
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 1

Artikel: Formgeschichte und Gleichnisauslegung

Autor: Morgenthaler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
6. Jahrgang Hefit 1 Januar/Februar 1950

Formgeschichte und Gleichnisauslegung.
Probevorlesung am 16. Juli 1949

vor der Evang.-Theologischen Fakultät der Universität Bern.

Die in der «Theologischen Zeitschrift» 1 erschienenen
Ausführungen von Eduard Schweizer und Joachim Jeremias über
Luk. 15,11 ff. haben neuerdings das Problem der
Gleichnisauslegung aktuell werden lassen. In dieser Vorlesung soll,
nach einigen einleitenden Bemerkungen über Jülicher, Fiebig,
Dibelius und Bultmann, an Hand von zwei Beispielen — C. H.
Dodd, The Parables of the Kingdom 2, und J. Jeremias, Die
Gleichnisse Jesu3 — ein Einblick in die formgeschichtliche
Arbeit an der Gleichnisauslegung gegeben werden.4

Jülicher 5 und Fiebig6 lauten die beiden Namen, die auch
in den formgeschichtlichen Diskussionen über die
Gleichnisauslegung immer wieder auftauchen, wobei als Jülichers
bleibendes Verdienst seine Zerstörung der damals die
Gleichnisauslegung noch bestimmenden allegorischen Methode, als
Fiebigs Verdienst aber sein Aufdecken des spätjüdischen

1 1948/4, S. 469—471 und 1949/5, S. 228—233.
2 London 1935, im Juli 1946 7. Neudruck. Es handelt sich ursprünglich

um Vorlesungen, die Dodd 1935 an der Yale-Universität gehalten hat.
3 Abhandlungen zur Theologie des AT und NT, Nr. 11, 1947.
4 Zum Begriff «Formgeschichte» vgl. den Artikel von K. L. Schmidt in

der RGG2, II, Sp. 638—640. Von demselben Verfasser vgl. im Sammelwerk
«Le Problème du Christianisme primitif», Paris 1938, unter Fondement,
but et limites de la méthode ,Formgeschichte' appliquée aux Evangiles».
Der ganze Begriff «Formgeschichte» ist noch fließend. In einem persönlichen

Schreiben teilt K. L. Schmidt mit, zu seinem Buche «Rahmen der
Geschichte Jesu», Berlin 1919, habe ihm seinerzeit Jülicher geschrieben, er
sei der vorgetragenen Analyse schon deshalb zugetan, weil damit keine
neue Methode urgiert sei. Gleichzeitig habe ihm Martin Dibelius geschrieben,

nach seiner Ansicht habe er, ohne den Namen «Formgeschichte» zu
gebrauchen, richtige Formgeschichte getrieben.

6 Die Gleichnisreden Jesu, I 1888 31910, II 1889 21910.
6 Altjüdische Gleichnisse und die Gleichnisse Jesu, 1904; Die Gleichnisreden

Jesu im Lichte der rabbinischen Gleichnisse des nt.lichen Zeitalters,
1912; Rabbinische Gleichnisse, 1929.

1



2 R. Morgenthaler, Formgeschichte und Gleichnisauslegung

Gleichnismaterials genannt werden. Sowohl Jülicher wie auch
Fiebig werden aber anderseits von der formgeschichtlichen
Schule in wesentlichen Punkten abgelehnt, Jülicher, was seine
verallgemeinernden Deutungen anbetrifft7, Fiebig in bezug auf
seine Rückfälle in die Allegorese.8

Dibelius 9 und Bultmann 10 haben in ihren grundlegenden
formengeschichtlichen Werken den Gleichnissen je einen
relativ kurzen Abschnitt gewidmet. Beide haben zum Thema
«Formgeschichte und Gleichnisauslegung» nur einen indirekten

Beitrag geliefert, indem sie sich innerhalb ihrer Werke
natürlich in erster Linie mit der Formfrage befaßten. Immerhin

ist, sobald man die formgeschichtliche Grundposition
bezieht, ein sehr wichtiger Vorentscheid über die formgeschichtliche

Gleichnisauslegung bereits gefallen. Haben alle Gleichnisse

einen konkreten «Sitz im Leben», so müssen logischerweise

sowohl Jülichers allgemeine Wahrheiten wie Fiebigs
Allegoresen abgelehnt werden, was denn auch, zum mindesten
bei Dodd und Jeremias, sehr umfassend geschieht.

Der von Bultmann und Dibelius unternommene Versuch,
das nt.liche Gleichnismaterial in einzelne Kategorien zu grup-
pieern 11, ist offenbar für die Gleichnisauslegung von keiner
bleibenden Bedeutung, da das hebräische mäschäl und das
aramäische matlä von Bildwort bis zu Allegorie alles umfassen,

wie Wellhausen schon vor dem Aufkommen der
Formgeschichte festgestellt hat12 und wie von Jeremias unter
Anknüpfung an Wellhausen neuerdings unterstrichen worden ist.13

7 Dodd S. 13, 24 f.; Jeremias S. 10 1.

8 Bultmann, Geschichte der synoptischen Tradition, 19312, S. 214.
8 Die Formgeschichte des Evangeliums, 19332.
10 Vgl. Anm. 8.
11 Schon Jtilieher sprach von Gleichnis, Parabel, Allegorie,

Beispielerzählung. Bei Dihelius lauten die Kategorien: Vergleichssatz in der Gegenwart,

Vergleichssatz in der Vergangenheit, kurze Lehrerzählung,
ausgeführte, novellistische Gleichniserzählung. Diese Formkategorien ergänzt
er durch Stoff- und Anwendungskategorien (S. 247 ff.). Bultmann redet von
Bildwort, Metapher, Vergleich, Gleichnis, Parabel, Beispielerzählung
(S. 181 ff.). Dodd redet von drei Kategorien: figurative sayings, similitudes,
parables proper (S. 18). Albertz spricht von Vergleichung, Gleichnis, Parabel,

Beispielerzählung, Metapher und Allegorie (Die Botschaft des NT,
1947, S. 88 ff.).

12 Das Evangelium Marci, 21909, S. 29. 13 S. 12.



R. Morgenthaler, Formgeschichte und Gleichnisauslegung 3

Seit dem Erscheinen der grundlegenden formgeschichtlichen

Werke von Dibelius und Bultmann ist in der Frage
der formgeschichtlichen Gleichnisauslegung vielleicht mehr
geschehen, als man auf den ersten Blick hin vermuten möchte.
Arbeiten über das engere Gebiet der Gleichnisauslegung sind
zwar nur wenige erschienen, aber allenthalben mußte in
Zusammenhang mit der Erörterung allgemeiner oder spezieller
Prägen und auch in den neuerschienenen Evangelienauslegungen

der formgeschichtliche Beitrag zur Frage der
Gleichnisauslegung beachtet werden.14 Wir wenden uns nun im Rahmen
dieser notwendigerweise kurz gehaltenen Ausführungen den
beiden von Dodd und Jeremias stammenden Publikationen
über die Gleichnisse zu.

Dodds Buch über die Gleichnisse (The Parables of the
Kingdom) ist seit seinem ersten Erscheinen im Oktober 1935
mehrfach neu aufgelegt worden 15, was in erster Linie darauf
zurückzuführen ist, daß die von Dodd gebotene Gleichnisauslegung

unabtrennbar verbunden ist mit seiner These von der
«realised eschatology» l8, die in England großen Anklang
gefunden hat.

Im ersten der sieben Kapitel werden unter der Ueberschrift
«The Nature and Purpose of the Gospel Parables»
Bemerkungen allgemeiner Natur gemacht, wobei nach anerkennenden

Worten für Jülichers Zerstörung der Allegorese seine
Verallgemeinerungen scharf abgelehnt werden. «Das Leben
Jesu ist nicht ein müßiges und geduldiges Aufstellen eines
Systems durch den Gründer einer Schule. Es ist bezogen auf
eine kurze und erschütternde (brief and tremendous) Krise,
in der er die Hauptgestalt ist und die mit seinem Erscheinen
anbrach» 17, so heißt es an einer Stelle, die deshalb entschei-

14 Jeremias hat S. 1, Anm. 1 die wichtigste Literatur zusammengestellt.
Ergänzend sei hingewiesen auf: Eugen Walter, Das Kommen des Herrn II:
Die eschatologische Situation nach den synoptischen Evangelien, 1947; Josef
Schmid, Das Evangelium nach Matthäus, Regensburger NT, I. Band, 1948;
Leonhard Ragaz, Die Bibel. Eine Deutung, Band V: Jesus, 1949; Wilhelm
Michaelis, Das Evangelium nach Matthäus, Prophezei, II 1949.

16 Vgl. Anm. 2.
16 Vgl. R. Morgenthaler, Realisierte Eschatologie, Kirchenblatt für die

reformierte Schweiz, 1948, Nr. 15.
17 S. 25. Dodd ist stark von A. T. Cadoux, The Parables of Jesus. Their

1*



4 R. Morgenthaler, Formgeschichte und Gleichnisauslegung

dend ist, weil nach Dodd dieser Sachverhalt der «Sitz im
Lehen» für die Gleichnisse ist. Er schreibt: «Wenn wir nach
ihrer Auslegung fragen, müssen wir nicht in erster Linie nach
allgemeinen Prinzipien Ausschau halten, sondern nach dem
besonderen Sitz, in dem sie gesprochen wurden» («but to
the particular setting, in which they were delivered»). Die
Frage, welche synoptischen «settings» der Gleichnisse
ursprünglich seien, müsse entschieden werden auf Grund der
folgenden zwei Kriterien: 1. Der Kern dürfe nicht in Gedanken

bestehen, die erst in der Urkirche entwickelt wurden.
2. Der Sinn der Gleichnisse müsse übereinstimmen mit dem
Sinn, den Jesus seinem Dienst in unzweideutigen, nicht
gleichnishaften Worten beigelegt habe. Da drei Gleichnisse
(stillwachsende Saat, Senfkorn und Sauerteig) in den ältesten
Ueberlieferungsschichten der synoptischen Tradition mit dem
Reiche Gottes in Verbindung gesetzt seien, sei aber sicher,
daß Jesus die Gleichnisse verwandt habe, um zu illustrieren,
was er «das Geheimnis des Reiches Gottes» nannte.18

Nach diesen einleitenden Bemerkungen, zu denen schon
mancherlei kritische Fragen zu stellen wären, geht Dodd dazu
über, in den sich nicht mit den Gleichnissen befassenden
Kapiteln II und III, die den Titel «The Kingdom of God» und
«The Day of the Son of Man» tragen, den Sinn zu bestimmen,
den Jesus seinem Dienst in klaren und unzweideutigen Worten
gegeben hat, wobei er, unter scharfer Ablehnung der
konsequenten Eschatologie, auf Grund von Matth. 12, 28; Mark. 1,15
und wenigen andern Stellen zu dem Ergebnis gelangt, Jesus
habe unzweideutig und explizit gelehrt, daß mit ihm das Reich
Gottes damals und dort in seiner ganzen eschatologischen
Fülle bereits gekommen sei.

Nachdem dies als «Sitz im Leben» für die Gleichnisse
gefunden ist, wird im vierten Kapitel unter der Ueberschrift
«The Setting in Life» durchgeführt, was nun durchgeführt
werden muß. Es sei vorab ein Beispiel gegeben. Das
Doppelgleichnis vom Schatz im Acker und von der köstlichen Perle
sei, vorausgesetzt, daß Jesus lehrte, mit ihm sei das Reich

art and use, 1931, beeinflußt. Er war zehn Jahre lang mit Cadoux zusammen
Lehrer am kongregationalistischen Mansfield College in Oxford.

18 S. 33.



R. Morgenthaler, Formgeschichte und Gleichnisauslegung 5

Gottes gekommen, folgendermaßen auszulegen: «Ihr gebt zu,
daß das Reich Gottes das höchste Gut ist. Es ist in eurer
Macht, es jetzt und hier zu besitzen, wenn ihr nur, wie der
Schatzfinder und Perlenkaufmann, eure Vorsicht hinter euch
werft: Folget mir nach!» Entsprechend werden die Gleichnisse
von den spielenden Kindern (Luk. 7), vom Turmbau und Feldzug

(Luk. 14), von den Hochzeitsleuten, dem geflickten Kleid,
den alten Schläuchen und vom Arzt (alle Mark. 2) sowie die
drei Gleichnisse vom verlorenen Schaf, Groschen und Sohn
in Luk. 15 ausgelegt, wobei er im Blick auf die letztgenannten
Gleichnisse etwa sagt: «Im Dienste Jesu ist das Reich Gottes
gekommen, und einer der Züge dieses Kommens war die noch
nie dagewesene Annahme der Verlorenen.19 Es ist natürlich
klar, daß die Richtigkeit der zweiten Hälfte dieses Satzes nicht
steht und fällt mit der Richtigkeit der ersten; denn auch wenn
mit Jesus das Reich Gottes noch nicht gekommen wäre, bliebe
einer der Hauptzüge seines Dienstes die Annahme der
Verlorenen. — Als Sitz im Leben für das Gleichnis von den
Arbeitern im Weinberge — das «tertium comparationis» sei die
«generosity» dieses Weinbergbesitzers — wird Jesu Sünderliebe

angegeben, als solcher für das Gleichnis von den bösen
Winzern die Klage über das die Propheten steinigende
Jerusalem (Matth. 28).

Bis dahin kann man Dodds Gleichnisauslegungen ohne
große Schwierigkeiten verstehen, da sie nicht auf die Richtigkeit

der These von der «realised eschatology» angewiesen sind.
Aber nun muß Dodd zu dieser These greifen, um den übrigen
Gleichnissen beizukommen. Als nach der Auferstehung Christi

die Jahre verstrichen, habe ein Flügel der Kirche irrigerweise

die Lehre vom «second coming» aufgebaut, und im Zuge
dieses Rückfalles in die jüdische Apokalyptik seien manche
Gleichnisse auf diese neue Situation umgedeutet worden. Den
ursprünglich also auf eine bestimmte Krise bezogenen Gleichnissen

sei teils eine verallgemeinernde, paränetische, teils eine
eschatologische Deutung unterschoben worden, die zu beseitigen

nun die Aufgabe der Exegese sei. Als Beispiel für Dodds
Rückdeutung von jetzt paränetischen Gleichnissen sei auf das
Gleichnis vom Licht unter dem Scheffel hingewiesen. Jetzt be-

18 S. 120.



6 R. Morgenthaler, Formgeschichte und Gleichnisauslegung

sage es einfach: Licht leuchtet durch seine eigene Wahrheit.
In seiner Ursituation sei es ein Angriff auf die Schriftgelehrten

und Pharisäer gewesen, die das Licht der göttlichen
Offenbarung vor den Menschen verbargen.

Nach den paränetischen Beispielen gibt Dodd ein esehato-
logisches, und zwar stellt er hier das Gleichnis von den
anvertrauten Pfunden als Musterheispiel hin. Das Gleichnis sei
nämlich in einem ersten Stadium auch noch paränetisch
umgedeutet worden, wie der in Mark. 4, 24 als Einzelspruch
dastehende Satz zeige: «Denn wer da hat, dem wird gegeben;
wer aber nicht hat, dem wird genommen, was er hat» (Matth.
25,29 Luk. 19, 26). Im zweiten Stadium habe das Gleichnis
von der Kirche seine Deutung auf die Parusie erhalten: bei
Matthäus, indem es in den Kontext von Kap. 24 und 25 hineingestellt

sei, bei Lukas durch die Einleitungsformel: «Sie glaubten,

das Reich Gottes würde gleich anbrechen» (Luk. 19,10). In
seiner ursprünglichen Situation aber habe sich das Gleichnis
um den dritten, übervorsichtigen Sklaven gedreht, in dem
Jesus niemand anders sah als den Typus des frommen Juden,
wie er in jenen Tagen durch pedantisches Halten des Gesetzes
sein Heil suchte.

In Kapitel V («Parables of Crisis») werden die Gleichnisse
vom treuen und untreuen Knecht, von den wartenden Knechten,

vom Dieb in der Nacht und von den zehn Jungfrauen
entsprechend umgedeutet. Die Kirche habe sie auf das zweite
Kommen bezogen, wie 1. Thess. 5, 2 ff., Eph. 5, 8 und andere
Stellen mehr zeigten. Jesus aber habe sie alle bezogen auf die
große Krise in seinem Lehen. Das Gethsemanewort: «Wachet
und betet!» gebe den ursprünglichen Sitz im Lehen für diese
Gleichnisse an.

Das sechste Kapitel, «Parables of Growth», müßte eigentlich

dem Inhalte entsprechend «Parables of Harvest», also
nicht «Wachstums-», sondern «Erntegleichnisse» überschrieben

werden. Die Stelle Matth. 9, 37. 38 und ihre Parallele in
Luk. 10, 2: «Die Ernte ist da!» sei nämlich der Sitz im Leben
für die Gleichnisse von der stillwachsenden Saat, vom Sämann,
vom Unkraut, vom Fischnetz, vom Senfkorn und vom Sauerteig.

Im Gleichnis von der stillwachsenden Saat wird z. B.
das Säen von Dodd gedeutet auf «the initial act of God» der



R. Morgenthaler, Formgeschichte und Gleichnisauslegung 7

allem menschlichen Tun vorangehe, also auf die «gratia prae-
veniens», wie weiter gedeutet wird, das Wachstum beziehe sich
auf die Geschichte der Propheten bis auf den Täufer, die Ernte
aber sei eben die Zeit Jesu. So schreibt derselbe Dodd, der im
Eingang zu seinem Buche die Allegorisierung mit Jülicher
zusammen verurteilt hat. Im Gleichnis vom Unkraut unter
dem Weizen wird das «tertium comparationis» so gesehen, daß
auch dieses Gleichnis im ganzen System Platz hat. Nicht um
Warnung vor vorzeitigem Jäten gehe es nämlich, sondern um
die Feststellung, so wenig ein Bauer deshalb mit der Ernte
zuwarte, weil unter seinem Gewächs auch Unkraut stehe, so
wenig warte Gott mit der Ernte weiter zu, weil Israel noch
Sünder in seiner Mitte habe. Vielmehr: die Ernte ist da! Mit
dieser Auslegung dürfte das «tertium comparationis» doch
wohl verfehlt sein.

Im Schlußkapitel faßt Dodd noch einmal seine Thesen
zusammen und trägt die «realised eschatology» mit großer
Beredsamkeit vor. Gegen den Einwand, bei seiner Auslegungsmethode

gehe der Wert der Gleichnisse für alle andern Zeiten
als die Jesu verloren, verteidigt er sich mit dem Argument, da
die Gleichnisse Kunstwerke seien, hätten sie, wie jedes ernsthafte

Kunstwerk, über ihre ursprüngliche Situation hinaus
Bedeutung.20

Zu solchen Argumenten muß Dodd greifen, um die
Einseitigkeit seiner konsequent formgeschichtlich entworfenen
These zu mildern. Es ist natürlich klar, daß diese ganze
Gleichnisauslegung steht und fällt mit der Richtigkeit der
These von der realisierten Eschatologie. Diese These dürfte
aber in ihren großen Zügen ganz sicher unrichtig sein. Das
entscheidende zweite Kapitel über das Reich Gottes hält keiner

eingehenden exegetischen Prüfung stand, was in diesem
Rahmen freilich im einzelnen nicht nachgewiesen werden
kann. Ich hoffe demnächst eine eingehende Untersuchung über
diesen Gegenstand veröffentlichen zu können. Es sei nur daran

erinnert, daß Matth. 12, 28 ganz sicher unter gar keinen
Umständen sagt, das Reich Gottes sei in seiner umfassenden
eschatologischen Fülle mit Jesu Kommen bereits angebrochen.
Es sagt im (für Dodd) allerbesten Falle, daß in den Dämonen-

20 S. 195.



8 R. Morgenthaler, Formgeschichte und Gleichnisauslegung

austreibungen Jesu die Vorboten des Reiches gegenwärtig
seien. Mit welchen exegetischen Mitteln Dodd seine These
unterbaut, geht etwa auch daraus hervor, daß er als zweite
grundlegende Beweisstelle für die «realised eschatology»
ausgerechnet Mark. 1, 15 ins Feld führt, und zwar mit dem
Vermerk, ê-ffiZeiv sei in der LXX ab und zu Uebersetzung des
hebräischen näga' und des aramäischen metä', welche beide
«kommen» und nicht «nahen» bedeuteten. Dodd gibt also selber

zum vornherein zu, daß èrfVeiv nur «sometimes», «manchmal»

Uebersetzung dieser «kommen» bedeutenden Wörter ist,
womit seine Interpretation von Mark. 1, 15 bereits ihre
Stichhaltigkeit verloren hat, da épfiZeiv manchmal in der LXX auch
Wiedergabe von «nahen» ist. Davon, daß èffi£eiv im NT 42mal
vorkommt und an den 36 Stellen, an denen es nicht mit dem
Ausdruck «Reich Gottes» verbunden ist, ausnahmslos «nahen»
und nie «kommen» bedeutet, sagt Dodd kein Wort.21

Dodds Buch wird trotz aller Eimvände, die dagegen zu
erheben sind, eine bahnbrechende Arbeit bleiben und in seiner
überaus großen Originalität nicht bloß die Gleichnisauslegung,
sondern auch die stagnierte Diskussion über die nt.liche
Eschatologie anregend beeinflussen.

Nach diesen Ausführungen über Dodds «Parables of the
Kingdom» wenden wir uns dem Buche von Joachim Jeremias
über «Die Gleichnisse Jesu» zu. Es dürfte bereits klar
geworden sein, daß dieses Buch nicht so originell ist, wie es für
den, der Dodds «Parables» nie sah, den Anschein haben
könnte. Jeremias ist auf der ganzen Linie und in zahlreichen
Einzelheiten von Dodd abhängig, nur daß er die These von
der «realisierten Eschatologie» 22 ablehnt und dafür den
Begriff der «sich realisierenden Eschatologie» setzt.23 Jeremias
bestreitet seine Abhängigkeit von Dodd ja auch gar nicht. An
rund zwanzig Stellen wird in den Anmerkungen auf Dodd
verwiesen, und auch im eigentlichen Text begegnet sein Name
mehrmals, wobei es gleich das erstemal im Blick auf sein Buch
über die Gleichnisse heißt: «In diesem außerordentlich bedeutsamen

Buch wird wirklich und erstmalig mit Erfolg der
Versuch gemacht, die Gleichnisse in die Situation des Lehens

21 Vgl. W. G. Kümmel, Verheißung und Erfüllung, Abhandlungen zur
Theologie des AT und NT, Nr. 6, 1945, S. 12 f. 22 S. 13. 23 S. 114.



R. Morgenthaler, Formgeschichte und Gleichnisauslegung 9

Jesu hineinzustellen, und damit eine neue Epoche der
Gleichnisauslegung eingeleitet.24 Hier muß gleich gesagt werden,
daß Dodd, wie gezeigt, deutlich der Meinung ist, seine
Gleichnisauslegung stehe und falle mit seiner eschatologischen
These. Wenn nun Jeremias diese eschatologische These
ablehnt, so fehlt nach Dodds eigener Meinung auch die entscheidende

Grundlage für eine entsprechende Gleichnisauslegung,
ein Gesichtspunkt, mit dem sich Jeremias nirgends auseinandersetzt.

Wie außerordentlich stark Jeremias von Dodd
abhängig ist, wird dem Leser freilich trotz der vielen Hinweise
auf den Engländer nicht bewußt. Die gesamte Einleitung ist
z. B. eine Parallele zu Dodds Einleitung. Es wird von der
Feststellung der Ursprünglichkeit der Gleichnisse ausgegangen,
Mark. 4,10 ff. diskutiert, Jülichers Verdienst hervorgehoben
und auch die Nachteile seiner Methode unterstrichen, alles
genau wie bei Dodd, zu dem dann auch explizit übergeleitet wird,
wobei sich die Zielsetzung Dodds — zu den «ipsissima verba»
Jesu vorzudringen 25 — in der Fassung «ipsissima vox» Jesu
präsentiert.26

Es sei darauf verzichtet, hier eine Liste von weiteren
solchen Abhängigkeiten aufzustellen. Jeremias geht trotz aller
Abhängigkeit an zahlreichen Einzelpunkten eigene Wege, und
sicherlich wird die Gleichnisauslegung auch durch sein Buch
außerordentlich stark angeregt. Freilich steigen einem auf der
ganzen Linie immer wieder kritische Fragen auf. Nachdem
auf S. 15—19 an Hand des Gleichnisses von den Arbeitern im
Weinberg im Anschluß an Dodd ein HörerWechsel aufgezeigt
worden ist, wird dieser Sachverhalt S. 20 gleich verallgemeinert:

manche Gleichnisse, die die Urkirche auf die Jünger
beziehe, seien ursprünglich zu den Gegnern Jesu gesagt. Ein
solches Gesetz könnte doch nur auf Grund eines ausgedehnten
Beweismaterials aufgestellt werden. Auch das zweite Beispiel,
das Jeremias anführt, gibt noch keinerlei Berechtigung zu
seinem Schlüsse.

Auf S. 26 liest man im Hinblick auf das Gleichnis vom
großen Abendmahl zunächst, die zweite Aussendung bei Lukas

sei sekundär, weil sie bei Matthäus nicht stehe, und auf

24 S. 13. 25 S. 29. 26 S. 74. Vgl. auch ThZ 1949/8, S. 228.



10 R. Morgenthaler, Formgeschichte und Gleichnisauslegung

der andern Seite heißt es, die Einführung des Mannes ohne
hochzeitliches Kleid in den Matthäustext sei sekundär, weil
sie bei Lukas nicht stehe. Man kann sich angesichts dieser
Argumentation fragen, ob wirklich in jedem Falle der kürzere
und glatte Text der primäre sei oder nicht vielmehr die Regel
von der lectio ardua — mutatis mutandis — für die
Gleichnisauslegung ihre Bedeutung haben muß.

S. 28 heißt es im Zusammenhang mit dem Gleichnis vom
nächtlichen Einbrecher, Jesus knüpfte, wie die Vergangenheitsform

zeige, an einen unlängst erfolgten nächtlichen Einbruch
an, der gerade das Dorfgespräch bilde. Als ob man nicht auch
in Vergangenheitsform an einen unter Menschen schließlich
nicht so seltenen Vorgang wie einen nächtlichen Einbruch
anknüpfen könnte! Ferner heißt es hier, Jesus habe sich sicher
nicht mit einem Einbrecher verglichen, während doch das
«tertium comparationis» im überraschenden Kommen des
Einbrechers liegt27 und die Deutung, die Jeremias dem Gleichnis
gibt, bereits einer Allegorisierung gleichkommt.

S. 35 heißt es, Jesus habe die eschatologische Trübsal
bereits im Zusammenhange mit seinem Leiden erwartet. Kümmel

u. a. sind aber einig in der Ablehnung dieser These der
konsequenten Eschatologie und vertreten die Meinung, daß
Jesus ein Intervall zwischen seinem Leiden und der eschato-
logischen Trübsal vorausgesehen habe. Ist dem so, ist also die
«realised eschatology» in der Uebernahme dieser These der
«konsequenten Eschatologie» im Unrecht, so steht der
Möglichkeit gar nichts im Wege, daß schon Jesus die Krisisgleich-
nisse, von denen Dodd und Jeremias sprechen, doch auf sein
noch ausstehendes Kommen in Herrlichkeit bezogen hat. S. 38
heißt es, Jesus habe sich sicher nicht mit einem Manne
verglichen, der abhebe, wo er nicht anlegte, ernte, wo er nicht
gesät habe. Dieser Einwand kann wieder nur erhoben werden,
wenn dieses Gleichnis allegorisiert wird. Und wenn dies
getan wird, so ist die Ueberlegung erst noch unrichtig, weil gar
nicht Jesus den Mann mit einem solch ungerechten Herrn
vergleicht, sondern der faule Knecht dies tut. Der Herr des

Gleichnisses nimmt bloß dessen Argument auf. Weiter heißt

27 So auch Michaelis im 3. Bande seiner Matthäusauslegung, die mir im
Manuskript zugänglich war.



R. Morgenthaier, Formgeschichte und Gleichnisauslegung 11

es im selben Zusammenhang, Jesus habe sich sicher nicht mit
einem orientalischen Despoten verglichen, der sich an der
Niedermachung seiner Feinde weide. Gehörte dieser Despotenzug

der lukanischen Fassung zum ursprünglichen Text, was
im allgemeinen nicht angenommen wird, so gilt der Einwand
von Jeremias wiederum erst für den Fall, daß eine Allegor i-
sierung des Gleichnisses vorausgesetzt wird. Und selbst für
diesen Fall ist auch hier zu sagen, daß der Zug auch so nicht
zu beanstanden wäre, da es sich eben um eine allegorisierende
Metapher handeln würde, in der, wie etwa im Bildwort vom
Wurm, der nicht stirbt, der große Ernst des Redens Jesu vom
Jüngsten Gericht zum Ausdruck käme.

Die Behauptung, das Winzergleichnis habe die revolutionäre

Stimmung der galiläischen Bauern gegen die landesfremden

Domänenbesitzer zum Hintergrund, hat Jeremias, wie er
in einer Anmerkung andeutet (S. 47), von Dodd übernommen,
der übrigens die Situation mit den Yorkriegsverhältnissen in
Irland vergleicht. Da aber im Gleichnis gar nicht vorausgesetzt

ist, daß es sich um einen landesfremden Gutsbesitzer handelt,

sondern um einen Gutsbesitzer, der in fremdes Land
verreist, entbehrt auch diese Anweisung eines «Sitzes im Leben»
jeder Grundlage.28

Nachdem auf den Seiten 40—58 nachgewiesen ist, daß das
lukanische Sondergut, was die allegorischen Ausdeutungen
betrifft, den ursprünglichsten Bestand aufweist, werden die
sich ausgerechnet in diesem verläßlichen Sondergut befindenden

Verallgemeinerungen als unverläßlich hingestellt (S. 67).
Wenn auf den Seiten 82—90 von Gottes Erbarmen mit den

Verschuldeten die Rede ist und in diesem Zusammenhang
betont wird, alle hier in Betracht fallenden Gleichnisse seien von
Jesus ursprünglich nicht zu den Jüngern, sondern als
Rechtfertigung seines Verhaltens gegenüber den Zöllnern und
Sündern zu den Schriftgelehrten und Pharisäern gesagt, so scheint
auch hier eine Einseitigkeit der Interpretation vorzuliegen.
Es dürfte doch in Luk. 15 eine zusammengewürfelte
Zuhörerschaft von Jüngern, Zöllnern, Sündern, Pharisäern und
Schriftgelehrten vorausgesetzt sein, wobei die Gleichnisse in
den Ohren der zuhörenden Schriftgelehrten und Pharisäer

28 Vgl. Anm. 27.



12 R. Morgenthaler, Formgeschichte und Gleichnisauslegung

gewiß eine Rechtfertigung des Tuns Jesu und eine Aufforderung

zur Mitfreude sind, während sie gleichzeitig in den
Ohren der Jünger, Zöllner und Sünder direkt als frohe
Botschaft klingen. Im Gleichnis von den beiden ungleichen Söhnen

(15,11 ff.) wären diese beiden Punkte durch die
Zweigipfligkeit voneinander getrennt.

In allen diesen und manchen andern Punkten steigen einem
also beim Lesen des Buches von Jeremias allerlei Fragen auf,
die klar machen, daß wir es bei diesen Auslegungen keineswegs

mit abschließenden Ergebnissen zu tun haben.
Zum Schluß seien nun noch einige Feststellungen und

Beobachtungen in bezug auf die Thesen Eduard Schweizers über
Luk. 15, 11 ff. gemacht, die er in der ThZ publiziert hat.29
Schweizer stützt sich dabei nicht auf formgeschichtliche,
sondern auf literarkritische Gesichtspunkte. Insofern er aber
eine vor unsrer lukanischen Gestaltung liegende Urform des
Gleichnisses glaubt rekonstruieren zu können, kommt er sehr
nahe an das Arbeitsgebiet der Formgeschichte heran und wird
denn auch von Jeremias schließlich mit einem formgeschichtlichen

Argument widerlegt.
Einmal ist vorab zu der ganzen Diskussion zwischen

Schweizer und Jeremias zu sagen, daß sie nur ein weiteres
Beispiel in einer sehr langen Reihe ähnlicher kontradiktorischer

Auseinandersetzungen ist, die auf Grund der verschiedensten

lukanischen Texte in den vergangenen hundert Jahren

stattgefunden haben. Es sei nur an die beiden Hymnen
von Luk. 1 erinnert. Harnack wies ihre sprachliche Ueberein-
stimmung mit den Wir-Berichten der Apostelgeschichte nach
und schloß folgerichtig, sie seien Kompositionen des Lukas,
während Gunkel in der Festschrift zu Harnacks 70. Geburtstag

nachwies, daß es sich bei diesen beiden Geschichten um
stilreine eschatologische Hymnen handle, wie sie im damaligen
Judentum durchaus ihren «Sitz im Leben» hatten.30 Selbst
wenn es also Schweizer gelingen sollte, sprachliche Ueberein-
stimmung zwischen den Versen Luk. 15, 25—32 und den Wir-
Berichten der Apostelgeschichte aufzudecken, hätte er den

29 Vgl. Anm. 1.
30 Vgl. R. Morgenthaler, Die Lukanische Geschichtsehreibung als Zeugnis,

Abhandlungen zur Theologie des AT und NT, Nr. 15, 1948, S. 75 f.



R. Morgenthaler, Formgeschichte und Gleichnisauslegung 13

Beweis noch nicht erbracht, daß sie Kompositionen des Lukas
sind, so muß per analogiam geschlossen werden.

Dafür, daß es sich in den Versen 11 ff. um eine Quelle
handle, spreche das häufige kcü consecutivum. Das Kai conse-
cutivum tritt aber in V. 17 deshalb zurück, weil die vorbereitende

erzählende Einleitung mit V. 16 abgeschlossen ist und
die Geschichte nun zum Gesprächstil übergeht. Auch in
andern Gleichnissen läßt sich dies beobachten. Wo dieser
Gesprächsstil unterbrochen wird, wie in V. 20, taucht das Kai

consecutivum wieder auf, in V. 20 gleich viermal. In den
Versen 26—32 steht mit Ausnahme von V. 30 und 32 in jedem
ein Kai consecutivum. Wo ein Redender einen längern Satz
macht, tritt das Wörtlein ebenfalls in Erscheinung, in den
Versen 22. 23 z. B. gleich fünfmal.31

Abgesehen davon, daß das Kai consecutivum in den Versen 18

bis 32 gar nicht merklich zurücktritt, ist erst noch zu sagen,
daß von V. 17 ab in erhöhtem Maße das Zweiheitsgesetz in
Erscheinung tritt. V. 20 ist eine epische Dublette zu V. 18.19,
die in erster Linie gut hebräisch ist. In V. 24 steht ein sehr
schöner, durch und durch hebräischer Parallelismus mem-
brorum, der in V. 32 als epische Dublette wieder aufgenommen

wird. In den Einzelgliedern ist er antithetisch (tot—lebendig,

verloren—gefunden), im ganzen synonym. So ist doch
wohl dieses Argument Schweizers nicht stichhaltig.

Er stützt seine These weiter auf die Beobachtung, daß das
Vokabular der Verse 15. 16 unlukanisch sei, und nennt als
erstes Beispiel das hier im Plural stehende crfpôç. Wie verhält
es sich damit? Das Wort kommt im NT 35mal vor, einmal in
der Apostelgeschichte (4, 37 Sing.), 16mal hei Matthäus (davon

nur einmal im Pl.), 8mal bei Markus (davon 5mal im
PI.) und 9mal hei Lukas (davon 3mal im Pl.). Von den drei
Stellen, an denen das Wort bei Lukas im Plural steht, sind
8, 34 Mark. 5,14) und 9,12 Mark. 6, 36) Markus
entnommen. Eine ist Sondergut und steht im Gleichnis vom
verlorenen Sohn (Luk. 15, 15). Wenn Schweizer nun sagt, àvpôç

im Plural sei unlukanisch, wäre zu erwarten, daß alle 6 ver-
31 Auch Schweizers These, das xai consecutivum werde von V. 17 weg

durch Partizipialkonstruktionen, absolute Genetive, untergeordnete Nebensätze

und häufiges be ersetzt, entspricht nicht den Tatsachen.



14 R. Morgenthaler, Formgeschichte und Gleichnisauslegung

bleibenden lukaniscben Singularstellen Sondergut sind. Dies
ist aber keineswegs der Fall. Drei davon sind auch bei
Matthäus zu finden (12,28 Matth. 6, 30; 14, 18 Matth. 22, 5;
17,31 Matth. 24, 40). Eine vierte ist wiederum Markus
entnommen (23, 26 Mark. 15, 21). So bleiben für das lukanische
Sondergut nur zwei Stellen mit ôrfpôç im Singular übrig, nämlich

15, 25 und 17, 7. Und diese beiden Stellen sollen den
Beweis ergeben, daß der Plural in Luk. 15, 15 unlukanisch sei.
Das Verhältnis müßte denn schon ganz anders lauten als 2 : 1,

wenn dieses Argument Schweizers verläßlich sein sollte. Viel
eher könnte man aus dem statistischen Sachverhalt bei
Matthäus — lömal Sing, und einmal PL — schließen, daß àYpôç

im Singular typische Stileigenheit des ersten Evangelisten sei!
Als ein weiteres Argument führt Schweizer an, das Wort

ßoffKeiv sei unlukanisch (Luk. 15, 15). Der Fall liegt hier noch
einfacher als bei àppôç. ßöcTKeiv kommt im NT 9mal vor, je
zweimal in den drei Synoptikern in der Geschichte von der
Schweineherde am See Genesaret, dazu bei Johannes zweimal

(21, 15.17). Nichts spricht also dagegen, daß ßöcrKeiv, das
also überhaupt nur einmal in einem synoptischen Sondergut
steht, und zwar eben hier in Luk. 15, 15, gut lukanisch ist.
Schweizer sagt, Lukas schreibe sonst Ttoipaiveiv. Dieses kommt
aber im ganzen lukanischen Werke, das doppelt so umfangreich

wie das Matthäusevangelium und dreimal so umfangreich

wie das Markusevangelium ist, nur an zwei Stellen vor!
Auf das Evangelium gesehen, heißt es einmal im lukanischen
Sondergut ßocrKeiv, nämlich 15,15, und einmal heißt es Ttoipaiveiv,
nämlich 17, 7. Auch dieses Argument Schweizers entbehrt der
Stichhaltigkeit.

Mit den weiteren Argumenten Schweizers verhält es sich
ungefähr gleich, wie die Ausführungen von Jeremias gezeigt
haben.82 Dem entscheidenden sachlichen Argument von Jeremias

(«Die gleiche Beobachtung wiederholt sich ständig: alle
Gleichnisse, die das Evangelium im engeren Sinne zum Gegenstand

haben, sind zu Menschen gesagt, die sich an der
Frohbotschaft stoßen.» 33) kann insofern zugestimmt werden, als es

gerade in Luk. 15 in allen drei Gleichnissen ganz entschei-

82 ThZ 1949/3, S. 228 f. 33 Ebd. S. 230.



R. Morgenthaler, Foimgeschichte und Gleichnisauslegung 15

dend auch um die an die Schriftgelehrten und Pharisäer
gerichtete Aufforderung zur Mitfreude geht.

Zum Schluß seien noch einige grundsätzliche Bemerkungen
gemacht. Man wird doch wohl sagen müssen, nachdem es
Jülicher mit seinen Verallgemeinerungen übertrieben habe,
sei der mit formgeschichtlichen Methoden arbeitende Flügel
der nt.lichen Wissenschaft nun in Gefahr, es mit den
Konkretisierungen zu übei treiben. Wir haben bei Dodd und Jeremias

zwei Beispiele kennengelernt — die aufrührerischen
Bauern in Galiläa im Gleichnis von den bösen Winzern und
der das Dorfgespräch bildende nächtliche Einbruch im Gleichnis

vom Dieb in der Nacht —, in denen die Anweisung des
«Sitzes im Leben» denn doch zu weit geht. Es dürfte beim
gegenwärtigen Stand der formgeschichtlichen Gleichnisauslegung

gegeben sein, einmal umfassend die Frage zu prüfen,
inwiefern das Gleichnismaterial des NT überhaupt lebensecht
sein will. Neben vielen lebensechten Zügen sind sehr viele
Gleichnisse von irrealen und fiktiven Elementen durchsetzt.
Die Hyperbel ist eines der wesentlichsten Elemente aller
Gleichniserzählung.34 Wer sich in praktischer Predigtarbeit
ständig mit dem Problem der bildhaften Verkündigung zu
befassen hat, weiß, daß der Zweck des Gleichnisses eben
deshalb, weil es im wesentlichen auf das «tertium comparationis»
ankommt, ebenso oft wie durch eine lebensechte Geschichte
durch eine Hyperbel erreicht werden kann.

Sodann dürfte es so sein, daß auch nicht alle Gleichnisse
unbedingt in eine ganz konkrete Verkündigungssituation
hineingehören, sozusagen in einen «Seelsorgefall». Jesus hat sich
doch ohne Zweifel in seinen Predigten — daß er solche
zuweilen hielt, ist auch dann wahr, wenn alle Jesusreden der
Synopse sekundäre Kompositionen sind — der bildhaften Rede
bedient. Dann standen sicherlich öfters ganze Bilderreihen
nebeneinander, ohne daß jedes Bild auf einen bestimmten,
gerade vorliegenden Fall bezogen sein mußte. Alle Schichten
der Ueberlieferung sagen uns aber, daß Jesus ab und zu auch
ganze Gleichnisreihen verwendet hat. Auch wenn die
Gleichniskompositionen von Mark. 4, Matth. 13. 24. 25, Luk. 6. 14. 15.

16.18 sekundär sein sollten, kann eben hinter ihnen das richtige

Bewußtsein primärer Gleichnisreihen stecken. Dann ist
34 Vgl. Bultmann, S. 180.



16 R. Morgenthaler, Formgeschichte und Gleichnisauslegung

aber entschieden, daß nicht alle Gleichnisse einen konkreten
Sitz im Leben haben müssen, wie z. B. das Gleichnis von den
beiden Schuldnern in Luk. 7 einen solchen in der Geschichte
vom Pharisäer Simon und der Sünderin hat.

Was schließlich die Frage der Allegorisierung anbetrifft,
so hat Jülicher von Anfang an selber zugegeben, er habe
seinen Gesichtspunkt mit Absicht einseitig pointiert und
Wellhausen 35, Holtzmann, Weinel, Fiebig :<i, Kümmel37,
Lohmeyer 38, Michaelis39, Alberts 40 u. a. m. haben seit den Tagen
Jülichers vor aller Einseitigkeit in der Ablehnung der Allegorie

gewarnt. In Anbetracht der Tatsache, daß die ganze
spätjüdische Apokalyptik eine große Allegorie ist, daß es, wie
Fiebig gezeigt hat, in der rabbinischen Literatur allegorische
Gleichnisse gibt, in Anbetracht der Tatsache, daß schon die
Propheten Allegorien verwendet haben und auch bei Paulus
solche zu finden sind (der Fels in 1. Kor. 10 oder die beiden
Testamente in Gal. 4), wäre es sehr sonderbar, wenn die
Gleichnisse Jesu von Haus aus gänzlich frei von Allegorie
sein sollten. Nicht Jeremias, der Lohmeyer und Michaelis
Rückfälle in allegorische Deutungsmethode vorwirft41,
sondern Wellhausen dürfte schließlich mit seinen noch heute
geltenden Worten recht behalten: «Es ist zwar richtig, daß das
semitische Gleichnis sehr oft nur einen Punkt trifft und grell
beleuchtet, während alles Übrige hors de comparaison und im
Dunkel bleibt. Doch kann es auch auf mehrere Punkte der
verglichenen Sache passen und der Allegorie entsprechen oder
ihr nahe kommen Man darf nicht Alles über einen Kamm
scheren, sondern muß sich nach der Natur des einzelnen Falles

richten. Berechtigt ist nur der Protest gegen die Manier
des Philo und seiner Nachfolger, überall Allegorie zu finden
und dabei womöglich einen doppelten Sinn anzunehmen, den
natürlichen und den höheren. Aber darüber sind wir doch
glücklich hinaus.» 42

Hüterfingen / Kt. Bern. Robert Morgenthaler.
35 Das Evangelium Marci2, S. 29.
36 Fiebig, Altjüdische Gleichnisse und Gleichnisse Jesu, S. 11.
37 Verheißung und Erfüllung, S. 79.
38 Das Gleichnis von der Saat, in: Deutsche Theologie, 1943, S. 20—39.
38 Es ging ein Sämann aus zu säen, 1938, S. 15 f.
40 Die Botschaft des NT, 1947, S. 99. 41 op. cit. S. 99, Anm. 12.
42 Das Evangelium Marci2, S. 29.


	Formgeschichte und Gleichnisauslegung

