
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 5 (1949)

Heft: 6

Artikel: Jeremias Tempelwort 7, 1-15

Autor: Fohrer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
5. Jahrgang Heft 6 November/Dezember 1949

Jeremias Tempelwort 7,1—15.
I.

Im Jahre 609 v. Chr. hatte sich der König Josia von Juda
dem zur Unterstützung der Assyrer nach Norden ziehenden
Pharao Necho entgegengestellt, um die infolge des Zerfalls
des assyrischen Reiches errungene Selbständigkeit seines Landes

zu verteidigen. Sein kleines Heer wurde bei Megiddo
überrannt, er selbst tödlich verwundet. Als seinen Nachfolger
erhoben die wahlberechtigten Vollbürger Judas seinen jüngsten
Sohn Sallum auf den Thron, der den Königsnamen Joahas
annahm *; es geschah wohl in der Hoffnung, daß er die Politik
seines Vaters fortführen werde. Necho jedoch belegte Juda für
diese Eigenmächtigkeit mit einer Geldstrafe, ließ Joahas in
sein Hauptquartier nach Ribla holen, setzte ihn ab und
schickte ihn als Gefangenen nach Aegypten; dort ist er auch
gestorben. An seine Stelle setzte er Josias vorher übergangenen

ältesten Sohn Eljakim, der sich als König Jojakim nannte
(609—598). Er war von vornherein ein Fürst von Aegyptens
Gnaden, dem er auch sofort einen hohen Tribut zu entrichten
hatte. Es war selbstverständlich, daß er eine andere Politik
als Josia befolgen mußte, war er doch dazu von den Aegyptern
ausgesucht worden. Die Errungenschaften der Regierung
Josias gingen verloren. Juda war wieder ein Vasallenstaat;
fremdes Wesen und fremde Kultur hielten von neuem ihren
Einzug; und auch die Einführung der Kulte des Oberherrn
und die Verehrung seiner Götter war eine politische Notwendigkeit.

Damit war die Kultusreform Josias erledigt.
In dieser Zeit trat der Prophet Jeremia wieder vor die

Oeffentlichkeit, nachdem er lange Jahre geschwiegen hatte.s
Die Frommen fühlten sich bedrückt, nachdem die Hoffnung

1 Vgl. A. M. Honeyman, The Evidence for Regnal Names among the

Hebrews, Journ. of Bibl. Lit. 67 (1948), S. 13—25.
2 Wenn Jer. 6, 27—29 das letzte Wort der ersten Periode seiner

Wirksamkeit ist, muß Jeremia schon vor dem Beginn der Reform Josias

geschwiegen haben. Hätte er deren Ergebnisse vor Augen gehabt, so wäre
das negative Urteil über den Erfolg seiner Tätigkeit nicht verständlich.

26



402 G. Fohrer, Jeremias Tempelwort 7, i—15

auf ein sicheres Leben im neuerblühten Reiche dahin war. Der
fortschreitende Zerfall des assyrischen Reiches, den man freudig

begrüßt hatte, nutzte nichts; die Sehnsucht nach Freiheit
und Selbständigkeit war betrogen. Man lebte wieder unter
einem fremden Herrn, nur hatte man den assyrischen gegen
den ägyptischen eingetauscht. Und niemand wußte, was werden

würde. Wo konnte man Sicherheit finden?
Die Vertreter des kultischen und des nationalen Erwäh-

lungsglaubens wußten die Antwort. Im Tempel als der Stätte
des Kultus und dem Unterpfand für die Gegenwart Jahwes
inmitten seines Volkes sahen sie die Sicherheit, die man
suchte, greifbar verkörpert. Der Tempel war das Symbol der
Sicherheit, die sein erwähltes Volk von Jahwe erwarten durfte,
wenn es alle kultischen Pflichten erfüllte. Und so schwanden
an den großen Festen Sorge, und Angst vor dem begeisterten
Bekenntnis: «Dies ist der Tempel Jahwes!»

An einem solchen Festtag in der ersten Zeit der Regierung
Jojakims erschien Jeremia im Tempel. Er stellte sich auf die
innere Seite des zum Tempelvorplatz führenden Tores, auf den

«Hof des Hauses Jahwes» (26,2), wo ihn alle sehen und
hören konnten, um ein an ihn ergangenes Jahwewort zu
verkünden:

Folgendes Wort erging vom Herrn an Jeremia:3

Tritt in das Tor des Tempels,
verkündige dort dieses Wort

und sprich:
Höret das Wort des Herrn, all ihr Judäer,
die ihr durch diese Tore eingezogen seid,
den Herren anzubeten!

So spricht der Herr der Heerscharen,
Israels Gott:
Bessert doch euren Wandel, eure Taten,
dann will ich 'bei euch weilen'4
an dieser Stätte!

3 Die Ueberschrift ist sekundär und in Anlehnung an 26,1 hinzugefügt
worden; vgl. H. Erbt, Jeremia und seine Zeit, 1902, S. 248; H. Wildberger,
Jahwewort und prophetische Rede bei Jeremia, Zürcher Diss., 1942, S. 29.

4 L. mit AV: weäschkenah ittechäm (MT: «Ich werde euch wohnen

lassen*).



G. Fohrer, Jeremias Tempetwort 7, i—75 403

Verlaßt euch nur ja nicht
auf solche Lügenworte:
«Des Herren Tempel,
des Herren Tempel,
des Herren Tempel ist dies hierb 5

Nur wenn ihr wirklich euren .Wandel
und eure Taten bessert,
wenn wirklich ihr für Recht sorgt
zwischen dem einen
und dem andern;

wenn Fremdling, Waise, Witwe
ihr nicht bedrückt 6

und andern Göttern
nicht nachlauft,
euch selbst zum Schaden —

nur dann werde ich 'bei euch weilen'7
an dieser Stätte,
im Lande, das ich euren Vätern gab,
von Ewigkeit
zu Ewigkeit. 8

Nicht wahr: nur stehlen, töten, ehebrechen,
falsch schwören,
dem Baal opfern
und andern Göttern nachlaufen,
die euch nichts angehen —

solche greulichen Dinge tut ihr
5 Die Deutung von hemah als hm h Abkürzung von hammaqom

hazzäh (H.Torczyner, Dunkle Bibelstellen, Vom Alten Testament, Karl
Marti zum siebzigsten Geburtstag gewidmet, 1925, S. 276) ist schon aus
metrischen Gründen unwahrscheinlich; der Tempel bestand aus mehreren
Gebäuden.

6 Str. <und unschuldiges Blut sollt ihr an diesem Ort nicht vergießen»
als Zusatz aus 22, 3; schon stilistisch als solcher erkennbar.

7 Vgl. Anm. 4.
8 Str. 7, 8 als prosaischen Zusatz, der 7, 4 «in lästig breiter und matter

Hede> wiederholt (P.Volz, Der Prophet Jeremia, 19282, S. 88).
9 Entsprechend dem Vorschlag von P.Volz, a.a.O., S. 88 f., ist 7, 10b

vor 10a gesetzt, dabei lema'an gestrichen und statt «ein Tun» nach S

gelesen: wa'asitäm.
26*



m Gr. Fohrer, Jeremias Tempetwort 7, î—i$

und kommt dann her und tretet vor mich
in diesem Hause,
das meinen Namen trägt,
und ruft: «Wir sind geborgen!»

Ist denn dies Haus,
das meinen Namen trägt,
für euch nur eine Räuberhöhle?
Ich bin doch auch nicht blind!,
so spricht der Herr.

So geht doch nur
zu meiner Stätte, die in Silo war,
an der ich früher meinen Namen wohnen ließ,
und seht, wie ich mit ihr verfuhr
wegen der Bosheit meines Volkes Israel!

Und weil ihr nun verübt
genau dieselben Taten; 10

weil ihr nicht hörtet,
wenn ich zu euch redete, 11

nicht Antwort gabt, wenn ich euch rief —

darum verfahr ich mit dem Haus,
das meinen Namen trägt
und auf das ihr vertraut,
und mit der Stätte, die ich 12 euren Vätern gab,
wie ich mit Silo schon verfuhr! 13

IL
Es kann kein Zweifel daran bestehen, daß Jeremia damals

ein scharfes Wort gegen das leichtfertige Vertrauen auf den
Tempel gesprochen hat; sein Schreiber und Freund Baruch
hat darüber und über die sich daraus ergebenden Folgen
eingehend berichtet (26, 1—19). Es ist auch einleuchtend, daß
das in 26, 2—6 wiedergegebene Jahwewort nur eine Zusam-

10 Str. mit G «Spruch Jahwes».
11 Str. mit G «früh und spät» (ein Früh-tätig-sein und ein Reden).
12 Str. «euch und» analog 7, 7.
13 Str. 7,15 mit P. Volz, a.a.O., S. 88, als Zusatz, der das Wort Jeremias

abschwächt.



G. Fohrer,JeremiasTempelwort 7,1—15 405

menfassung des von Jeremia wirklich gesprochenen Wortesm dem schwerfälligen Stil Baruchs bildet. " Es bleibt dieFrage, ob das ursprüngliche Wort Jeremias in 7 1-15 vorliegt oder enthalten ist.
Wurde diese Frage früher durchweg bejaht, so hat sichdies seit der Erweiterung der Zahl der Quellen des Jeremia-Buches von zwei auf drei geändert. Es war die von Duhm «

angebahnte Annahme Mowinckels, daß es außer den Worten
und Berichten Jeremias (A) und den Erzählungen über Jeremia

(B) noch eine Gruppe von Abschnitten (C) gebe, die
einander formal und inhaltlich so ähnlich seien, daß sie ebenfalls
eine Quelle gebildet haben müßten.16 Dieser Anschauung hat
sich Rudolph angeschlossen, der diese 3. Quelle als «Reden
Jeremias in deuteronomischer Bearbeitung» bezeichnet.17 Er
rechnet dazu die Texte 7, 1—8, 3; 11, 1—14 (17); iß, i 13
(18); 17, 19—27; 18, 1—12; 21, 1—10; 22, 1—5; 25,'1—14; 34,
8 22; 35, während er die anderen von Mowinckel noch zu
dieser Quelle genommenen Texte (3, 6—13; 29*; 32*; 34, 1—7;
44, 1 30; 45) von vornherein ausscheidet; er erkennt richtig,
daß sie keine Besonderheiten aufweisen, die ihre Zuweisung
zu dieser Gruppe erforderlich machten. In den eigentlichen
Texten der 3. Quelle soll es sich um Reden oder Erzählungen
in Prosa handeln, in denen in einem stets gleichbleibenden,
fast monotonen Stil, der sich vor allem an die deuteronomische
Ausdrucksweise anlehnt, immer dasselbe Thema behandelt

11 Die entgegengesetzte Meinung von G. A. Smith, Jeremiah, 1924s,
S. 147, hat nichts für sich. Ebensowenig wird man der Ansieht von P. F.
Stone, Tho Templo Sermons of Jeremiah, Am. Journ. of Sem. Lang, and
Lit. 50 (1933/34), S. 73—92, zustimmen können, daß nicht nur Jer. 7,1—15
und 26 parallel sind, sondern in 7—10 sieben Tempelreden und in 11—12;
14—20; 22,1—23; 26 die entsprechenden Erlebnisse vorliegen.

15 B. Duhm, Das Buch Jeremia, 1901, S. 74 f. Vgl. auch G. Hölscher, Die
Profeten, 1914, S. 382.

18 S. Mowinckel, Zur Komposition des Buches Jeremia, 1914, S. 31 ff.
(W.Baumgartner macht darauf aufmerksam, daß S.Mowinckel, Prophecy
and Tradition, Avil, utgitt av det Norske Videnskaps-Ak. i Oslo IL Hist.-filos.
Kl. 1946, 3, S. 61 ff., seine frühere Auffassung über die 3. Quelle des Jere-
miabuchs dahin modifiziert hat, daß er jetzt lieber von einem «Traditionskreis:»

sprechen möchte. D. Bed.)
17 W. Budolph, Jeremia, 1947, S. XV.



406 G. Fohrer, Jeremias Tempelwort 7,1—15

wird: der bevorstehende Untergang infolge des Ungehorsams
gegen das !Wort Jahwes.

Manche Anstöße beheben sich, sobald man erkennt, daß
sich unter den von Rudolph aufgezählten Texten einige
befinden, deren Echtheit unwahrscheinlich ist (7, 24—8, 8; 16,

10—13; 17, 19—27; 21, 1—10), und daß auch die echten Worte
wie so häufig Zusätze und Erweiterungen erfahren haben.
Ebensowenig kann man sich auf die gleichartigen Ueberschrif-
ten der Texte berufen: «Das Wort, das zu Jeremia von Jahwe
kam.» 18 Sie findet sich ebenfalls in 32; 34, 1—7; 44, 1—30, die
nach Rudolphs Feststellungen nicht zur 3. Quelle gehören,
ferner in 30, 1 und in mehr oder weniger stark abweichender
Form in 1, 2; 3, 6; 29, 1; 45, 1; 46, 1.19 Von diesen sind
besonders 1, 2 und 46, 1 wichtig, da sie eine ganze Sammlung
(1—45; 46—51) einleiten sollen. Sie entstammen also erst
redaktioneller Tätigkeit, und dementsprechend werden die anderen

Ueberschriften zu beurteilen sein, soweit sie — wie die

angegebenen — von Jeremia in der dritten Person sprechen.20
Es bleibt die Behauptung, daß es sich um prosaische Texte
handelt, deren Redewendungen vielfach ans Deuteronomium
erinnern — eine Behauptung, die gerade für 7, 1—15 angeführt
wird.21

1. Das Tempelwort 7, 1—15 ist meist als Prosa verstanden
worden, sei es auch nur, daß man es als nachträgliche
Aufzeichnung betrachtete, die Jeremia so wortgetreu wie möglich,
aber ohne rhythmische Form vornahm, weil sich an dieses
Wort so schwerwiegende Folgen knüpften.22 Die bisherigen
Versuche einer versmäßigen Gliederung sind nicht überzeugend.

Erbt erreicht die Einteilung des «Mahnworts» in Verse
mit 4 oder 5 Hebungen nur mittels unbegründeter Streichungen
und die des «Drohworts» in Verse mit 6 (3 + 3) Hebungen
unter Absehen vom Parallelismus der Versglieder.23 Die Ver-

18 Vor allem S. Mowinckel, a. a. O., S. 31 ff.
19 Die Ueberschriften in 14,1; 47,1; 49,34 sind unecht.
20 Vgl. auch H. Wildberger, a. a. O., S. 19 ff-, der unter c, d und f

weitere Formen redaktioneller Ueberschriften mitteilt.
21 W. Eudolph, a. a. O., S. 44 f.
22 So H. Cornill, Das Buch Jeremia, 1905, S. 93.
23 W. Erbt, a. a. O., S. 249 f.



G. Fohrer, Jeremias Tempelwort 7,i Î5 407

suche von Giesebrecht, Qinaverse (3 -f- 2) herzustellen24 und
von Nowack, Langverse mit einer wechselnden Zahl von
Hebungen (4 + 4, 3 + 3, 3 + 2, 2 + 2 + 2) zu erreichen », scheitern

ebenfalls daran, daß gar kein Parallelismus vorliegt und
viele sachlich falsche Streichungen vorgenommen werden müssen.

Auch die Gliederung von Yolz in drei fünfzeilige Strophen
(7, 4—9; 9—11; 12—14) 28 ist unbefriedigend. Denn 7, 3 a b
muß außerhalb der Strophen bleiben, und die Verszeilen sind
nach unserer sonstigen Kenntnis der hebräischen Metrik zu
lang.

Trotzdem ist 7, 1—15 in Versform verfaßt; nur liegen nicht
die allgemein bekannten Langverse (mit Parallelismus der
Versglieder), sondern Kurzverse zugrunde. Sie bestehen nur
aus einem Versglied, das 2 oder 3 Hebungen aufweist, und
lassen sich zu Strophen zusammenfassen.27

In 7,1—15 schälen sich 12 Strophen heraus, die jeweils aus
der beliebten Zahl von 5 Kurzversen bestehen. Außerhalb des
Metrums steht wie gewöhnlich die später hinzugefügte Ueber-
schrift (7,1) und die Aufforderung «und sprich» (in 7,2 b).
Im allgemeinen bildet jede Strophe einen in sich geschlossenen
Zusammenhang, wie es auch bei den Langversstrophen der
Fall ist. Jedoch weist dieses Jeremiawort eine Eigentümlichkeit

auf, die sich in anderen aus Kurzversen bestehenden Stük-
ken selten findet; Dreimal greifen mehrere Strophen ineinander

über und bilden erst gemeinsam einen geschlossenen
Zusammenhang (4.—6., 7.—8., 11.—12. Strophe). Schließlich
fügen sich jeweils 3 Strophen zu einem Unterabschnitt zusammen,

so daß sich folgende Gliederung ergibt:
1.—3. Strophe (7, 2—4); Einleitung und erstes Mahnwort,
4.—6. Strophe (7, 5—7): Zweites Mahnwort,
7.-9. Strophe (7, 9—11) : Scheltwort,
10.—12. Strophe (7,12—14): Drohwort.
Eine solche metrische Gliederung liegt nicht nur in 7,1 15

24 F. Giesebrecht, Jeremias Metrik am Texte dargestellt, 1905.

25 W. Nowack, Metrum und Textkritik, Orientalistische Studien, Theodor

Nöldeke zum siebzigsten Geburtstag gewidmet, 1906, II S. 659 670.

28 P. Volz, a. a. O., S. 88.
27 Vgl. E. Balla, Ezechiel 8—11, Festschrift Rudolf Bultmann, zum

65. Geburtstag überreicht, 1949.



408 G. Fohrer, Jeremias Tempelwort 7, Î—15

vor; auch die übrigen echten Worte der angeblichen 3. Quelle
des Jeremiabuches weisen dieselbe Versform auf. Nur daß sie
nicht erkannt wurde, konnte den Anschein erwecken, als
handle es sich um Prosa.

7, 16—20 5 Strophen zu 5 Kurzversen (7, 16 a; 16 b
bis 17; 18 a—b a; 18 b £—19; 20)

7, 21—23: 3 Strophen zu 5 Kurzversen (7,21; 22;
23 a),
1 Strophe zu 3 Kurzversen (7,23 b)

11, 1—14:28 Ueberschrift (11, 1),
1 Strophe zu 5 Kurzversen (11,2—3 a),
8 Strophen zu 7 Kurzversen (11, 3 b— 4 a a;
4a£—b; 5; 9—10 a a; 10a£—b; 11; 12; 14)

16, 1—9:29 3 Strophen zu 5 Kurzversen (16, 2; 3; 4),
3 Strophen zu 5 Kurzversen (16, 5a;
5 b a + 6 b; 7),
2 Strophen zu 5 Kurzversen (16,8—9aa;
9 a ß—b)

18, 1—11: Ueberschrift (18, 1),
1 Strophe zu 5 Kurzversen (18, 2—3),
5 Strophen zu 7 Kurzversen (18, 4; 5—6;
7—8; 9—10; 11 mit Einleitung)

22, 1—5: 4 Strophen zu 7 Kurzversen (22, 1—2; 3; 4;
5 mit 6 Kurzversen)

25, 1—14:30 Ueberschrift und Einleitung (25, 1—2; 8 a),
5 Strophen zu 7 Kurzversen (25, 3 a— b a;
5 + 7 a a; 8 b—9; 10—11; 14 b + 13 a—b a)

28 Größere Zusätze sind 11,2 a (aus 11,6 übernommen) ; 6—8 (als
sekundäre Fassung von 2—5); 13 (als Glosse aus 2,28).

29 Größere Zusätze sind 16,1 (mit GSh) ; 4b/? (als störende Randparallele,
die in den Text kam, vgl. P. Volz, a. a. 0., S. 178); 5b/?—6a (mit GSh;

5b/? hinkt nach, 6a holt das in 5 Vorausgesetzte ausdrücklich nach).
30 Größere Zusätze sind 25, 3b/? (wegen Auseinanderreißens von 3 und

5) ; 4 (als Zusatz aus 7, 25 f.) ; 6 (als Zusatz aus anderen Stellen) ; laß—b
(als Rede Jahwes) ; 9aa 2. Hälfte (als Zusatz aus anderen Stellen) ; 9a^
2. Hälfte (als Hinweis auf 25,15 ff.) ; 12 (als Zusatz nach 29,10 und anderen
Stellen); 13b^—14a (als Hinweis auf 25,15 ff.).



G. Fohrer, Jeremias Tempelwort 7,1—15 409

34, 8—22:31 Einleitung (34,8—12, von Baruch?),
9 Strophen zu 7 Kurzversen (34, 13; 14;
bis b; 14 a a; 14 a b; 16; 17 a; 18; 19).

35: 32 Ueberscbriît und Erzählung (35, 1; 3—13aa,
von Baruch?),
8 Strophen zu 5 Kurzversen (35, 2; 13 a
bis b; 14 a a; 14 a b; 16; 17 a; 18; 19).

Das Vorkommen der Kurzverse beschränkt sich jedoch
nicht auf die bereits angeführten Worte, so daß sie sich durch
ihr besonderes Metrum nun doch von den anderen, angeblich

nicht überarbeiteten Jererniaworten in Langversen
unterschieden. Auch in den echten Worten des Propheten, die zur
1. Quelle gehören, finden sich Kurzverse, wie schon einige
Beispiele aus der ersten Periode der Wirksamkeit Jeremias
zeigen:

1, 4—10: Kurzverse in 1, 5; 6; 7 aß—8; 9 b ß—10
1, 11—12: Kurzverse in 1, 11 a —b; 12 aß—b
3, 1: 1 Strophe zu 9 Kurzversen

3, 6—13: 8 Strophen zu 5 Kurzversen (3, 6 mit Ein¬

leitung; 7; 8 a; 8 b—9 a; 9 b—10; 11—12 a a;
12 a ß—b;13).

In Kurzversen verfaßte Abschnitte können auch mit solchen

aus Langversen einen großen Zusammenhang bilden, wie die

prophetische Liturgie 14, 2—15, 2 zeigt:

14, 10—16;33 6 Strophen zu 7 Kurzversen, 3.-5. Strophe

mit Einleitung (14, 10; IIb—12; 13; 14; 15;

16)

14, 19—22: 3 Strophen zu 5 Kurzversen (14, 19; 20—21;

22) 33

15, i_2:3S 2 Strophen zu 5 Kurzversen (15, 1—2 a mit

Einleitung; 2 b).

31 Größere Zusätze sind 34, 19aß (als Auffüllung); 20aß (mitG).
32 Größere Zusätze sind 35,15 (als Erweiterung und Ausführung) ;

17b (als Zusatz nach 7,13b).
32 Größere Zusätze sind 14,11a-, 16a£ (als erläuternde Glossen).

» So auch bei P.Volz und W.Rudolph angeführt.
33 Größerer Zusatz sind die 3 letzten Worte von 15, 2; vgl. W. Rudolph,

a. a. O., S. 86.



410 G. Fohrer, Jeremias Tempelwort 7, î—15

Und schließlich ist zu bedenken, daß der Kurzvers von
Ezechiel fast ausschließlich36, von Haggai und Sacharja (1—8)
ausschließlich angewandt wird, bei der Verwendung in Worten

Jeremias also keine Einzelerscheinung vorliegt. Der erste
Grund, der für die Annahme einer 3. Quelle des Jeremia-
buches angeführt wird, dürfte damit hinfällig sein.

2. Die angebliche deuteronomische Bearbeitung der Worte
Jeremias, wie sie bei den Texten der 3. Quelle vorliegen soll,
erscheint von vornherein in anderer Beleuchtung, wenn man
die Haltung Ezechiels gegenüber den Gedankengängen des

Deuteronomiums in Erwägung zieht. Ezechiel setzt in folgenden

Vorstellungskreisen das Deuteronomium voraus und folgt
dem durch es eingeschlagenen Wege: immer neuer Abfall
Israels in Palästina bis zum unabwendbaren Gericht (vgl. Ez.
16; 20; 23). Halten der göttlichen Gebote und Schaffung eines

neuen Gesetzes (vgl. Ez. 40—48), Hinwendung zum Einzelnen
(vgl. Ez. 3, 16b—21; 18; 33, 1—20), Kultuszentralisation (vgl.
Ez. 40—48), Beschränkung der Macht des Königtums (vgl. Ez.
17; 19; 21, 30—32; 22, 6—12; 23—31; 34, 1—16). Gleichzeitig
erscheint Ezechiel aber von den Worten Jeremias bis zur
ersten Deportation (598) beeinflußt.37 Er versuchte demnach
beides miteinander zu verbinden, so daß dieselbe Haltung auch
für Jeremia möglich gewesen ist. Wie mehrere Gemeinsamkeiten

zwischen Jeremia und Ezechiel auf der Notwendigkeit
beruhen, angesichts der Lage ihres Volkes in jenen Jahren
auf bestimmte Fragen einzugehen3S, so werden andere auf
ihrer beider Abhängigkeit von den theologischen Vorstellungen

ihrer Zeit zurückzuführen sein.sg Daß diese Theologie

36 Langverse nur in Ez. 17, 1—10 (17, 22—24 unecht); 19, 1—9; 19,

10—14; 26, 15—18; 27, 1—9a; 10; 25b ff.; 28, 11—19.
37 Literarische Abhängigkeit: Jer. 1, 8; 17 f. — Ez. 3, 8 f. Jer. 4,13 —

Ez. 38, 9a. Jer. 4, 18 — Ez. 23, 29 f. Jer. 6, 14b; 8, 11 — Ez. 13, 10. Jer. 6, 26

— Ez. 27, 30 f. Jer. 14,12 — Ez. 6,12; 5,12. Jer. 18,21 — Ez. 35, 5. Gedankliche

Beeinflussung: Jer. 2, 2 — Ez. 16, 22; 43; 23,19. Jer. 6, 24 — Ez. 7,17;
21,12. Jer. 6, 27—29 — Ez. 22,17—22. Jer. 14,4 f. — Ez. 13, 6. Jer. 16, 5 ff.
— Ez. 24,15 ff. Jer. 46,11 — Ez. 30, 21.

38 Bekämpfung des Götzendienstes und der Heilspropheten, Heilighaltung
des Sabbats, Mißbilligung der proägyptischen Politik und Haltung

gegenüber Babylonien.
39 Z. B. Unabwendbarkeit des Gerichts nach dem Abfall, neuer Anfang.



G. Fohrer, Jeremias Tempelwort 7, Î—15 411

aber weitgehend durch den Sprachgebrauch des Deuterono-
miums bestimmt war, steht außer Frage. Wenn gewisse
Redewendungen Jeremias ans Deuteronomium erinnern, ist dies
nicht auffallend, sondern zu erwarten. Sie treten überall dort
in Erscheinung, wo Jeremia über ein kurzes Bild hinaus ein
größeres Wort formt (vgl. z.B. 14, 2—15, 2), und sind nicht
auf die von Rudolph hervorgehobenen Texte beschränkt.

Jedoch ist der tatsächliche Einfluß der deuteronomischen
Theologie auf Jeremia nicht sehr groß. Nicht nur die Worte
der angeblichen 3. Quelle sind typische Scheit- und Drohworte

tD, sie finden sich bereits in der ersten, vordeuteronomi-
schen Periode der Wirksamkeit des Propheten (5, 1—3; 6;
5, 30—31; 6, 10—11; 6, 13—15; 6, 20—21). Es ist auch bezeichnend,

daß Mowinckel sich zum Nachweis deuteronomischen
Gedankenguts vor allem auf diejenigen Texte berufen muß,
die Rudolph mit Recht gar nicht zur 3. Quelle, sondern zu den
Sprüchen Jeremias oder Erzählungen Baruchs rechnet.41
Schließlich ist zu berücksichtigen, daß infolge von Streichungen,

die aus sachlichen oder metrischen Gründen erforderlich
sind, manche der an die deuteronomische Ausdrucksweise
erinnernden Redewendungen fortfallen, wie Rudolph es selbst
(gegen Mowinckel) an 44, 1—30 zeigt.

Es ergibt sich daraus, daß die übrigbleibenden Deuterono-
mismen in der Zeit Jeremias durchaus erklärlich sind und
keinesfalls zur Annahme einer besonderen Quelle für einige
Worte zwingen, die zunächst durch ihren anscheinend
prosaischen Stil aufgefallen waren, der in Wirklichkeit eine

besondere metrische Form darstellt. Da die fraglichen Jeremia-

worte sämtlich der nachdeuteronomischen Wirkungsperiode
des Propheten angehören, ist eine Beeinflussung durch die

deuteronomische Theologie durchaus möglich.

40 Vgl. S. Mowinckel, a. a. 0., S. 35.

41 Vgl. S. Mowinckel, a.a.O., S.35f. Andererseits fehlt der deuteronomische

Einfluß an einer Stelle, wo man ihn erwarten müßte, wenn eine

Ueberarbeitung vorläge. W.Rudolph, a.a.O., S.67f., bezieht den m

1-14 erwähnten Bund mit Puukko, König, Nötscher und Volz durchaus

richtig auf den Sinaibund, anstatt auf den auf Grund des Deuteronomiums

von Josia geschlossenen. Würde aber ein deuteronomischer Bearbeiter

nicht die Gelegenheit wahrgenommen und das Wort Jeremias au

Bund bezogen haben?



412 G, Fohrer, Jeremias Tempelwort 7,1—15

Die Annahme einer deuteronomischen Bearbeitung von
Worten Jeremias, die wie alle anderen metrisch geformt sind,
erscheint angesichts dieser Beobachtungen als fragwürdig.42
Für das Tempelwort 7, 1—15 bedeutet das, daß wir in ihm
(nach kleineren Textänderungen) mit großer Wahrscheinlichkeit

das ursprüngliche Wort Jeremias vor uns haben.43

III.
Daher geht Birkeland fehl, wenn er «mit aller Bestimmtheit»

den Versuch ablehnt, in den — angeblichen — Prosatexten
echt jeremianische Worte zu finden.44 Es handelt sich nicht
um prosaische, sondern um poetische, rhythmisch geformte
Prophetenworte.

Für Birkeland aber ist diese 3. Quelle mit längeren,
predigtähnlichen Reden in Prosa von besonderer Bedeutung;
scheint sie doch seine Ansicht vom hebräischen Traditionswesen

zu stützen. Er nimmt hauptsächlich mündliche Ueber-

lieferung der Prophetenworte durch Schülerkreise an, neben

der — wie bei Jeremia — gelegentlich schriftlich fixierte
Traditionen herlaufen konnten. Angesichts der mündlichen Ueber-

lieferung aber wird die Frage nach «echt» und «unecht»
unwesentlich. Die Texte sind eigentlich weder echt noch un-

42 Auch O. Eißfeldt, Einleitung in das Alte Testament, 1934, S. 895 f.,
nimmt keine 3. Quelle an, sondern hält die fraglichen Texte für ursprüngliche

Jeremiaworte, da sonst den stilistischen Unterschieden zwischen diesen

prosaischen und den poetischen "Worten zu große Bedeutung beigelegt
werde; während A. Weiser, Einleitung in das Alte Testament, 19492,
S. 163 f., die Frage offen läßt, jedoch eine paränetisch-erbauliche Bearbeitung

und Umrahmung annimmt, die ihren Ursprung im kultischen Vortrag
der Prophetenschriften hatte. Ist gegen die letztere Anschauung das

gegen die deuteronomische Bearbeitung der Texte Gesagte geltend zu
machen, so gegen Eißfeldt die deutlich poetische Form; es gibt keine
prosaischen Prophetenworte oder -berichte. Eine Formung der Texte durch
Baruch (R H. Pfeiffer, Introduction to the Old Testament, 1941, S. 505) ist
unwahrscheinlich angesichts der Wiederholung in Jer. 26 und des umständlichen

und schwerfälligen Stils, den Baruchs Erzählungen sonst aufweisen.
43 Dem entspricht, daß der literarische Aufbau von 7,1—15 wie auch

der übrigen zUr angeblichen 3. Quelle gehörigen Texte dem der Jahwe-
sprüche Jeremias gleich ist, wie sich aus der Untersuchung von H. Wild-
berger, a. a. O., S. 54 ff., ergibt.

44 H. Birkeland, Zum hebräischen Traditionswesen, 1938, S. 44.



G. Fohrer, Jeremias Tempelwort 7, Î—Î5 m
echt, sondern enthalten eben Prophetenworte in derjenigen
Form, die sie durch die Schülerkreise erhalten haben.

So sind auch die angeblichen Prosareden der B.Quelle
nichts als Jeremiaworte in einer durch die mündliche Ueber-
lieferung bestimmten Form. Schriftlich niedergelegt wurden
sie erst, als die Prophétie einigermaßen einheitlich geworden
war, so daß man aus ihnen schwerlich das eigentlich «Jere-
mianische> herausfinden kann. Dagegen sollen die metrisch
geformten .Worte schon früher schriftlich fixiert worden
sein.45

Nim wissen wir nichts von einem Schülerkreis um Jeremia,
der in der Lage gewesen wäre, die Worte des Meisters mündlich

weiterzugeben. Baruch kann nicht genannt werden, da
er ein berufsmäßiger Schreiber war, dessen Dienst durch
Bezahlung abgegolten wurde. So kann Birkeland den Schülerkreis

um Jeremia nur annehmen, nicht aber nachweisen. Hätte
er tatsächlich bestanden, so dürfte man erwarten, daß er in
den ausführlichen Erzählungen über Jeremia in Erscheinung
träte; in Wirklichkeit lebt und leidet Jeremia allein.

Die Annahme einer mündlichen Ueberlieferung von Jere-

miaworten wird besonders fraglich, sobald die zur angeblichen

3. Quelle gehörigen Worte als rhythmisch geformt
erkannt werden. Denn sie zählen damit zu der von Birkeland
selbst anerkannten Kategorie der schon früh schriftlich
niedergelegten poetischen Worte. Sie steht vor allem bei Jeremia
außer Frage; denn die Ueberlieferung (36), daß er selbst im

Jahre 605 seine bis dahin gesprochenen Worte durch Baruch

habe aufschreiben und dies nach der Vernichtung der Rolle

durch Jojakim unter Hinzufügung neuer Worte wiederholen

lassen (604), ist durchaus glaubwürdig. Es bestehen dann

keine Bedenken gegen die Annahme, daß auch die bis zu diesem

Zeitpunkt ergangenen Worte der angeblichen 3. Quelle

in die Urrolle aufgenommen worden sind.

Das bedeutet wiederum für das Tempelwort 7, 1—15, daß

es mit großer Wahrscheinlichkeit ebenfalls in der Urrolle ge-

standen hat und weiterhin schriftlich überliefert worden ist,

nicht aber in einer durch mündliche Tradition geprägten

45 H. Birkeland, a. a. 0., S. 42.



414 G. Fohrer, Jeremias Tempelwort 7, 1—15

vorliegt, an die deshalb keine literar- und textkritischen
Maßstäbe angelegt werden könnten.46

IV.
1. Im ersten Mahnwort des Tempelwortes 7, 1—15 (2. bis

3. Strophe) stellt Jeremia den wahren Gehorsam und das

leichtfertige Vertrauen auf den Tempel einander gegenüber.
Dieses Vertrauen hat mehrere Ursachen. Nach alten Vorstellungen

ist jedes Heiligtum ein Zufluchtsort für Bedrohte und
Verfolgte. Man flieht dorthin, um sich in seinen Schutz zu
begeben, oder man bringt sein Eigentum dorthin, damit es

unangetastet bleibt. Denn die Gottheit schützt ihre Verehrer;
im Tempel, in dem sie weilt, waltet ihre geheimnisvolle Macht,
die jeden zerschmettert, der den Frieden der heiligen Stätte
stört. Der Glaube an die unverletzliche Heiligkeit des Jerusalemer

Tempels wurde für die Judäer dadurch bekräftigt, daß

man dort und nur dort den Kultus ausüben konnte; Jahwe
konnte doch die Stätte seiner Verehrung nicht untergehen
lassen! Und der nationale Erwählungsglaube erblickte im
Tempel das Unterpfand für die Gegenwart Jahwes inmitten
seines erwählten Volkes, von dem aus er sich als Richter und
Rächer gegen seine Feinde erheben würde.

Diesen Glauben an die Unverletzlichkeit des Tempels sah

man geschichtlich durch den Abzug Sanheribs von Jerusalem
(701) und falsch verstandene Worte Jesajas (Jes. 8, 18; 28,
16 und Worte gegen die Assyrer) bestätigt. Als Folge der jo-
sianischen Reform war er zu einem Glaubenssatz geworden,
an den zu rühren lebensgefährlich war. Der Tempel war das
einzig Reale und Sichtbare, an das man sich in aller Unsicherheit

klammern konnte. Er verkörperte greifbar die Sicherheit,
nach der der kultisch und national bestimmte Glaube als
typische menschliche Daseinshaltung strebte.

Jeremia nennt den zuversichtlichen Hinweis auf den Tempel

rundheraus «Lügenworte». Denn die Voraussetzung, daß

46 Daran ist auch gegenüber G. Widengren, Literary and Psychological
Aspects of the Hebrew Prophets, 1948, festzuhalten, der eine sofortige
schriftliche Fixierung und entsprechende Ueberlieferung der alttestament-
lichen Texte annimmt, dabei aber die teilweise erheblichen redaktionellen
Eingriffe und Aenderungen außer acht läßt.



G. Fohrer, Jeremias Tempelwort 7,i—15 415

Jahwe ihn unter keinen Umständen im Stich lassen werde,
ist trügerisch. Sie ist der Ausdruck jenes falschen Glaubens!
der nach Sicherheit verlangt. Statt dessen wäre ein Glaube
erforderlich, der nach Gehorsam strebt — nach dem radikalen
Gehorsam und der völligen Hingabe, die Jeremia wie seine
Vorläufer immer wieder von seinem Volke verlangt hat. Nur
dann wird Jahwe in seiner Mitte weilen, wenn es ihm sein
Bleiben durch solchen Gehorsam ermöglicht. Er wird nahe
sein, wenn man ihn nicht als Garanten der Sicherheit in den
Tempel bannen will, sondern gehorsam ist — und das aus dem
einzigen Grunde, um Gott gehorsam zu sein.

2. Nur wenn das Volk in solchem Gehorsam die Forderungen
Jahwes erfüllt, so sagt das zweite Mahnwort (4.—6. Strophe),

wird er ihm nahe sein. Diese nun näher bestimmten
Forderungen sind die von den Propheten immer erhobenen: rechtliches

Handeln gegeneinander, anständige Behandlung der
politisch und Avirtschaftlich Schwachen, Treue gegenüber
Jahwe. Wie gewöhnlich handelt es sich um bezeichnende
Einzelbeispiele für ein Handeln, das durch den Gehorsam gegen
den göttlichen Willen bestimmt ist.

3. In Wirklichkeit denkt aber das Volk nicht daran, so zu
handeln; darum folgt das Scheltwort (7.—9. Strophe). Die
Frage, mit der Jeremia einsetzt, zeigt deutlich, daß er erregt
ist: Man beachtet nicht einmal die grundlegenden Gebote! Als
Beweis zählt er die Verstöße gegen das 7., 5., 6., 8. (oder 2.)

und 1. Gebot des Dekalogs auf (vgl. Hos. 4,2). Trotzdem aber

glaubt man sich des göttlichen Schutzes sicher. Die Jerusalemer

nutzen allerdings den Tempel nicht aus, um zu sündigen,

sondern fühlen sich sicher, Aveil sie den Tempel haben, obwohl

sie gegen die Gebote Jahwes verstoßen. Im Tempel sind sie

auf alle Fälle geborgen, denn er ist durch Jahwes Nähe eine

uneinnehmbare Festung!
Tatsächlich aber, so sagt Jeremia, wird er von ihnen wie

eine Räuberhöhle verwandt. Nicht daß der Tempel das an sich

oder das Volk eine Räuberbande wäre! Es liegt vielmehr ein

Vergleich zugrunde: Wie die Räuber ßich nach einem Raubzug

in eine der vielen Höhlen Palästinas in Sicherheit bringen, so

die Judäer in den Tempel. Er ist für die dasselbe, was für den



416 G. Fohrer, Jeremias Tempelwort 7,1—15

Räuber seine Höhle ist: ein sicherer Unterschlupf, um der
Strafe zu entgehen.

4. Nun muß das Drohwort folgen (10.—12. Strophe), das

an den Grundlagen jenes selbstsicheren Glaubens rüttelt —
am Satz von der Unverletzlichkeit des Tempels als dem realen
Unterpfand der Sicherheit.

Jeremia geht vom Beispiel des früheren Heiligtums in Silo
aus. Es war ein bedeutendes Wallfahrtsheiligtum gewesen,
dessen Anziehungskraft wohl in der heiligen Lade lag, die
an ihm aufbewahrt wurde. Von seiner Zerstörung, die Jeremia

voraussetzt, wird nirgends berichtet. Sie dürfte um 1050

in Kämpfen mit den Philistern erfolgt sein, wie dänische
Ausgrabungen vermuten lassen.47 Wie seine Zuhörer hat auch
Jeremia davon gewußt, besonders da Silo in der Nähe seines
Heimatortes Anatot gelegen hatte.

Warum nun sollte der Tempel in Jerusalem besser als
jenes Heiligtum sein? War es seinerzeit wegen der «Bosheit
Israels:» vernichtet worden, so würde es dem Jerusalemer
Tempel ebenso ergehen, wenn das Volk nicht umkehrte. Er ist
keineswegs unverletzlich, sondern kann, wenn Juda verstockt
bleibt, ebenso zerstört werden wie Silo. So wird dem Volk
der sichere Unterschlupf, in dem es sichr vor den Polgen seiner
Sünde geborgen fühlt, genommen werden. Dann ist es —
gerade weil es an Stelle des sich preisgebenden Gehorsams
Sicherheit suchte — dem richtenden Zugriff Jahwes schutzlos
preisgegeben.

Es ist verständlich, daß diese Worte Jeremias einen Sturm
der Empörung auslösten. Der Prophet entging nur dadurch
einem schnellen Lynchverfahren, daß einige königliche
Beamte auf Grund des Tumultes herbeieilten und sofort eine
Gerichtsverhandlung anberaumten, in der sie als Vertreter des
Königs mit der Gesamtgemeinde die richterlichen Funktionen
ausübten. Da außer der Verteidigungsrede Jeremias besonders
der Hinweis auf das ungestraft gebliebene, ähnliche
Prophetenwort Michas (Mi. 3,12) vor einem Jahrhundert ins Gewicht
fiel, wurde Jeremia freigesprochen. Zugleich aber war der
Grund zu einer erbitterten Feindschaft gegen ihn gelegt worden,

unter der er fortan zu leiden hatte.
47 Vgl. K. Galling, Biblisches Reallexikon, 1937, S. 490.



G. Fohrer, Jeremias Tempeïwort 7, 1 15 417

V.
Was sagt das Wort Jeremias über seine Stellungnahme in

einer bestimmten geschichtlichen Situation hinaus? Der Prophet

stellt einem falschen Glauben, der nach Sicherheit strebt,
einen Glauben gegenüber, der Gehorsam will. Nur einem
Glaubenden, der in solchem Gehorsam lebt, ist Gott gegenwärtig;
also gerade nicht dann, wenn der Mensch seine Nähe zwecks
eigener Sicherheit möchte, sondern wenn er ganz davon
absieht und nur gehorsam sein will. Gott ist nur nahe, wenn
der Mensch ihn nicht als Garanten der Sicherheit in irdische
Formen bannen will, sondern gehorsam ist, ohne eine
Absicht damit zu verfolgen, nur um Gott gehorsam zu sein;
wenn er die göttlichen Forderungen erfüllt, nur um sie als
Forderungen Gottes zu erfüllen.

Gehorcht der Mensch aber nicht radikal und absichtslos,
sondern sucht eigene Ziele zu erreichen und erstrebt nur
Sicherheit bei und durch Gott, so versagt dieser sich ihm. Und
sucht der Mensch ihn gar nur, um sich vor der eigenen
Schuld zu verbergen und Ruhe zu finden, so wird gerade das
Gegenteil dessen eintreten, was er erwartet. Auch das, worauf
er sich stützte, worin er Zuflucht und Sicherheit zu haben
glaubte, auch das wird brüchig und fällt in sich zusammen.

Es zerbricht nicht nur, sondern wird dem Menschen zum
Gericht über sich selbst. Wie mit der Zerstörung des Tempels
schwindet der letzte vermeintliche Zufluchtsort, der letzte
Schein der Sicherheit — mag es sich um Volk und
Weltanschauung, Weltregierung und Humanitätsideal, Kirche und
Bekenntnis handeln. Es bleibt der auf sich selbst zurückgeworfene

und beschränkte Mensch übrig, der sich nun gerade

schutzlos preisgegeben sieht: der Anklage seiner Schuld und

der Härte und Unerbittlichkeit des Daseins, in das er gestellt

ist und in dem er sich hatte sichern wollen.
Davor bewahren konnte nur eine radikale Umkehr die

Hingabe an Gott ohne eigenes Wollen und Streben, jener
Gehorsam, der ohne geheime Absicht nur Gehorsam gegen die

göttliche Forderung sein will.
Marburg/Lahn. Georg Fohrer.

27


	Jeremias Tempelwort 7, 1-15

