
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 5 (1949)

Heft: 5

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen 395

Miszellen.
Alttestamentliche Wortforschung.

Zäbal tragen, ertragen.
Lea, welche Jakob gegen seine Wünsche als erste Frau annehmen

mußte (Gen. 29,16—30), fühlte sich mit Recht zurückgesetzt. Sie hat aber
Kinder, während Rahel zunächst keine Kinder hat. Deshalb nennt Lea den
ersten Sohn, den sie gebiert, Ruben; «denn Jahwä hat mein Elend
angesehen; denn jetzt wird mein Mann mich liebhaben» (29,32). Man hört aus
diesem Satz den ganzen Schmerz der Zurückgesetzten.

Als Lea ihren sechsten Sohn gebiert, sagt sie: «Gott gibt eine gute
Gabe; nun endlich wird mein Mann mich...; denn ich habe ihm sechs
Söhne geboren» (30,20). In der Lücke, die wir gelassen, steht das Verbum
zäbal, und die Frage ist, was es bedeutet. Gewöhnlich bringt man es mit
einer Wurzel zbl zusammen, die man mit «wohnen» übersetzt. Aber das

gibt in unserem Zusammenhang keinen einleuchtenden Sinn.
Nun gibt es ein akkadisches zabälu und ein arabisches zabala, die beide

«tragen» bedeuten, das sich leicht zu «ertragen» entwickeln kann. Sobald

man übersetzt: «nun endlich wird mein Mann mich ertragen», ist alles in
schönstem Sinn und Zusammenhang. Lea hat immer noch befürchtet,
fortgeschickt zu werden; jetzt glaubt sie es nicht mehr befürchten zu müssen;
sie hofft nicht mehr auf die Liebe ihres Mannes; wenn er sie nur als die
Mutter von sechs seiner Söhne erträgt.

(Weitere Beiträge folgen.)
Zürich. Ludwig Kahler.

Eine schwierige grammatikalische Form in Prov. 14, 3.
Statt tischmürem, Prov. 14, 3, wird meist tischmerüm gelesen, welche

Form tatsächlich zu erwarten wäre. Vielleicht handelt es sich aber bei der
masoretischen Form um das Produkt einer Vokalversetzung aus phonetischen

Gründen. Die Aussprache der etwas ungewöhnlichen Form tischmerüm
erleichterte man sich zunächst durch die Aussprache tischm<>rem. Damit aber
das Waw (u) nicht fehle, setzte man es hinter das Mem, wo es freilich keine
grammatikalische Berechtigung hat. So entstand unser tischmürem.

Ebenso zu erklären ist sicher das talmudische 'mwr rbnn (amür rabbä-
nän), «die Rabbinen sagten», eine häufige Wendung (z. B. Baba bathra 43b).
Man ließ den letzten Buchstaben Waw des Wortes 'mrw (amarü) zwecks
Erleichterung der Aussprache weg, fügte ihn aber dann nach dem Mem ein:
aus amarü entstand so amür. Ebenso bei anderen Verben, z. B.
untersuchten» (Sanhédrin 109a), aus bedaqü.

Ein ähnliches Beispiel ist m. E. die schwierige talmudische Form twn"
(tünä), nach Raschi (z. B. Baba mezia 3a) gewiß zu Recht erklärt als «unser
Tannaite», «unser Mischna-Lehrer». Nach den Regeln der Grammatik wäre
dann aber zu erwarten: tnn' (tannänä). Unsere Form entstand jedenfalls
dadurch, daß man die ursprüngliche Form um ein Nun verkürzte und dafür
ein Waw einsetzte.

Basel. Leo Prijs.



396 Miszellen

Die Juden als Zeugen der Kirche.
Im Nachstehenden sollen einige Aeußerungen der Kirchenschriftsteller

bezüglich der Juden untersucht werden, die, wenn sie auch nicht unmittelbar
polemischen Charakter haben, dennoch von der christlich-jüdischen und
christlich-heidnischen Polemik nicht zu trennen sind.

Die Juden beweinen den Tod eines Kirchenmannes.

Wenn etwa eine antike Vorlage die Kirchenschriftsteller bei der Wahl
dieses «Topos» beeinflußt hat, so war es vermutlich der Bericht Suetons
über den Tod von Julius Caesar. «Angesichts der allgemeinen tiefen
Trauer», so berichtet er, «hat auch die Menge der fremden Stämme, jeder
nach seiner Art, sein Leid geklagt, insbesondere die Juden, die auch die

ganzen Nächte hindurch zur Leichenbrandstätte zogen.» 1 In der christlichen
Literatur finden wir dieses Bild das erste Mal auf Paulinus von Nola
angewandt. «Nicht nur die Christen», so berichtet Uranius in einem Briefe
an Pacatus über den Tod des Paulinus, «sondern auch die Juden sowie
die Heiden wehklagten laut, zerrissen selbst ihre Kleider und strömten
so zum Begräbnis des Paulinus zusammen. Ihr Beschützer sei ihnen
entrissen worden, ihr Verteidiger, ihr Fürsprech, so wehklagten sie alle mit
uns vereint.» 2

Bezüglich des Hilarius von Arelate finden wir eine Schilderung der
jüdischen Teilnahme an seinem Leichenbegängnis, die wir als «arelaten-
sische Tradition» bezeichnen dürfen, denn sie begegnet in ähnlicher Form
bezüglich mehrerer Heiligen aus dieser Stadt: Zu seinem Leichenbegängnis
versammeln sich nicht nur die zahlreichen Gläubigen, sondern auch die
Juden. Beide Gruppen wetteifern in der Stärke ihrer Wehklagen. Und
der Biograph beteuert, im Leichenzuge Gesänge in hebräischer Sprache
vernommen zu haben. 3

Bei Gregor von Tours scheint die Erwähnung der Juden in solchem
Zusammenhang schon einer Schablone zu gehorchen. Die kurze Biographie,
die er dem St. Gallus widmet, zeigt nirgends eine Beziehung dieses Heiligen
zu den Juden. Bei seinem Tode jedoch erwähnt der Verfasser plötzlich die
Juden, die mit brennenden Fackeln dem Leichenzuge folgen und laut
wehklagen. 4 Noch überraschender ist der Bericht über die Teilnahme der Juden
an der Trauer um Caesarius von Arelate. Einer der Mitarbeiter an dessen

Biographie berichtet von den Zwistigkeiten zwischen diesem Bischof und

1 De v. Caes. 1, Div. Iul. 84 (vgl. Th. Reinach, Textes d'auteurs grecs et
romains relatifs au Judaïsme, Paris 1895, S. 327).

2 Uranius presb., Epist. ad Pacat. 9 (PL 53, 863 f.).
3 Vita Hilarii 22, 29 (PL 50, 1242/3).
4 Gregor. Turon., Vitae patr. 6, Vita S. Galli 7 (MGH, Scr. rer. Mer. 1,

686).
6 Vita Caesarii 1, 3, 22 (PL 67, 1011 f.) =1, 3l (MGH, Scr. rer. Mer. 3,

468).



Miszellen 397

den Juden seiner Stadt.5 Die Verfasser der letzten Kapitel dieser
Biographie zeigen uns hingegen, wie die Juden mit den übrigen Bürgern in
der Trauer um Caesarius vereint jammern: «Weh uns, weh uns. Daß doch
die Welt nicht würdig war, einen solchen Beschützer, einen solchen
Fürsprech länger zu bewahren.» 6 Der Verfasser der «Vita Sanctae Rusticulae
seu Mariae Arelatensis» hat eher als Kompilator gewirkt und hat aus alten
Vorlagen jeden rührenden Zug übernommen, der irgendwie auf Rusticula
passen konnte. So übernimmt er auch aus der «Vita Hilarii» jene Stellen,
die von der jüdischen Trauer um seinen Tod handeln.7

Die Juden begrüßen den Herrscher oder Papst.

Wenn wir für diese Ueherlieferung eine literarische Vorlage finden
wollen, müssen wir auf die «Historia Francorum» Gregors von Tours
zurückgreifen. Anläßlich des Einzuges des Königs Guntram in Orléans, im
Jahre 585, weist er auf die Anwesenheit zahlreicher Juden in der jubelnden
Volksmenge hin. Sie begrüßten ihn in hebräischer Sprache mit dem Rufe:
«Mögen alle Völker vor dir ihr Knie beugen und dir unterworfen sein.» 8

In den Dokumenten, die L. Duchesne in seiner Ausgabe des «Liber Ponti-
ficalis» vereinigt hat9, finden wir des öfteren eine ähnliche Situation
geschildert. Die «Annales Romani» berichten anläßlich des Empfanges, den
Pascal II. im Februar 1111 für Heinrich V. bereitete, daß dieser hei seinem
Einzüge in Rom von den Juden schon am Stadttore empfangen wurde.10
Das gleiche Dokument berichtet, daß Papst Klemens III., als er kurz nach
seiner Wahl im Jahre 1187 nach Rom zog, von allen Römern, niedrig und
hoch, geistlichen oder profanen Standes, sowie auch von den Juden mit
großem Jubel, mit Kantiken und Lobgesängen empfangen wurde.11 In den
Papstbiographien von Boson finden wir in der Beschreibung des jubelnden
Volkes, das Eugen III. im Jahre 1145 begrüßte, auch die Juden erwähnt:
Auch sie fehlten nicht bei dieser Freudekundgebung und sie trugen auf
ihren Schultern die Gesetzesrollen.12 Aus der gleichen Sammlung stammt
die Biographie Alexanders III., in welcher der Festzug, der den Papst bei
seinem Einzug in Rom im Jahre 1165 an der Porta Lateranensis empfing,
in folgender Art geschildert wird: Auch die Juden hatten sich da
versammelt, die der Sitte entsprechend ihre Gesetzesrollen entgegentrugen.18

6 Vita Caesarii 2, 4, 35 (PL 67,1042) 2, 49 (MGH, Scr. rer. mer. 3, 501).
7 Vita Rusticulae 25 (MGH, Scr. rer. Mer. 4, 350).
8 Gregor. Turon., Hist. Franc. 8, 1 (PL 71, 449 MGH, Scr. rer. Mer. 1,

326).
0 Liber Pontificalis, hgg. v. L. Duchesne, 2 Bde., Paris 1892.
10 Liber Pontificalis 2, 340. Die besonderen Umstände der Romreise

Heinrichs V. erfordern jedenfalls einige Vorsicht bei der Bewertung dieses
Berichts.

11 Liber Pontificalis 2, 349.
12 Liber Pontificalis 2, 387.
13 Liber Pontificalis 2, 413.



398 Notizen und Glossen

Vom theologischen Beweisgrund zum literarischen Gemeinplatz.
Die angeführten Beispiele haben ihren Ursprung in dem von Augustin

eingeführten Beweisgrund von der Zeugenschaft der Juden. Dieser Kirchenvater

wollte auch das Phänomen des Weiterhestandes der Juden in sein
historisch-theologisches System einordnen. Mit der Geburt des Erlösers
hatten die Juden ihre Bestimmung, die der Vorankündigung und
Vorbereitung der Kirche dienen sollte, erfüllt. Mit der Kreuzigung hatten
sie jedenfalls jedes Recht auf Weiterleben verwirkt. Welches war also
der Ratschluß des göttlichen Lenkers, der sie dennoch weiterbestehen ließ?
Sie sollten über die ganze Welt zerstreut der Kirche als Zeugen dienen.
Wenn je Gegner des Christentums an der Echtheit der biblischen Schriften,
in denen die Vorhersagen für Jesus und die Kirche enthalten sind, zweifeln
wollten, so könnte auf diese anderen Feinde der Kirche, die Juden
verwiesen werden, die selbst die Bibel eifersüchtig bewahren und somit für
ihre Echtheit bürgen.14 Der Beweisgrund von der jüdischen Zeugenschaft,
der zu den originellsten Ideen Augustins gehört, wird in der Folge
Gemeingut der Kirche. Wir finden ihn in zahllosen Schriften von christlichen
Autoren und bis in Papstbullen überliefert.15 Bei solcher Verbreitung
dieses Arguments ist es nicht verwunderlich, wenn es auch in veränderter
Form weiterwirkt. Da als einzige Funktion der Juden die der Zeugenschaft
gesehen wird, läßt man sie diese Rolle nicht nur durch Bewahrung der
heiligen Schriften erfüllen: wenn sie, diese unerbittlichen Gegner der
Kirche und der Christen, den Tod eines Kirchenmannes beweinen, so
beweisen sie seine besondere Heiligkeit, die auch seinen Gegnern die
Verehrung abgezwungen hatte; ihr Jubel zur Begrüßung eines Papstes beweist,
daß dessen Macht von allen Menschen anerkannt werden muß.

Paris. Bernhard Blumenkranz.

Notizen und Glossen.

Dritte Neutestamentlertagung in Oxford (S.N.T.S.).
Vom 14. bis 16. September 1949 fand die dritte allgemeine Tagung der

«Studiorum Novi Testamenti Societas» in dem ehrwürdigen Rahmen des

Worcester College in Oxford statt. Sie war auch dieses Jahr sehr gut
besucht. Naturgemäß überwog das angelsächsische Element. Aber es waren
doch eine Anzahl von Mitgliedern aus Ländern des Kontinents anwesend:
aus Deutschland, Frankreich, Norwegen, Rußland, der Schweiz. Auch
konfessionell war die Versammlung bunt zusammengesetzt: außer den
verschiedenen protestantischen Denominationen waren auch die
römischkatholische und die griechisch-orthodoxe Kirche vertreten.

14 August., De civ. Dei 18, 47; vgl. unsere Die Judenpredigt Augustins,
Basel 1946, 175 ff.

15 Vgl. die Stellennachweise bei P.Browe, die Judenmission im Mittelalter

und die Päpste, Rom 1942, 117 f. u. Anm.; l.Loeb, Réflexions sur les
Juifs, in Rev. des Et. Juives 27 (1893) 20.


	Miszellen

