
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 5 (1949)

Heft: 5

Artikel: Richtlinien und Methoden in der amerikanischen Religionssoziologie

Autor: Cook-Vontobel, Klara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


K. Cook-Vontobel, Richtlinien und Methoden 363

Richtlinien und Methoden
in der amerikanischen Religionssoziologie.
Der Einfluß religiöser Vorstellungen auf das soziale

Verhalten des Einzelnen sowie auf die Bildung menschlicher Gruppen

bildete bereits eines der Hauptthemata in den frühern
soziologischen Studien. Das in der sich entfaltenden Wissenschaft

epochemachende Werk des Franzosen Emile Dürkheim
trägt den Titel: «Les formes élémentaires de la vie religieuse»
(Paris 1912). Ebenso begegnen wir in Arnold van Genneps «Les
rites de passage» (Paris 1909), einer Studie der Riten, welche die
kritischen Momente des Lehens, Geburt, Pubertät, Hochzeit,
Tod, begleiten, auf Schritt und Tritt religiösen Erscheinungen.
Trotzdem macht keines der beiden Werke den Anspruch, in
den engeren Bereich der Religionssoziologie zu gehören.

Die Aufgabe der Soziologie besteht im Studium aller Formen

zwischenmenschlicher Beziehungen und in der
Erforschung der hinter diesen Beziehungen stehenden Triebkräfte.
Die Religion in all ihren verschiedenen Erscheinungsformen
stellt eine dieser Triebkräfte dar. Die Soziologie sowie die ihr
nahe verwandte Anthropologie beschäftigen sich deshalb in
einem beträchtlichen Umfang damit, religiöse Sitten, Gebräuche
und Gruppierungen im Hinblick auf ihre soziale Bedeutung
zu analysieren. Das Ausmaß des Einflußbereiches religiöser
Vorstellungen auf das gesamte soziale Leben einer Gruppe
ist zu einem der Kriterien geworden, die die primitive
Gesellschaft von der ländlichen und ebenso die ländliche
Gesellschaft von der halbstädtischen oder städtischen
unterscheiden. Während es mit zur Definition der «primitiven»
Gesellschaft gehört, daß sie «sakral» ist, d. h. daß sie
keinen wesentlichen Unterschied zwischen einem religiös-sakralen

und einem nicht religiös-profanen Lebensbereich kennt,
zeichnet sich ja die moderne Gesellschaft durch eine stets
steigende Aufspaltung in verschiedene Lebenshezirke aus, wobei

der religiöse Bezirk nur einer unter vielen ist. Von dieser
Tatsache her ergibt es sich, daß das Studium religiöser Formen
von Anfang an mit zum soziologischen Studium gesellschaftlicher

Beziehungen gehört. Die religiösen Vorstellungen sind



364 K. Cook-Vontobel, Richtlinien und Methoden

zweifellos gruppenbildende Kräfte. Darüber hinaus beeinflussen

sie jedoch auch das Leben von Gruppen, die nicht im
engeren Sinne als religiös bezeichnet werden können. In den
führenden amerikanischen Lehrbüchern der allgemeinen
Soziologie finden sich Kapitel, die Religion und Kirchen behandeln.

Interessant ist dabei, unter welchem Gesichtspunkt die
religiösen Erscheinungen jeweilen betrachtet werden. Park
und Burgess führen im Index «Religion» unter den Abschnitten

«Social Control» und «Collective Behavior» auf.1 Ogburn
und Nimkoff sprechen von «Religious Institutions», wobei sie
religiöse Institutionen parallel mit verwandtschaftlichen,
ökonomischen und gouvernementalen Institutionen setzen.2 Leopold

von Wiese und Howard Becker betrachten die Kirche
unter dem Obertitel: «The Abstract Collectivity».3

Die Soziologie ist ihrem Wesen nach eine beschreibende
und keine normative Wissenschaft. Sie registriert die
verschiedenen vorliegenden Tatsachen und verzichtet bewußt auf
jede Bewertung derselben und ebenfalls auf jede spekulative
Verbindung oder Ableitung. «Die Sozialwissenschaft versucht
nicht, Wahrheit und Irrtum der Religion in ihrer Beziehung
zu einer objektiven Realität zu untersuchen, sondern studiert
sie einzig als einen Aspekt des sozialen Lebens.» 4 Mit anderen
Worten, das, was in der soziologischen Untersuchung der
Religion zur Diskussion steht, ist nicht das Heilige an sich,
sondern die Idee des Heiligen in ihrem Einfluß auf die Gruppe.
Innerhalb des Rahmens der allgemeinen Soziologie besteht eine
Religionssoziologie, die ihren Namen lediglich von der
speziellen Gruppe, die sie bearbeitet, herleitet, d. h. in gleicher
Weise, wie es eine Familiensoziologie oder eine Betriebssoziologie

gibt. Die Frage stellt sich, ob und wie weit es berechtigt
ist, diese Art von Religionssoziologie als eine eigene Disziplin
zu betrachten. Dort, wo es sich an den amerikanischen Uni-

1 Vgl. R.E.Park and E.W. Burgess: «Introduction to the Science of
Sociology» Chicago 1924.

2 Vgl. W. F. Ogburn and M. F. Nimkoff: «Sociology» Cambridge, Mass.
1940, ebenso Gillin and Gillin: «An Introduction to Sociology» NewYorkl942.

3 Vgl. Leopold von Wiese and Howard Becker: «Systematic Sociology»
New York 1932.

4 Gillin and Gillin a. a. 0. p. 455.



in der amerikanischen Religionssoziologie 365

versitäten um die Besetzung eines Lehrstuhles handelt, wird
die theoretische Frage zu einem praktischen Problem; denn
es fragt sich, ob die Religionssoziologie in das «Department
of Religion» oder in das «Department of Sociology» gehört.
Diese Zweispältigkeit hat die Religionssoziologie mit der
Betriebssoziologie gemeinsam, die ebensowohl in die soziologische

wie in die volkswirtschaftliche Fakultät gehört. Die
Ansichten über die Zugehörigkeit der Religionssoziologie sind
verschieden, und Einwände werden sowohl von der Seite
der Theologen wie von der der Soziologen aus gemacht.
Ausschlaggebend sind letzten Endes eher personelle oder
organisatorische Vorteile als grundsätzliche Ueberlegungen.

An der Universität von Chicago wird Religionssoziologie,
in dem oben erwähnten Sinne als soziologische Analyse
religiöser Gruppen verstanden, im «Chicago Theological
Seminary» gelesen, währenddem eine Vorlesung über «die Religion

der Primitiven» im «Department of Anthropology»
gehalten wird. Weitere religionssoziologische Vorlesungen, die
den Aufgabenkreis mehr von der theologisch-systematischen
Seite her bestimmen, werden in Verbindung mit der Religionsund

Kirchengeschichte gehalten.
Die Religionssoziologie sieht sich gezwungen, ihren

Studien jeweils eine Definition von Religion und Kirche zugrunde
zu legen. Eine solche Bestimmung hat den Wert einer
Arbeitshypothese und nicht den einer Norm. Sie ist deshalb
wichtig, weil die äußere Form einer Gruppe nicht unbedingt
darüber Auskunft gibt, ob es sich um eine religiöse oder
nichtreligiöse Erscheinung handelt. Kirchliche Formen können
auch bei ausgesprochen unkirchlichen Bewegungen vorkommen.

Eine Verfolgungszeit kann unter Umständen unter den

Anhängern einer politischen Organisation dasselbe Gefühl
der Zusammengehörigkeit und der gegenseitigen Hilfeleistung
erwecken, wie dies bei den Anhängern einer verfolgten Sekte

geschehen kann. So sagt z. B. die bloße Tatsache von
Katakombenzusammenkünften noch nichts über deren Inhalt aus.
Ferner gibt es nicht nur kirchliche, sondern alle Arten weltliche

Glaubensbekenntnisse, die ebenfalls ihre unleugbare
Wirkung auf die Gemeinschaft ausüben. Umgekehrt ist es

falsch, nur dort von einem Einfluß der Religion zu sprechen,



366 K. Cook-Vontobel, Richtlinien und Methoden

wo religiöse Begriffe ausdrücklich gehraucht werden. Es gibt
sowohl ein offenes wie ein verschlossenes religiöses Verhalten.

Die Religionssoziologie muß solch feinere Unterscheidungen

jedoch der Religionspsychologie überlassen und sich auf
diejenigen Erscheinungen beschränken, die offensichtlich
religiösen, ja sogar religiös-institutionellen Charakter aufweisen.
Die Religion interessiert den Soziologen in ihrer
Erscheinungsform als religiöse Bewegung und als religiöse Institution.

Die Methoden, mit denen die Religionssoziologie arbeitet,
sind dieselben wie die der allgemeinen Soziologie. In vorderster

Linie steht dabei andauerndes Beobachten des Forschungsgebietes.

Handelt es sich um das Studium einer bestimmten
Kirche oder Gemeinschaft, so versucht der Student so weit
als möglich als «participant observer» am Lehen der Gruppe
teilzunehmen. «Field» and «Gase Study», die Beobachtung an
Ort und Stelle, das Studium am «lebenden Objekt», die genaue
Betrachtung eines Einzelfalles und die Beobachtung der weitern

Zusammenhänge, in die die individuelle Erscheinung
gehört, sind Voraussetzung aller soziologischen Arbeit. Der
rechten Handhabung des Interviews wird bei der Ausbildung
der Soziologen besondere Sorgfalt zugewendet. Das Aufnehmen

von Fragebogen, die Veranstaltung von Umfragen, die
Heranziehung von schon vorhandenem Material, wie Statistiken

und ortskundlichen Berichten, gehören ebenfalls hierher.
Eine gründliche Arbeit erfordert die Ausbeutung sämtlicher
zur Verfügung stehender Quellen. Jede soziologische Studie,
sei es diejenige über einen Fabrikbetrieb, einen Jugendhund
oder eine Kirche, bedeutet bis zu einem gewissen Grade einen
Eingriff in das persönliche Leben der Beteiligten, auch wenn
dieser Eingriff ohne deren Wissen geschieht und die Befragten
es nie erfahren, daß das freundschaftliche Gespräch ein gut
geführtes «freies Interview» war und ein ganz bestimmtes Ziel
verfolgte. Das Arbeiten erfordert deshalb neben strenger Wahrung

der Anonymität viel Taktgefühl. Hier kommt die Größe
der amerikanischen Gesellschaft der Soziologie günstig zu
Hilfe, indem sie einerseits dem Forscher erlaubt, aus einem
bestimmten Blickfeld wieder zu verschwinden, wenn seine
Arbeit abgeschlossen ist, und indem anderseits das erforschte
Gebiet selber in der Fülle der Erscheinungen verschwindet.



in der amerikanischen Religionssoziologie 367

Das Feld, das der amerikanischen Religionssoziologie
offensteht, hat seine Eigenart durch die Besonderheit der
amerikanischen Verhältnisse. Die große Unstabilität der
amerikanischen Gesellschaft wirkt sich sowohl in der Organisation
der Kirchen und Gemeinschaften wie auch im wechselnden
Einfluß der Religion auf das soziale und politische Leben im
allgemeinen aus. Die amerikanische Bevölkerung ist in hohem
Maße in Fluß und Wechsel begriffen. Noch ist die Wanderung
von Europa nach der Neuen Welt nicht abgeschlossen. Innerhalb

der Vereinigten Staaten seiher zeichnen sich verschiedene
Wanderwege ab: aus dem Süden nach dem Norden, aus dem
Osten nach dem Westen, aus dem Land in die Stadt. Neben
dieser geographischen Wanderung gibt es die gesellschaftliche,
die für den Soziologen von nicht geringerem Interesse ist, den

Aufstieg aus der niederen in die höhere Klasse und umgekehrt,

auch den Abfall aus einer höheren Gesellschaftsschicht
in eine tiefere; beide Veränderungen sind oftmals mit einem
Wechsel des Wohnquartieres verbunden.

Die religiösen Institutionen bilden kein weitmaschiges
Netz, durch das die Bevölkerung hindurchschlüpfen kann,
ohne daß sein Gewebe sich verändern würde, sondern sie sind
dem Wechsel ihrer Mitglieder unterworfen. Durch den steten
Wechsel der Bevölkerung verändert sich das Bild der Kirchen
und Gemeinschaften in verhältnismäßig kurzer Zeit. Ein
Beispiel mag hier zur Veranschaulichung dienen: Die erste
Generation einer bestimmten wandernden Gruppe, komme diese

aus den Südstaaten nach dem Norden oder aus Europa in
irgendeine amerikanische Stadt, wird sich wahrscheinlich zur
gleichen Kirche bekennen und wird wahrscheinlich sogar der
gleichen Kirchgemeinde beitreten. Wird im Verlauf der nächsten

Jahre der Wohnort gewechselt, so wird entweder eine
Kirche gleichen Bekenntnisses aufgesucht, oder, was besonders

nach erfolgter Besserstellung häufig der Fall ist, der
Anschluß an eine andere Kirche wird gesucht. Was die
zurückbleibende Kirche anbelangt, so ist es beinahe Zufall,
wenn sie den Bedürfnissen der neu herbeiziehenden
Bevölkerung im gleichen Maße genügen kann. Es besteht deshalb
die Möglichkeit, daß die Kirche «stirbt», wenn ihre Gemeinde
wegzieht; denn die Verschiedenartigkeit der Gesellschaft be-



368 K. Cook-Vontobel, Richtlinien und Methoden

dingt eine große Zahl verschiedener kirchlicher Formen. Die
hier gezeichnete Entwicklungslinie gilt jedoch nicht für
diejenigen Kirchen, die durch den Klang ihres Namens berühmt
sind und deren Gemeinden sich aus Einwohnern verschiedener
Stadtteile zusammensetzen, sondern in erster Linie für
Kirchen, deren Glieder um den lokalen Versammlungsort herum
angesiedelt sind. In der Zugehörigkeit zu den verschiedenen
Bekenntnissen zeichnen sich deutlich zwei Linien aus, die
Zugehörigkeit aus ethnischen und diejenige aus sozialen
Gründen. Neben typischen Ober- und Mittelklaßkirchen gibt es
solche, die ihre Anhänger vorwiegend in den untern
Bevölkerungsschichten haben.

Der Einfluß des sozialen Milieus spielt bis in die
gottesdienstlichen Formen mit. Ein gutes Beispiel sind hier die
Negerkirchen, in denen der Verlauf des Gottesdienstes
weitgehend von der sozialen Stellung der Kirchgemeindeglieder
abhängig ist. Der Grad der durch Predigt und Gesang
hervorgerufenen Erregung ist in den Kirchen der untern Klassen

um ein beträchtliches größer als in Kirchen gleichen
Bekenntnisses, die sich in einem Mittelklaßquartier befinden.
Ausschlaggebend ist die Rolle, die der Einzelne der Kirche
für sein soziales Leben beimißt. Währenddem die Kirche für
die unteren Kreise oft das gesamte gesellschaftliche Leben
einschließt und deshalb die mannigfaltigsten Bedürfnisse zu
befriedigen hat, bedeutet für die oberen Schichten die
Zugehörigkeit zu einer bestimmten Kirche — insofern es sich nicht
um eine exzentrische Sekte handelt — oftmals nicht mehr als
die Zugehörigkeit zu einer gesellschaftlichen Anstalt, die neben
anderen gesellschaftlichen Organisationen steht.

Dieses bunte und sich stets verändernde Bild, das durch
die verschiedensten Faktoren bestimmt ist, ist jedoch nicht
das letzte, das sich dem Religionssoziologen kundtut. Durch
die Verschiedenheiten hindurch zeigen sich allgemeine
Entwicklungslinien, die die amerikanischen Kirchen der Gegenwart

charakterisieren. So sprechen Ogburn und Nimkoff von
einem «modern religious trend». «Die jüngste Entwicklung
organisierter Religion ist die einer Entfernung von andern
sozialen Organisationen und von andern Wissensgebieten...
Verschiedene nichtreligiöse Funktionen, die in der Vergangen-



in der amerikanischen Religionssoziologie 369

heit im Komplex institutionalisierter Religion enthalten waren,
sind jetzt weggetrennt und haben der organisierten Religion
fast ausschließlich nur die religiösen Aufgaben überlassen
Der Trend geht jedoch nicht nur in einer Richtung, denn die
Kirche hat auch neue Funktionen übernommen.»5 Diese
neuen Funktionen zeigen das Bestreben der Kirchen, sich
neuen Situationen anzupassen. Eine Tabelle kirchlicher
Veranstaltungen zeigt neben den übernommenen Veranstaltungen,
wie Sonntagsschule, Missionsverein, Jugendgruppen, neuere
Unternehmungen: Orchester, Vorlesungen, Bibliothekstunden,

Konzerte, Elternvereinigungen, Kindergärten, Nähkurse,
Musikunterricht usw.

Die Herausstellung solcher Tatsachen, die vorerst reichlich

theoretisch erscheinen mögen, bringt die Religionssoziologie

in nächste Berührung mit den Aufgaben der praktischen
Theologie. Das, was für den allgemeinen Soziologen und
weitgehend auch für den Religionssoziologen interessantes
Beobachtungsmaterial bedeutet, nämlich das Verhalten einer
Institution in einer sich stets und verhältnismäßig schnell
verändernden Gesellschaft, ist für die Institution seiher, in diesem
Falle für die Kirche, eine Kernfrage, die Sein oder Nichtsein
betrifft. Die einzelnen Kirchen und Gruppen sind, wenn sie
sich im Sturm der Entwicklung behaupten wollen, gezwungen,
diesen Trend zu erkennen und daraus praktische Schlüsse für
ihr Verhalten zu ziehen. Die größeren Denominationen
unternehmen denn auch weitgehende soziologische Studien, indem
sie die Bedürfnisse, denen die Einzelkirchen zu begegnen
haben, studieren. Sie unterscheiden dabei klar zwischen
ländlicher, städtischer oder halbstädtischer Umgehung. Die
Methoden, mit denen sie arbeiten, sind dieselben wie in der
allgemeinen Soziologie, doch geben sie sich nicht mit einer bloßen
Bestandesaufnahme zufrieden, sondern versuchen, von dieser
aus Folgerungen zu ziehen und den vorhandenen Problemen
zu begegnen. Eine möglichst vollständige Kenntnis des
soziologischen Aufbaues einer Kirchgemeinde sowie der Struktur
einer Kirche als Institution liegt sowohl im geistigen wie auch
im materiellen Interesse der betreffenden Kirche. Sie ermög-

5 Ogborn and Nimkoff a. a. 0. p. 675.

24



370 K. Cook-Vontobel, Richtlinien und Methoden

licht ein besseres Verständnis für die Bedürfnisse der
Kirchenbesucher, und sie gibt zudem Aufschluß über die finanzielle

Lage der Kirchgemeinden. Bei einer vollständigen Trennung

von Kirche und Staat, wie sie in den Vereinigten Staaten
durchgeführt ist, erlangen finanzielle Fragen lebenswichtige
Bedeutung für die Kirchen. Läßt es sich daher heinahe
wissenschaftlich genau feststellen, daß die Entwicklung und der
Verlauf einer Kirchgemeinde einer soziologischen
Gesetzmäßigkeit unterliegen, daß auch eine Kirche etwas wie einen
«natürlichen Lehenslauf» aufweist, so ist damit eine
Möglichkeit gegeben, die zur Verfügung stehenden Gelder zweckmäßig

anzuwenden, Unterstützungen dort zu fördern, wo eine
Kirche aller Voraussicht nach im Aufstieg begriffen ist, und
sie dort zu bremsen, wo sich der natürliche Lauf einer Kirche
bereits abwärts neigt. Ein Kandidat der Universität von
Chicago hat sich die Aufgabe gestellt, die Lebensgeschichte
sämtlicher kongregationalistischer Kirchen von Chicago während
der letzten 80 Jahre zu studieren, und ist dabei auf eine sich
stets wiederholende stufenweise Entwicklung gestoßen, wobei
ein Teil der Kirchen bereits alle Stufen durchlaufen hat und
ausgeschieden ist, während andere sich irgendwo im Anstieg
oder im Niedergang befinden, jedoch so, daß die Geschichten
aller in Betracht kommenden Kirchen Aehnlichkeiten
aufweisen. Derartige Studien sind noch in ihren Anfängen, und
das Material ist noch nicht in genügendem Umfange
zusammengetragen, um zwingende Schlüsse zu ziehen. Es ist
jedoch bemerkenswert, daß die Religionssoziologie auf neue
Möglichkeiten für eine Verbesserung kirchlicher Organisation

und Verwaltung hinweist.
Ein Spezialgebiet der Religionssoziologie, das ebenfalls

noch viel unbearbeitetes Land aufweist, ist die
Sektengeschichte. In «The Nature of Human Nature» (New York
1937) führt E. Paris aus, daß kaum eine andere Erscheinung
so gut geeignet ist, um das Werden — Blühen — Vergehen
gesellschaftlicher Organisationen zu beobachten, wie die
Geschichte der Sekten, denn sie bieten die seltene Möglichkeit,
den ganzen Ablauf dieser Entwicklung in verschiedenen Epochen

und unter verschiedenen gesellschaftlichen Bedingungen
zu studieren, und zudem vollzieht sich dieser Ablauf oft inner-



in der amerikanischen Religionssoziologie 371

halb einer so kurzen Zeitspanne, daß es möglich ist, ihn als
Beobachter selber mitzuerleben. Der Verlauf der verschiedenen
Sektengeschichten — es kommen dabei vor allem Sekten, die
eigene Gemeinwesen bilden, wie Mormonen, Mennoniten, Hus-
siten, in Betracht — bietet dem Soziologen gleichsam einen
Filmstreifen von Erscheinungen, die sich in den großen
Organisationen der Gesellschaft in andern Maßstäben vollziehen.
Wiederum erstaunt die Häufigkeit, mit welcher sich in ganz
verschiedenen Sekten die gleiche Entwicklung wiederholt:
begeisterter Anfang, oft mit Verfolgung verbunden, Epoche
der Ruhe und des geruhsamen Wirkens, die bereits in die
nächste Stufe der Erstarrung und beginnenden Gesetzlichkeit
überleitet. Die Zahl der Mitglieder, das Verhalten der Umwelt,
der Einfluß der Führer beschleunigen oder hemmen den Lauf
der Entwicklung. Aus dem Studium des Beginnes einer Sekte
ist es deshalb bereits möglich, weitgehende Schlüsse für ihren
Fortgang zu ziehen. All dies sind Gesetzmäßigkeiten, die sich
bei unzähligen Gruppenbildungen wiederholen und für die
die Sekten nur ein besonders gutes Beispiel bilden. Der Soziologe

sieht ferner in den Sekten den Ausdruck eines Unbefriedigtseins

weiter Kreise, das sich oft nicht nur auf die Formen
des religiösen Lebens, sondern sehr oft auch auf die vorhandenen

politischen, ökonomischen und gesellschaftlichen
Institutionen bezieht. Von hier aus gesehen gehören die Sekten zu
den Erscheinungen, die die Soziologie mit «social unrest»
(sozialer Unruhe) bezeichnet und zu denen neben Kreuzzügen
und Revolutionen Massenbewegungen aller Art gehören.
Gerade die soziologische Betrachtung der Sekten weist auf die
nahe strukturelle Verwandtschaft religiöser und nichtreligiöser

Bewegungen hin.
Die hier skizzierte Auffassung der Religionssoziologie

beschäftigt sich vorwiegend mit der Betrachtung zeitgenössischer
religiöser Gruppen. Sie hat dabei vor allem die gegenseitigen
Beziehungen der Glieder einer Gruppe zueinander und die

Beziehung der Gruppe zur Umwelt im Auge, ohne die Frage
nach dem Wesen der Religion weiterzuverfolgen. Das Interesse

gilt dem Verhalten des Menschen unter dem Einfluß
religiöser Ueberlieferungen und Vorstellungen und nicht der
Religion als solcher.

24*



372 K. Cook-Vontobel, Richtlinien und Methoden

Einer mehr theologisch-systematisch ausgerichteten
Religionssoziologie begegnen wir dagegen in Joachim Wachs
«Religionssoziologie» (Chicago 1945). Mit der Erwähnung des
Buches von Wach treten wir in die von Max Weber
angebahnte Linie der Religionssoziologie, die die Weltreligionen
in ihrem soziologischen Aufbau und ihren sozialen Auswirkungen

studiert. Wach unterscheidet sich insofern von Max
Weher, daß er nicht nur die großen Weltreligionen in seine
Untersuchung einbezieht, sondern sich in weitem Umfange
auch mit den sog. primitiven Religionen beschäftigt. Zudem
sieht er das der Religionssoziologie zugeteilte Arbeitsfeld
umfassender, als Max Weber es tat. «Das Studium von
Wirtschaft und Religion ist keineswegs identisch mit
Religionssoziologie» 6, sondern: «Das Studium der Religionssoziologie
muß die ganze Weite der religiösen Erfahrungen der Menschheit

in sich schließen.» 7 Die Aufgabe des Soziologen besteht
«in der Herausarbeitung der Zwischenbeziehungen und
Wechselwirkungen zwischen Religion und Gesellschaft mit besonderer

Betonung der Typologie religiöser Gruppen».8
Das Interesse Wachs gilt nicht in erster Linie den

soziologischen Gegenwartserscheinungen, sondern den sich durch
den Lauf der Geschichte fortsetzenden Wechselwirkungen
zwischen Religion und Gesellschaft. Er stellt Religion und
Gesellschaft einander in dem Sinne gegenüber, daß er sich
nicht nur den durch religiöse Vorstellungen bedingten
zwischenmenschlichen Beziehungen zuwendet, sondern auch dem

religiösen Erlebnis in seinen verschiedenen Erscheinungsformen.
Mit Rudolf Otto definiert Wach Religion als «Erfahrung

des Heiligen». Die Kenntnis der Tatsachen und die
Beherrschung der zu ihrer Erforschung notwendigen Methoden
genügt daher nach Wach für den Religionssoziologen nicht,
wenn er nicht gleichzeitig das religiöse Phänomen zu
verstehen vermag. «Der Forscher muß eine innere Beziehung zu
seinem Subjekt fühlen (feel an affinity), und er muß sich
darin üben, sein Material mit sympathischem Verstehen zu
interpretieren» °, denn «Religion bedeutet beides, das Erleb-

6 Joachim Wach: «Sociology of Religion» Chicago 1945 p. 3.
7 a. a. 0. p. 423. 8 a. a. 0. p. 374. 9 a. a. 0. p. 10.



in der amerikanischen Religionssoziologie 373

nis als solches und dessen Ausdruck in Gedanken und Tat,
in Meinungsbildungen, Gottesdienstformen und Organisationen.»

10 Diese Dreifaltigkeit der Ausdrucksform, nämlich der
theoretische Ausdruck in der Lehre, der praktische im Kultus
und der soziologische in der Gemeinschaftsbildung, findet sich
in allen Religionen wieder. Die Religionssoziologie hat alle
drei Gebiete in ihr Studium einzubeziehen, denn alle drei
stehen in Wechselwirkung mit der Gesellschaft. Die
Religionssoziologie verfolgt deshalb die Mythen, Doktrinen und
Dogmen durch die Gesellschaft hindurch und untersucht, bis
zu welchem Grade die verschiedenen Ausdrucksformen
religiöser Erfahrung sozial bedingt sind. Sie ist ebenso am Ausmaß

des Einflusses der sozialen Umgebung auf das Erlebnis
als solches wie an der Wirkung der Religion auf die Gesellschaft

interessiert. Bei der Betrachtung der religiösen Gruppe
fragt sie nicht nur nach der Beziehung der Glieder zueinander

oder zur Umwelt, sondern ebenfalls nach der Beziehung
der Glieder zum Numen, denn «man muß sich notwendigerweise

vergegenwärtigen, daß religiöse Gemeinden auf der
Treue zu einem Ideal oder zu einer bestimmten Folge von
Wertvorstellungen, welche die Grundlage ihrer Gemeinschaft
bilden, aufgebaut sind».11

Die Beschaffenheit des Gebietes bringt es mit sich, daß der
Religionssoziologe auf enge Zusammenarbeit mit dem Historiker,

dem Philologen, dem Religionspsychologen und dem Re-

ligionsphänomenologen angewiesen ist. Währenddem jedoch
der Kirchen- und der Religionshistoriker die Längsschnitte der
Geschichte herausarbeiten, besteht die Aufgabe des
Religionssoziologen in den Querschnitten. Er analysiert die vorhandenen

Strukturen, um sie in ihrem Zusammenhang zu erkennen.
Der Historiker zeigt die einmaligen Tatsachen des geschichtlichen

Ablaufes. Der Soziologe sieht in der Flucht der Erscheinungen

gleiche und ähnliche Gebilde und Zusammenhänge,
die ihm eine typologische Ordnung seiner Ergehnisse erlauben.

Wie bereits das Inhaltsverzeichnis zeigt, ist Wachs
«Religionssoziologie» nach Typen gegliedert, so unterscheidet er
z. B. folgende Typen religiöser Autoritäten, die sich von den

10 a. a. O. p. 425. 11 a. a. 0. p. 428.



374 Rezensionen

bloßen Zuhörern auszeichnen: Charismatiker, Gründer,
Reformer, Propheten, Seher, Magier, Wahrsager, Heilige, Priester,

Religiöse.
Die Bedeutung von Wachs «Religionssoziologie» liegt meines

Erachtens mehr im Bereich der systematischen Theologie
als in dem der Soziologie. Sie stellt eine notwendige Ergänzung

zur Kirchen- und Religionsgeschichte dar und dient der
systematischen Zusammenschau religiöser Erscheinungen. In
ihrem Arbeitsgang und in ihrem Ziel hat sie mit der oben

besprochenen Richtungen der Religionssoziologie nicht viel
mehr als den Namen gemeinsam.

Das Gebiet der Religionssoziologie ist in seinem
gegenwärtigen Entwicklungsstadium ein noch unsicher umrissenes
Feld von Forschungsarbeiten, die in engstem Zusammenhang
stehen mit der allgemeinen Soziologie und der praktischen
Theologie einerseits und mit der Religions- und Kirchengeschichte

anderseits.
Madison, Wise./USA. Klara Cook-Vontobel.

Rezensionen.

Carl A. Keller, Das Wort OTH als «Offenbarungszeichen
Gottes», eine philologisch-theologische Begriffsuntersuchung
zum Alten Testament, Basel, Buchdruckerei E. Hoenen,
1946, 159 S.

Christoph Barth, Die Errettung vom Tode in den individuellen
Klage- und Dankliedern des Alten Testamentes. Zollikon-
Zürich, Evangelischer Verlag, 1947, 168 S., Fr. 7.80.

Martin Schmidt, Prophet und Tempel, eine Studie zum
Problem der Gottesnähe im Alten Testament, Zollikon-Zürich,
Evangelischer Verlag, 276 S., Fr. 14.50.

Von diesen drei at.lichen, der Basler Theol. Fakultät vorge-
legtenDissertationen gilt diejenige von C. Keller (z. Z. Lehrer
am Theol. Seminar Kannanmoolay bei Trivandrum, Travan-
core, Indien) der Behandlung des meist einfach mit «Zeichen»
übersetzten Wortes DIS. Die 79 at.lichen Belegstellen werden
zunächst sorgfältig unter der fünffachen Frage nach den im
Zusammenhang mit DIS verwendeten Verben, nach dem Ur-


	Richtlinien und Methoden in der amerikanischen Religionssoziologie

