
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 5 (1949)

Heft: 5

Artikel: Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte

Autor: Lerch, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
5. Jahrgang Heft 5 September/Oktober 1949

Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte.
I. Zur Methode der reformatorischen Auslegung1.

Die entscheidenden Marksteine der vorreformatorischen Auslegung von
Gen. 22 sind durch Melito von Sardes und Origenes gesetzt worden. In vier
Fragmenten Melitos liegt eine umfassende typologische, teilweise bereits
allegorisierende Umdeutung der Geschichte vor. Das Motiv dieser typolo-
gischen Umdeutung ist letztlich apologetischer Art: Es sollte dadurch der
Anstoß beseitigt werden, der dadurch bereitet wurde, daß Gott die Opferung

eines Menschen forderte. Origenes hatte in der achten Genesishomilie
den Sinn dieser Versuchung Abrahams in doppelter Weise bestimmt; einerseits

als Glaubensprüfung, andrerseits als Auseinandersetzung der Gottesliebe

Abrahams mit seiner natürlichen Liebe zum Sohn. Das zweite Moment
wurde in der späteren Auslegung meist das durchschlagende, so daß die
Geschichte stark verallgemeinert zu einem Vorbild des als besondere
religiöse Leistung gewürdigten Ganzopfers wurde. Durch die Typologisierung,
die in der von Origenes noch weiter entwickelten Form auslegungsgeschichtlich

dauernd wirksam war, wurde die Geschichtlichkeit des Vorgangs
in Frage gestellt; die Verallgemeinerung des Versuchungsvorganges als
Kampf zwischen Fleisch und Geist wirkte der Auffassung als Glaubensprüfung

entgegen, die nicht nur in Hebräer 11 bestimmend ist, sondern
auch — obwohl nicht ausdrücklich davon gesprochen wird — gewiß der
letzten Ausrichtung des elohistischen Berichtes entspricht. Für die
Auslegung von Isaaks Opferung ist die Tatsache bedeutungsvoll, daß Origenes
bis zum ausgehenden Mittelalter und —• von Luther und Calvin abgesehen
— darüber hinaus in den meisten Auslegungen das Feld beherrschte, bis
die typologische Deutung von religionsgeschichtlichen Erklärungsversuchen

abgelöst wurde.

1. Die reformatorische Auslegung von Gen. 22 ist innerlich
durchaus geschlossen, weshalb von Stücken traditioneller

1 Dieser und der folgende Aufsatz sind in (meist wörtlicher)
Anlehnung an eine Untersuchung: «Isaaks Opferung christlich gedeutet, eine
auslegungsgeschichtliche Untersuchung» geschrieben, die demnächst im
Verlag J. C. B. Mohr (P. Siebeck), Tübingen, in der neuen Folge der
«Beiträge zur historischen Theologie» herauskommen wird. Die Ausführungen
des ersten Aufsatzes sind dem dritten Hauptabschnitt des 5. Kapitels der
Gesamtarbeit («Die reformatorische Auslegung von Isaaks Opferung»)
entnommen. Der zweite Aufsatz bietet einen Auszug aus dem abschließenden

Kapitel («Ausblick auf die nachreformatorische Auslegung von Isaaks
Opferung»), und zwar aus dessen erstem Hauptteil: «Vom Humanismus
bis zur Aufklärung».

21



322 D. Lercht Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte

Deutung fast nichts anzutreffen ist, was nicht zum einheitlich
geprägten Bild paßt. Es ist das Bild von der echten Versuchung
des «Christen» Abraham durch Gott. Abraham verdankt seine
Gottesgemeinschaft ausschließlich der in der Verheißung frei
zugesagten Gnade Gottes; seinen Weg weiß er durch Gottes
weisendes Wort bestimmt. Die besondere Versuchung, die er
nach Gen. 22 durchzumachen hat, besteht darin, daß Gott sich
stellt, als wolle er ihm seine Huld entziehen. Abraham hält sich
in dieser Versuchung allem Widerspruch zum Trotz glaubend
an Gottes Gnade. Damit hat er die Versuchung bestanden; das
der Gnadenzusage widersprechende Wort Gottes — eben der
Opferbefehl — fällt dahin. Die Geschlossenheit dieser Deutung,
an der alles auf die Gottesbeziehung in Christus ausgerichtet
ist, wirkt erst recht eindrucksvoll, wenn man die früheren
Auslegungen kontrastierend danebenhält, denen die innere Einheit
abgeht. An wichtigen Stellen enthalten sie nämlich schroff
gegensätzliche Elemente. Die Versuchung Abrahams wird
insofern als uneigentliche Versuchung beschrieben, als sie der
Demonstration der von vornherein feststehenden Tugend
Abrahams dient, und doch wird zugleich die pädagogische
Bedeutung des Versuchungsvorganges betont, wenn so
eindringlich von der Ertötung der natürlichen Liebe Abrahams
die Rede ist. Ueber den Inhalt der Versuchung wird das
eine Mal gesagt, daß er die Gottesbeziehung Abrahams
betreffe (Versuchung Glaubensprüfung) ; dazu paßt schlecht,
daß vom Geschehen als von einer isoliert sittlich-religiösen
Leistung gesprochen wird, die dem Christen als Vorbild für die
perfectio evangelica oder für das Ganzopfer rühmend gezeigt
wird. Dieses Schwanken verrät die Unsicherheit darüber, was
nun eigentlich das Entscheidende am berichteten Vorgang sei.
Diese Unsicherheit zeigt aber auch die Verlegenheit, in welcher
sich die Ausleger befunden haben mußten, die so widerspruchsvolle

Aussagen machten. Gottes Handeln war als Verlegenheit
empfunden worden: das konnte letztlich doch nur demjenigen
widerfahren, der Gott in einer gewissen Freiheit und Selbständigkeit

gegenüberzustehen glaubte. Man erwarte nicht, daß sich
eine solche Einstellung nur in kühner, herausfordernder
Kritik des göttlichen Wirkens äußern müsse. Sie ist auch dort
zu Hause, wo man ängstlich beflissen jeden Anstoß aus dem



D. Lerch, Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte 323

iWege zu räumen versucht. So gesehen, hat auch die vorrefor-
matorische Auslegung von Isaaks Opferung einen perspektivischen

Punkt, in dem scheinbar gegensätzliche Linien
zusammenlaufen. Dieser perspektivische Punkt ist die Auffassung
von der Beziehung Gott — Mensch; sie wird, kurz gesagt, mehr
oder weniger ausgesprochen synergistisch aufgefaßt.

Der wesentliche Unterschied der reformatorischen
Auslegung gegenüber der vorherigen ist nicht durch die hermeneu-
tische Methode bestimmt; das zu sehen ist wichtig. Vielmehr
ist das wesentliche Verständnis und die Deutung dieses Textes
durch die theologische Grundhaltung des Auslegers bestimmt.
Daß das Hermeneutische im engern Sinne sekundäre Bedeutung
hatte, zeigt sich daran, daß bei Luther Allegorese und Typologie
erst nach und nach, gewissermaßen so nebenher, ausgeschieden
wurden.

2. Was den zuletzt erwähnten Punkt betrifft, ist die
Auslegung von Gen. 22 deshalb zur Beobachtung der wirksamen
Vorgänge geeignet, weil diese Perikope dem Ausleger zwei
Probleme aufgibt, an deren Lösung mit innerer Notwendigkeit
der Zusammenhang zwischen der theologischen Grundhaltung
der Auslegung und der hermeneutischen Methode sichtbar wird.
Das erste Problem ist dasjenige der Versuchung des Menschen
durch Gott; es läßt sich in die Frage fassen: bedarf Gott der
Probe, um zu erfahren, wie es Abraham meint, wenn nicht,
wozu dann die Probe? Das zweite Problem ist mit dem durch
Gott, wenn auch nur versuchungsweise, geforderten Menschenopfer

bezeichnet. Jeder Ausleger, der den biblischen Text von
Isaaks Opferung als eine offenharungsmäßig gegebene Einheit
auffaßt — diese Voraussetzung teilten die vorreformatorischen
Ausleger mit den Reformatoren — kann nicht den Ausweg
beschreiten, das zweite Problem so auszuscheiden, daß er es
als durch «außerbiblischen» religiösen Einfluß bedingt erklärt.
Er muß sich vielmehr ernstlich damit auseinandersetzen. Die
reformatorische Auslegung von Gen. 22 kann von der
vorreformatorischen daran unterschieden werden, wie diese beiden
Probleme gelöst werden. Die gebotene Lösung verdeutlicht
zugleich auch den Zusammenhang zwischen theologischer
Haltung und gehandhabter hermeneutischer Technik des

Auslegers.
21*



324 D. Lerch, Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte

Die reformatorische Auslegung von Gen. 22 löst das erste
Problem auf eine solche Weise, daß dadurch die Lösung des
zweiten notwendig gegeben ist. Die Versuchung durch Gott
wird nämlich in ihrer ganzen Tiefe so an der Gottesbeziehung
Abrahams aufgezeigt, daß der Opferbefehl sinngemäß der
einzigartigen Bedeutung dieser Versuchung entspricht. Gott
kann seine Abraham in der Verheißung Isaaks zugesagte
Gnade nicht schroffer zurückziehen, Abrahams Glaubensgehorsam

nicht strenger prüfen als mit der Weisung, den

eigenen lieben Sohn zu opfern. Demgemäß sind Verheißungsglaube

und wortbezogener Gehorsam geeinigt, wenn Abraham
sich anschickt, Isaak aus Glauben zu opfern. Wer Gen. 22 so
liest und versteht, hat schwerlich ein Bedürfnis, die Frage nach
dem Menschenopfer als ein Problem gelten zu lassen und
entsprechend zu behandeln, besonders wenn noch die in
Abschnitt 3 zu behandelnde Voraussetzung hinsichtlich des
Begriffs der Offenbarung wirksam ist.

Die vorreformatorische Auslegung dagegen hat die Frage
nach dem Sinn und Wesen der Versuchung nicht auf eine solche
Art und Weise beantworten können, daß dadurch das Problem
des Menschenopfers gelöst worden wäre. Deshalb erörterten
jene Ausleger das Problem direkt und indirekt als eine
selbständige Frage. Direkt geschah das in den entsprechenden
Quaestionen der hoch- und spätmittelalterlichen Auslegung,
indirekt in der typologischen und allegorischen Umdeutung.
Freilich war das — besonders unter der Herrschaft des
mehrfachen Schriftsinnes — zunächst eine Art technisches
Hilfsmittel, das der Ausleger bei irgendeinem Text anwendete.
Gen. 22 ist jedoch nicht aus hermeneutisch-technischen Gründen

dauernd so ausgelegt worden, sondern deshalb, weil die
innere Spannung in dieser Geschichte — neben tiefster
Beschreibung der Gottesbeziehung Abrahams aus prophetischer
Schau heraus findet sich in ihr primitiv-heidnisch Religiöses
(das Menschenopfer) —, zu deren Ausgleichung die theologische

Kraft der Ausleger nicht ausreichte, durch Typologie
und Allegorese verhältnismäßig einfach beseitigt wurde.

Daß wirklich die theologische Erklärung der Versuchung
Abrahams und nicht die hermeneutische Einstellung letztlich
den Ausschlag gibt, oh Isaaks Opferung typologisch und



D. Lerch, Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte 325

allegorisch gedeutet wird, geht deutlich aus den zeitgenössischen

und nachreformatorischen protestantischen Auslegungen
hervor. Sie teilten die hermeneutische Voraussetzung mit den
Reformatoren, sind aber inhaltlich durch das gleiche Merkmal
charakterisiert wie die vorreformatorischen Auslegungen: Die
Versuchung Abrahams wird nicht so aufgefaßt, daß damit auch
der Befehl, Isaak zu opfern, erklärt wird; deshalb kommt die
typologische Auslegung wieder zur Geltung.

Zusammengefaßt: Ob Gen. 22 typologisch gedeutet wird oder
nicht, hängt davon ab, wie die beiden Hauptprobleme des

Kapitels vom Ausleger aufgefaßt werden. Vermag er die Frage
nach der Versuchung so zu beantworten, daß damit für ihn die
Frage nach dem Menschenopfer auch gelöst ist, dann bedarf er
der Typologie nicht. Ist ihm dies nicht möglich, dann muß er,
weil das zweite Problem gebieterisch sich aufdrängt, zur
figurativen Deutung greifen. Sowie dies aber geschieht, wird
dadurch die Zertrennung der beiden Hauptfragen, die im Sinne
des (elohistischen) Erzählers ja nicht gegensätzlich gemeint
sind, vollzogen, und der Antrieb, das Problem der Versuchung
durch Gott in seiner Tiefe zu lösen, muß notwendigerweise
erlahmen. Es kommt zu einer eigentümlichen Wechselwirkung:
der Mangel an theologischer Kraft läßt zu einer Auslegungsart

Zuflucht nehmen, die die noch vorhandene Kraft lähmt!
8. Damit ist aber das Wesen der reformatorischen Methode

der Auslegung von Isaaks Opferung noch nicht genügend
genau bestimmt. Es tritt erst deutlicher hervor, wenn noch
mitberücksichtigt wird, welcher Art in der gebotenen
Auslegung die Beziehung zwischen der Darbietung der biblischen
Geschichte und ihrer Anwendung auf das Leben des Christen ist.

Zunächst ein Wort vergleichend zur vorreformatorischen
Auslegung. Sie teilt mit der reformatorisehen den Grundsatz,
daß die Schrift des Alten Testamentes für den Christen
Offenbarungsquelle ist. In der Anschauung vom mehrfachen Schriftsinn

steckt die Auffassung, daß in und über dem geschichtlichen
Geschehen eine in sich geschlossene, überzeitliche
Offenbarungswahrheit besteht. Wenn man wissen will, was ein
bestimmter Text dem Christen zu sagen hat, dann gilt es nur,
diese ewige Offenbarungswahrheit sichtbar zu machen. Das ist
wesentlich griechisch gedacht, und in bezug auf Gen. 22 ent-



32ß D. Lerch, Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte

spricht es eigentlich der fast durchgehend «griechisch» (Ori-
genes!) beschriebenen Versuchung Abrahams gar nicht übel,
wenn nun gleich noch im selben Sinn und Geist durch Um-
deutung dem Text das Bleibende und für den Christen zeitlos
Gültige entnommen wird.

Viel differenzierter ist die Beziehung zwischen Geschehen
und Anwendung in der reformatorischen Auslegung. Eine
eigenartige Spannung beherrscht die Aussagen. Abraham ist
Christ. Das bedeutet praktisch, daß die Christusoffenbarung
eigentlich schon etwas Fertiges war und als dieses Fertige in
den Herzen der Väter Gestalt gewonnen hatte. Andrerseits wird
aber Abraham streng geschichtlich als Glied in einer teleologisch

auf Christus ausgerichteten Reihe aufgefaßt. In diesem
Sinne ist Abraham real als Offenbarungsträger einer
Offenbarung verstanden, die nicht fertig vorliegt, sondern nach
göttlichem Willen geschichtlich kundgetan wird. Beide
Betrachtungsweisen werden zwar unreflektiert miteinander geübt, aber
innerlich ausgleichen lassen sie sich nicht. In der ersten wirkt
letztlich ein Offenbarungsbegriff mit, der in etwas im
griechischidealistischen Denken beheimatet ist. Die zweite Betrachtungsweise

ist vom biblisch-heilsgeschichtlichen Verständnis her
bestimmt. Das praktisch vorliegende Ergebnis läßt sich so
beschreiben: Die heilsgeschichtliche Sicht ist durch den
herrschenden Einschlag von der ewigen Christuswahrheit
eingeschränkt. Was Gen. 22 betrifft, wird man urteilen dürfen,
daß in der Auslegung Luthers der Nachdruck auf dem
heilsgeschichtlichen Moment, in derjenigen Calvins auf der ewigen
Christenwahrheit liegt.2

Jetzt ist es möglich, die Methode der reformatorischen
Auslegung, wie sie an Gen. 22 beobachtet werden kann, genauer zu
bestimmen. Luther und Calvin machen die Beziehung von
Gen. 22 zur Christusoffenbarung dadurch deutlich, daß sie den
versuchten Ahraham als Christen darstellen, wobei dessen
Christenstand dem tiefsten reformatorischen Verständnis des

neuen Lebens nach dem Evangelium entspricht. Jetzt sind die

2 Diese Behauptung ist ein Teilergebnis einer genauen Untersuchung
beider Auslegungen, die in der Arbeit mit den Quellenbelegen dreifach
gegliedert vorgelegt wird: 1. Das Einmalige und das Beispielhafte an Gen. 22;
2. Das Wesen der Versuchung Abrahams; 3. Die Methode der Auslegung.



D. Lerch, Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte 327

Ausleger Abraham so kongenial, daß ihr geschärftes christliches

Erkennen und Erleben den alttestamentlichen Text als
«christliches» Wort immer eindringender auffaßt und deutet.
Das nicht heilsgeschichtliche Moment in ihrem Schriftbegriff
wirkte mit der kraftvoll reformatorischen Gottesanschauung
derart zusammen, daß das Gen. 22 eigene Problem —
Offenbarungstiefe und Menschenopfer nebeneinander — nicht so
lebhaft empfunden werden konnte, daß sich das Bedürfnis nach
einer Lösung geregt hätte. Der innere Gegensatz zur scholastischen

Erörterung des Problems des Menschenopfers mag dazu
noch beigetragen haben.

Abschließend mag man sich formelhaft vergleichend so
ausdrücken: Die vorreformatorische Auslegung war durch die
typologische Deutung auf Christus hin, die letztlich bezeugte,
daß das «Problematische» der Perikope zu sehr verteidigt
wurde, daran gehindert, die Versuchung in ihrer Tiefe
aufzufassen. Die reformatorische Deutung vom Christenstand her
gab dem Versuchungsvorgang von vornherein eine solche Tiefe,
daß das offenbarungsgeschichtlich Bedingte darunter verhüllt
blieb.

II. Die auslegungsgeschichtlichen Folgen
der nachreformatorischen Deutung.

Luthers und Calvins Erklärung von Gen. 22 nimmt in der Auslegungsgeschichte

dieses Kapitels eine nicht zu übersehende einsame Stellung ein.
Die weitere Arbeit hat sich nicht organisch an sie angeschlossen. Die
theologische Ausrichtung der Auslegungen aus der Zeit der Reformatoren und
später blieb entscheidend an der Auffassung orientiert, wie sie durch die
altkirchlichen Väter — hauptsächlich Origenes, Chrysostomus, Ambrosius,
Augustin — vertreten wurde. In formaler Hinsicht schloß sie sich der
spätmittelalterlichen Auslegung an, übernahm von dorther das kräftig
erwachende Interesse für das Verständnis nach der sprachlichen Seite, ließ
sich aber auch die aufbrechenden neuen Fragen stellen, welche für die

geistige Bewegtheit jener Epoche kennzeichnend sind. Nicht nur die
katholischen, sondern auch die protestantischen Exegeten gingen in der
Erklärung von Isaaks Opferung auf das Ganze gesehen am Ertrag der
reformatorischen Auslegung vorbei und stützten sich auf das traditionelle
vorreformatorische Gedankengut, das in den spezifisch orthodoxen Deutungen
eher noch mehr zur Geltung kam als in denjenigen der «Biblizisten» des
15. Jahrhunderts (z. B. Brenz, Musculus u. a.). Am reinsten und geschlossensten

entspricht dem reformatorischen Typus nicht eine Auslegung, sondern
Bezas Spiel «Abraham sacrifiant».



328 D. Letch, Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte

1. Im ausgehenden Mittelalter wurden ziemlich ausgesprochen

voneinander getrennt zwei Arten der Bihelauslegung
betrieben. Die damals «modernen» Exegeten versuchten, vor
allem den schlichten Wortsinn der biblischen Texte zu verstehen
und zu erheben; um das zu erreichen, arbeiteten sie mit den
ihnen zu Gebote stehenden Mitteln an sprachlichen Kenntnissen.
Daneben wurde aber, wie z. B. der Kommentar des Cornelius a
Lapide zeigt, noch bis ins 17. Jahrhundert hinein von
Auslegern die Methode des mehrfachen Schriftsinnes angewendet,
um so aus dem auszulegenden Text das zu erheben, was er
seinem eigentlich tieferen Sinn nach zu sagen hatte. Was so
getrennt war — wir würden heute sagen theologische und
philologisch-historische Auslegung —, vereinigten die
Reformatoren zu einem geschlossenen Ganzen, freilich nicht durch
künstliche Synthese. In kraftvoller Weise hatten sie sich eine
einheitliche Betrachtungsweise erarbeitet, in welcher Verstehen
des Textes und sinnhaftes Deuten organisch verbunden waren.
Weniger als zwei Jahrhunderte später standen zwei Methoden
der Auslegung einander noch gegensätzlicher gegenüber als zu
Beginn des Zeitraumes. Jedenfalls verhält es sich so, daß durch
die reformatorische Schriftauslegung ein Prozeß eine Zeitlang
aufgehalten worden ist, der sich sonst viel rascher abgespielt
hätte.

An den Auslegungen von Isaaks Opferung kann freilich nur
wenig beobachtet werden, das sich auf diese Vorgänge bezieht,
aber dieses wenige gewährt einen Einblick in einen wichtigen
Zusammenhang. Zunächst ist nur schon das aufschlußreich,
wie dieser Abschnitt nach und nach polemisch ausgemünzt
worden ist. Das war nicht immer so. Jakob Otter, der
Zeitgenosse der Reformatoren, hatte über das ganze erste Buch
Moses gepredigt und aus diesen Predigten dasjenige, was ihm
für den Kampf gegen allerlei Gegner des Evangeliums wichtig
erschien, in einem Buch veröffentlicht. Isaaks Opferung
erwähnt er in einem einzigen Satz. Wie ganz anders die späteren
orthodoxen Ausleger, welche auch zu Gen. 22 der Polemik einen
besonderen Abschnitt widmen. Freilich wußten auch Luther
und Calvin besonders zu den Versen 16 ff. deutlich polemisch
zu reden, wobei sie sich gegen die synergistische Deutung
katholischer Theologen wandten. Aber das alles war organisch



D. Letch, Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte 329

mit ihrer Gesamterkläruiig verwoben. Dasselbe kann von der
orthodoxen Polemik nicht gesagt werden. Selbstverständlich
wiederholt sie mit den Reformatoren, daß Abraham von Gott
die Verheißimg seines Glaubens, nicht seiner Leistung wegen
erhalten hatte. Aber das geschieht nebenbei, nicht einmal immer
sehr klar. Mit mehr Ueberzeugung und Temperament
distanzierten sich gegenseitig lutherische und reformierte Ausleger;
doch bedeutet das für die uns hier beschäftigende Frage nichts.
Das hingegen ist wichtig, daß orthodoxe Ausleger Gen. 22 den
Photinianern zu entwinden suchten. Hier handelt es sich um
etwas recht Charakteristisches; in auslegungsgeschichtlicher
Hinsicht tritt ein bedeutsamer Zusammenhang offen zutage. Es
empfiehlt sich, zunächst den Gedankengehalt der Kontroverse
darzulegen und erst anschließend zu prüfen, was sie als Symptom

für die Situation in hermeneutischer Hinsicht zu
bedeuten hat.

2. Mit den Photinianern sind die Sozinianer gemeint. Auf
sie zielt eine Bemerkung, die sich unwesentlich verschieden in
einigen Auslegungen findet.3 Sie bezieht sich auf eine Stelle aus
der polemischen Schrift «Fausti Socini Senensis responsio ad
libellum Jacobi Wujeki, Jesuitae, Polonice editum, De divinitate
Filii Dei, et spiritus sancti...», aus der gerade soviel zitiert
wird, daß zwar daraus deutlich wird, was Fausto Sozini
behaupten wollte, aber nicht genug, um zu erkennen, wie er diesen
Gedanken zutiefst begründete. Dieses letztere aber ist wichtiger

3 Hier die Stelle nach dem Kommentar von Gerhard (Commentarius
super Genesin... Opera et studio Joannis Gerhardi... Jenae 1637). Sie
findet sich fast gleich oder sehr ähnlich auch bei andern Auslegern. Wer
von wem abhängig ist, wäre Sache gesonderter Prüfung, p. 447 s.: «Photi-
niani disputant, Christum vocari unigenitum, unicum Dei filium, quia plu-
ribus modis aliis Dei filiis omnibus antecellit, licet non ipse solus ex eo

sit genitus, cum Isaaci exemplum probet, unigenitum ac unicum filium dici
qui non est solus ex pâtre suo genitus Hebr. 11,17. Socinus contra Bellarm.
p. 208, cap. 5. class. 3. arg. 1. Resp. Isaacus in sacra lingua non vocatur
unigenitus sed unicus filius. Christus autem non solum vocatur unicus, sed
etiam unigenitus et proprius filius. Si urgeatur locus Epistolae ad He-
braeos, respondentum est, verba Apostoli ex fontibus Hebraeis esse ex-
plicanda, cum sint ex Mose citata, proinde vox povo"fevf|ç improprie ibi
accipitur pro unico. Deinde Isaacus ideo dicitur unigenitus, quia solus
iuxta promissionem ex principali uxore est genitus.»



330 D. Lerch, Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte

als der Gedanke selbst. Sozini geht davon aus, daß Isaak Hebr.
11, 17 govo-fevriç genannt wird, und zieht nun daraus — so sieht
es nach dem knappen Zitat bei den orthodoxen Polemikern
aus — isoliert eine Folgerung in christologischer Hinsicht.
Wird Isaak — so möchte man den Gedanken frei umschreiben

—, der ja nicht der einzige Sohn Abrahams war, der
«eingeborene» Sohn genannt, dann kann der Ausdruck govorevfiç
in der Anwendung auf Christus nicht das bedeuten, was im
trinitarischen Dogma behauptet wird. Es scheint sich also um
eine rein sprachlich-geschichtliche Bemerkung zu handeln, die
zum mindesten, was Hebr. 11, 17 betrifft, durch die Orthodoxen
nicht sehr überzeugend mit der Behauptung widerlegt ist, man
müsse eben diese Stelle vom hebräischen Text her interpretieren.
Denn das müßte dem unbefangenen Leser doch zu denken
geben, daß der inspirierte neutestamentliche Schreiber ein
hebräisches Wort mit einem unzutreffenden griechischen
Ausdruck wiedergibt, welcher im Neuen Testament sonst dazu dient,
die einzigartige Stellung Christi zum Vater zu bezeichnen. Die
Kontroverse rückt aber sofort in ein anderes Licht, wenn man
das knappe Zitat in den Zusammenhang stellt, in dem es bei
Sozini gegeben ist.4 Er ist damit beschäftigt, die Folgerungen
zu entkräften, die aus neutestamentlichen Stellen zugunsten
der kirchlichen Lehre von der Gottheit Christi ins Feld geführt
wurden. Die Gegner von Sozini gehen von zwei Stellen aus, von
Matth. 16, 17, wo sie aus dem Ausdruck «der Sohn des lebendigen

Gottes» die Wesensgleichheit, bzw. die Wesenseinheit
folgern, und von Joh. 3, 16 mit dem Ausdruck «unigenitus».6
Dort, wo Sozini damit beschäftigt ist, diese zweite «ratio» für
die kirchliche Christologie zu widerlegen, geht er auf Gen. 22,

bzw. Hebr. 11, 17 ein. Er umschreibt zunächst mit eigenen

4 Die Schrift ist enthalten in der «Bibliotheca fratrum polonarum»
Bd. II, p. 529 ss. Die Stellen Isaak betreffend stehen p. 566 s.

5 p. 567, col. I: «Primum testimonium sit ilia egregia confessio Petri,
quae profecta est a revelatione Dei Patris Matth. 16,17 Quibus verbis
D. Petrus confitetur, Christum esse verum et naturalem Dei filium. Nam
propterea addidit illud verbum vivi, quia proprium est rerum viventium
gignere sibi simile in natura. Quod et loca illa amplius confirmant, uhi
Christus est nominatus Filius Dei unigenitus Joh. 3,16 ...»



D. Lerch, Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte 331

Worten die Position, die er selber angreift6, um dann sofort,
in seiner Weise scharf und deutlich, zu zeigen, daß die Gefahr
des Zirkelschlusses drohe, wenn der Ausdruck «unigenitus»
unbesehen als Beweis für die Zeugung aus dem Wesen des
Vaters aufgefaßt werde.7 Also kommt es darauf an,
festzustellen, was «unigenitus» bedeutet, wenn es auf Christus
angewendet wird. Wie kommt der scharfdenkende Mann dazu, das
Verhältnis Isaaks zu Abraham heranzuziehen, um die trini-
tarischen Aussagen über das Verhältnis des Sohnes zum Vater
zu bestreiten? 8 Alles, was er sagt, käme auf einen Analogie-

6 ib. «Secunda ratio est, quia Christus est filius Dei unigenitus. Rati-
onem consequentiae non explicant. Sed facile est intelligere, eos sie argu-
mentari: Unigenitus filius idem est, quod unicus filius.» Nach dem letzten
Satz scheint Sozini den Ausdruck «unicus» als strenger trinitarisch bezogen
aufzufassen als den Ausdruck «unigenitus». Das läßt die Antwort Gerhards
(vgl. Anm. 3), die darauf hinauskommt, daß das hebräische «jahid» nur mit
unicus, nicht mit unigenitus wiedergegeben werden dürfe, in einem etwas
seltsamen Licht erscheinen. Hat Gerhard den Text Sozinis vor Augen
gehabt oder nur das Zitat aus zweiter Hand, das in seiner Stelle vorkommt?

7 Das ist der Sinn der Worte, die unmittelbar an die Anm. 6

wiedergegebene Stelle anschließen: «Atqui, nisi Christus sit genitus ex substantia
Dei Patris, erit filius Dei adoptivus, et ex gratia, sicut et alii Dei filii.
Et sic non erit ulla ratione unicus Dei filius.»

8 Socini bestreitet, daß der Begriff «unigenitus» notwendigerweise
fordere, Christus sei aus dem Wesen, der Substanz, des Vaters gezeugt. Der
Ausdruck besage, daß Christus alle anderen in verschiedener Hinsicht
übertreffe, p. 567: «Nam alibi etiam in Sacris Literis unigenitum filium,
sive unicum, dici illum, qui non solus ex pâtre suo est genitus, probat
exemplum Isaaci, qui unigenitus Abrahami filius appellatur, Gen. 22, 2.12;
Hebr. 11,17.» Nachdem Sozini auf Ismael hingewiesen hat, fährt er fort:
«Quod exemplum rei nostrae accommodatissimum censeri debet, cum dubium
non sit, quin Isaacus Christi typus fuerit. Quemadmodum igitur Isaacus
propterea unigenitus Abrahami filius est appellatus, quia pluribus modis
fratrem suum Ismaelem ex eodem patre genitum antecellabat; sie Christo
merito unigenitus Dei filius est dictus, quia fratres suos ex eodem Patre
Deo genitos pluribus modis antecellit.» Sozini entfaltet dann den Gedanken
nach zwei Seiten: Christus überrage die andern «paterna erga se dilec-
tione», und er sei, wie Isaak, der alleinige Erbe und werde deswegen
unigenitus genannt. Das zuletzt Genannte legt er so dar: «Deinde
quemadmodum Isaac, ut verisimile omnino est, propterea etiam est Unigenitus
Abrahami filius appellatus Gal. 4, 30; Hebr. 1, 2; Gen. 21,12; Gal. 3,17, quia
solus ei in universa hereditate successurus erat; sie Christus unigenitus
Dei filius est dictus, quia solus universorum heres fuit a Deo eonstitutus,



332 D. Letch, Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte

Schluß heraus, der in einer so weittragenden Frage keine
Beweiskraft hätte, wenn nicht das vorausgesetzt wäre, was die

ganze Betrachtung mit einem eigentümlichen Vorzeichen
versieht: «Isaak ist unzweifelhaft der Typus Christi.» Dieser eine
Satz hebt die ganze Auseinandersetzung weit über das Niveau
eines Streites um einzelne Worte oder Begriffe hinaus. Es ist
deshalb die von beiden Parteien — Orthodoxen und Sozini —
eingenommene Stellung scharf zu definieren; darnach muß
geprüft werden, welches die hermeneutischen Voraussetzungen
Sozinis waren, und wie der Vorgang grundsätzlich zu
bewerten ist.

3. Den orthodoxen Auslegern und Sozini war dies gemeinsam,

daß sie Isaak als Typus mit Christus in Beziehung brachten.

Nun läßt sich der Unterschied formelhaft klar so bezeichnen,
daß die orthodoxen Exegeten Gen. 22 von ihrer Christologie
her lasen, während Sozini versuchte, die Christologie von
Gen. 22 her zu prüfen. Für jene war dasjenige, worin Isaak in
seinem Verhältnis zum Vater nicht mit der trinitarischen
Beziehung des Vaters zum Sohn übereinstimmte, ein Ausdruck
dafür, daß Isaak eben nur Typus war (man vgl. dazu die
entsprechende Ausdrucksweise im 1. Fragment Melitos zu Gen. 22).
Sozini aber ging, indem er die typologische Deutung ausdrücklich

behauptete, wesentlich von der kirchlichen Christologie
aus, um sie von ihren eigenen Voraussetzungen her zu
erschüttern. Isaak als Typus wurde ihm zum Zeugen für seine
adoptianische Christologie. Geschichtlich gesehen, war er
scheinbar nicht im Unrecht, wenn er so vorging. War doch die

typologische Betrachtungsweise geübt worden, lange bevor es
ein ausgereiftes trinitarisches Dogma etwa in der Formulierung
des Athanasianums gab. Und doch hatte Sozini seinen orthodoxen

Gegnern gegenüber nur scheinbar recht. Die Typologie
ging von gedanklichen Voraussetzungen aus, welche die
adoptianische Christologie überwinden mußten, wenn die einzelnen
Fragen nur erst so konsequent zu Ende gedacht wurden, wie
es durch den theologiegeschichtlichen Verlauf nach und nach

et sicut in Isaaco tantum vocandum erat semen Abrahamo; sie in solo
Christo semen filiorum Dei vocandum fuit. Quod, ad unigeniti appellationem
tribuendam, maximi momenti esse, nemo, opinor, negaverit.»



D. Letch, Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte 333

zwingend geschehen mußte. Deshalb mußte es für die orthodoxen

Ausleger überaus stoßend wirken, daß ein hermeneuti-
sches Prinzip dazu verwendet wurde, um die Voraussetzung,
von der her es allein sinnvoll angewendet werden konnte, ins
Wanken zu bringen. Eigenartig wirkt nur dies, daß sie sich
auf eine wenig glückliche Diskussion in Nebensachen einließen
und an der zentralen Stelle vorbeiliefen. Das hängt sehr
wahrscheinlich damit zusammen, daß sie und Sozini die tieferen
Bedingungen in auslegungsgeschichtlicher Hinsicht, unter
denen sie selbst standen, verkannten.

4. Sozini benützte zwei sich widersprechende hermeneutische
Prinzipien, nämlich dasjenige der Typologie und dasjenige
eines kritischen Biblizismus. Oh er das mit vollem Bewußtsein
tat oder nicht, ist freilich nicht gleichgültig, wenn er als Person
zu beurteilen ist: in bezug auf die dogmengeschichtlichen
Auswirkungen hat es wenig zu sagen. Im Blick darauf ist nur dies
wichtig, daß die beiden Prinzipien an der Geschichte von Isaaks
Opferung miteinander in Konflikt gerieten. Das Ergebnis hätte
Sozini und seine Gegner darauf aufmerksam machen müssen,
daß hei ihnen beiden etwas nicht stimmte. Vor allem hätte er
— so unbequem er auch wirkte — den kirchlichen orthodoxen
Auslegern zur ernsthaften Frage werden müssen; denn die
kirchlich geltende Hermeneutik und die beginnende rein
kritisch-historische Auslegung stießen in ihm so zusammen, daß

es einfach nicht zum Uebersehen war. Weder typologisch noch
rein philologisch-historisch war dem Rätsel von Gen. 22

beizukommen. Damit hatte Sozini, freilich rein negativ, auf den
Punkt hingewiesen, der auch in der reformatorischen
Auslegung eine ungelöste Frage zurückließ. Insofern war seine
kritische Bemerkung heilsamer als die getreue bloße Reproduktion

der Auslegungen Luthers und Calvins. Die Frage nach
dem Verständnis der Offenbarung, deren Urkunde die Schrift
ist, war es, die dadurch gestellt wurde, daß Isaak zum
widerspruchsvollen Zeichen wurde, wenn biblizistisch-kritisch hätte
erklärt werden sollen, was er als Typus zu bedeuten habe.
Noch wäre es Zeit gewesen, diese Frage nach der Offenbarung
in der «verweltlichten» Form, in der Sozini sie gestellt hatte,
aufzunehmen. Daß dies nicht geschehen ist, sondern die orthodoxen

Ausleger weiterhin die typologische und allegorische



334 D. Letch, Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte

Auslegung variierten, bezeichnet ein auslegungsgeschichtliches
Verhängnis, dessen Auswirkungen wohl immer noch nicht
überwunden sind. Es brach auseinander, was bei Sozini, wenn
auch zeichenhaft konfliktgeladen, noch beisammen war:
Theologische Auslegung des Alten Testamentes von betont christo-
logischen Voraussetzungen her und kritisch-biblizistisches
Auslegen, das deswegen nicht gehaltlos war, weil die Einheit
der Testamente zunächst noch vorausgesetzt wurde.

5. Der kritische Biblizismus schlug um oder entwickelte sich
nach und nach zu rein sprachlich-geschichtlicher Forschung,
mit deren Hilfe das Rätsel von Gen. 22 hätte gelöst werden
sollen. Aufschlußreich für ein Uebergangsstadium, in welchem
zwar der Begriff der Offenbarung durch die Schrift als geltend
anerkannt, das Ergebnis der orthodoxen Deutung aber von
vornherein in Frage gestellt wurde, ist die Auslegung von
Johannes Clericus (1657—1736). Sie ist als ein Vorläufer der
späteren «voraussetzungslosen» Kritik zu betrachten.

Clericus faßt die Versuchung Abrahams als eine Frömmigkeitsprobe
auf, deren Gehalt entscheidend (origenistisch) durch das Motiv des
Widerstreites von Gottes- und natürlicher Liebe bestimmt ist. Etwas wirklich
Neues bietet seine Auslegung damit, daß der Gedanke des Liebesopfers mit
der vergleichenden Betrachtung religiöser Leistungen im Götzendienst
kombiniert wird: Abraham will nicht weniger bereit sein, nach Gottes
Befehl seinen Sohn zu opfern, als Heiden ihren Scheingöttern die eigenen
Kinder darbrachten. Noch ist es Gott, der nach Clericus Abraham prüft,
indem er ihn Isaak opfern heißt. Aber er \ erlangt Isaak weniger als den
Sohn der Verheißung denn als Gegenstand inniger väterlicher Neigung,
und die Bereitschaft Abrahams zum Opfer scheint nicht aus der unmittelbaren

Gottesbeziehung im Glauben zu erwachsen, sondern viel eher aus
dem Blick auf innerweltliche religiöse Vorgänge: Wenn der Götzendiener
dem Götzen, der nicht ist, sein Kind hergeben kann, sollte nicht dann ich,
Abraham, meinen Isaak dem allerhöchsten und gütigsten Gott opfern
können? So ist es sicher nicht zufällig, daß in dieser Auslegung nicht vom
Glauben Abrahams die Rede ist. Freilich fehlt dieser Begriff im Bericht
der Genesis. Will man ihn in der Auslegung vermeiden, dann muß man
konsequent sein und überhaupt auf jedes deutende Wort verzichten. Im
biblischen Bericht steht auch nichts davon, daß Abraham ein religiöser,
tugendhafter Greis gewesen sei. Dieser Kategorien bedient sich aber
Clericus, um Abrahams Handeln zu erklären.

Das Problem der Gewißheit Abrahams wird nach zwei Seiten hin
erörtert. Wie konnte Abraham erkennen, daß er es mit der Weisung eines
guten Engels zu tun hatte? Wie ist diese Art der Versuchung mit Gottes



D. Letch, Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte 335

Wesen vereinbar? Auf die erste Frage wird eine doppelte Antwort
gegeben. Abraham erhielt den Opferbefehl in der gewohnten Form der
Gottesmitteilung, so daß er nicht im Zweifel darüber sein konnte, daß ihm die
Weisung von Gott gegeben sei. Der Modus der Mitteilung war also so

eindeutig, daß Abraham gewiß sein mußte, wer der Urheber sei. So blieb
nur die Schwierigkeit, die durch den Inhalt der Forderung bereitet wurde.
Dieser Schwierigkeit wurde Abraham in inbrünstigem Gebet Herr. Es
handelt sich, was wohl zu beachten ist, um das echte Gebet, auf das Gott,
wenn auch nur durch sein Schweigen, doch durch dieses Schweigen als
Zeichen antwortet. Somit spricht Clericus hier von einem realen Vorgang
in der Gottesbeziehung Abrahams. Die Fortsetzung der Stelle schwächt
aber diesen Gedanken entscheidend ab. Eine vernünftige Ueberlegung
beschwichtigt die Bedenken: Es kann doch Gott nicht daran liegen, die
Rechtschaffenen einer Probe zu unterwerfen, die sie nicht bestehen könnten,
wenn entweder Gott das erbetene Zeichen nicht gäbe, daß die Versuchung
durch die Engel sein Wille sei, oder wenn es den bösen Geistern gelingen
würde, auch die Vorsichtigen zu täuschen. — Die zweite Frage beantwortet
Clericus mit dem Hinweis auf die Häufigkeit des Menschenopfers in andern
Religionen. Er scheint der erste zu sein, der in bezug auf Gen. 22 klar
die religionsgeschichtliche Vergleichung vollzieht. Vergegenwärtigt man
sich, wie die Frage der Forderung des Menschenopfers durch Gott den
meisten Auslegern sehr zu schaffen gemacht hatte, so wundert man sich
über die Selbstverständlichkeit, mit welcher diese Lösung vorgetragen
wird. Die bloße Tatsache, daß zu Abrahams Zeiten in heidnischen
Religionen Menschenopfer dargebracht worden sind, genügt nach Clericus zur
Erklärung des Umstandes, daß der Engel eine solche Probe vornimmt.
Zeigt sich dann, daß Abraham bereit ist, den einzigen Sohn Gott zu opfern,
dann ist auch sicher, daß es nichts gibt, was er Gott verweigern würde.
Diese sich so schlicht und selbstverständlich gebende Lösung ist ein
Anzeichen dafür, daß der ganze Vorgang Gen. 22 praktisch eben doch auf der
Ebene rein menschlich-religiösen Geschehens gesehen wird. Von dieser
Betrachtungsweise führt ein nur kleiner Schritt zu einer Deutung, nach
welcher alles im strengen Sinn Theologische an Gen. 22 nur als Zutat
aufgefaßt und das ganze Geschehen nur als Reflexion im frommen Gemüt
Abrahams verstanden wird. Tatsächlich zeigen die Ausführungen Clericus'

zu den einzelnen Zügen des biblischen Berichtes, daß die religiöse
Auffassung des Geschehens als eines letztlich rein innerseelischen
Vorgangs gegenüber der theologischen Deutung aus der Gottesbeziehung Abrahams

heraus das Uebergewicht hat. — Daß Clericus der typologischen
Deutung keinen Raum gibt — aus ganz andern Gründen selbstverständlich
als Luther und Calvin —, ist nicht überraschend.

Die unausgeglichenen Spannungen der Auslegung von
Gen. 22 durch Clericus lassen sich unschwer feststellen.9 Das

9 Die Gegensätze im einzelnen können auf zwei ungelöste Spannungen
zurückgeführt werden. In formaler Hinsicht sind unausgeglichen der treue



336 D. Lerch, Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte

berechtigt aber nicht zu einem wegwerfenden Urteil. Solche
Gegensätze zeigen nur, daß gegensätzliche Betrachtungsweisen

im Ausleger selbst miteinander im Kampf liegen. Cleri-
cus meint wesentlich auf dem Boden der alten Offenbarungsauffassung

zu stehen und nur falsche dogmatische
Voraussetzungen (der Orthodoxen) abgelegt zu haben, so daß die
Schrift dadurch genauer respektiert werde. Hätte er dann nicht
die Probleme von Gen. 22 über die reformatorische Deutung
hinausgehend einer sachentsprechenden Lösung näherführen
müssen? Das ist aber durch ihn nicht geschehen.

Absicht und Durchführung der Versuchung Abrahams

Anschluß an den Text und die Freiheit, die ihm gegenüber zutage tritt.
In materialer Hinsicht stehen neben Aussagen, die den Vorgang in seiner
Realität der Gottesbeziehung Abrahams ernstnehmen, solche, die ihn letztlich

zum rein innerseelischen religiösen Geschehen umbilden. Was das

erste betrifft, mag nur darauf aufmerksam gemacht werden, mit welcher
Selbstverständlichkeit Clericus den Engel schon dort auftreten läßt, wo es

nach dem biblischen Bericht noch nicht der Fall ist (V. 2). Eigentümlich
wirkt es auch, wenn er einerseits Kleinigkeiten liehevoll nachgeht, die
Verheißung andrerseits beinahe übergeht. — Was nun die eigentliche
Gesamtdeutung betrifft, ist zu beachten, wie energisch die Realität des
Geschehens betont wird. So bemerkt der Ausleger beispielsweise zu V. 3, daß
Abraham auf dem Berg freilich Holz für das Opfer vorgefunden hätte, aber
nicht genügend dürres, so daß dadurch die Verbrennung des Leichnams
verzögert worden wäre. Deshalb habe Abraham einen alten, längst
gefällten Stamm gespalten, um genügend dürres Holz zur Verfügung zu
haben, damit das Opfer möglichst rasch verzehrt würde. Auch der
(vielleicht bewußt) Philo entlehnte Zug der überraschenden Bindung Isaaks
weist in dieselbe Richtung. Welchen Sinn hat aber dieses so ernst gemeinte
Opfer? Einerseits wird es als Liebeserweis Abrahams Gott gegenüber
aufgefaßt; andrerseits wird das heidnische Menschenopfer vergleichend
danebengehalten, durch das die Götter versöhnt werden sollen. So soll Abraham

an dem Opfer, das er Gott aus Liebe darbringt, lernen, daß Gott durch
andere Opfer versöhnt werde. (Zu V. 13: «Quae victimae sihi deberent
mactari, ostendit, misso ariete, Deus; quamvis ne hae quidem victimae
placando Deo aptae sint...») Clericus scheint das Ungelöste an diesem
Nebeneinander gar nicht zu empfinden! — Um noch einmal auf die Rolle
der Engel in Clericus' Auslegung zurückzukommen: Wenn nicht recht
deutlich wird, ob nun zutiefst Gott oder der Engel die Probe vornehme, so

zeigt sich darin, daß die Spannungen im Formalen und im Materialen als
gemeinsame Ursache die Unklarheit bezüglich der Offenbarung haben. Es
läßt sich geradezu als Regel aufstellen, daß die Auslegung von Gen. 22 ein
Prüfstein für das Verständnis der Offenbarung ist.



D. Lerch, Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte 337

werden religiös-moralistisch so gedeutet, daß der Inhalt der
Versuchung, die Forderung des Menschenopfers durch Gott,
gar nicht mehr als ernsthaftes Problem empfunden wird.
Verglichen mit der intensiven Erörterung dieser Frage durch die
Scholastiker wirkt es dürftig, wie Clericus mit einer vernünftigen

Ueberlegung und einer religionsgeschichtlichen Ver-
gleichung die Bedenken beschwichtigt. — Auch was über das
Ziel der Versuchung ausgeführt wird, bleibt im Didaktisch-
Moralistischen stecken, so daß ein Höhepunkt des biblischen
Berichtes, die Verheißung, nahezu gegenstandslos wird. Darin
zeigt sich deutlich, daß der biblische Text trotz der scheinbar
größeren Sachlichkeit nicht zum Recht kommt. Wird nämlich
eine Geschichte wie Gen. 22 so ausgelegt, daß die Verheißung
schier wie ein entbehrliches Anhängsel wirkt, dann ist zum
mindesten nicht verstanden worden, was der erste Erzähler
damit gemeint hat.

So hinterläßt diese Auslegung einen ganz eigentümlichen
Eindruck. Es scheint zunächst, daß die entscheidenden Fragen
in straffem Anschluß an den biblischen Text behandelt und
beantwortet werden. Tatsächlich herrscht aber nicht geringere
Willkür als in der orthodoxen Auslegung, welche sachlich die
altkirchlich-mittelalterliche Deutung reproduzierte. Formelhaft
mag man den Sachverhalt so ausdrücken: In der orthodoxen
Auslegung war ein theologisches Schema der Frage nach der
Offenharungshedeutung der Perikope vorgeordnet, so daß
dadurch dem Verständnis der Weg verbaut wurde. Anstatt diesen
methodisch verkehrten 'Ansatz zu ändern, wurde einfach an die
Stelle des theologischen Schemas ein religiöses gesetzt. Damit
war freilich keine Besserung erzielt. Deshalb ist es kennzeichnend,

daß vom Glauben Abrahams nicht die Rede ist. Wäre
Gen. 22 von Clericus und den Nachfolgern in seinen Spuren
wirklich als Offenbarungsurkunde gedeutet worden, dann hätte
ein helles Wort über Abrahams Glaube gesagt werden müssen.

6. Weder die ältere unpolemische, wesentlich die Reformatoren

abgeschwächt reproduzierende biblizistische, noch die
polemische Auslegung der orthodoxen Ausleger, die von der
genuin reformatorischen Deutung noch weiter entfernt war,
hatte der beginnenden rein sprachlich-geschichtlich-religions-

22



338 D. Lercht Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte

geschichtlichen Erklärung etwas Entscheidendes entgegenzustellen.

Ja man muß sogar urteilen, daß die orthodoxen
Ausleger auf das Ganze gesehen nicht einmal das Anliegen der
reformatorischen Deutung von Isaaks Opferung recht
verstanden und weitergaben. Zwar verweilten sie mit Nachdruck
hei der Verheißung, aber eigentlich mehr der Polemik zuliebe,
um damit darzutun, daß man christologisch deuten müsse; so
kamen Typologisieren und Allegorisieren, wenn auch nicht
mehr so schrankenlos, doch wieder zur Geltung wie in der
mittelalterlichen Auslegung.10 Zwischen diesen beiden Polen
einer theologisch entleerten philologisch-historischen und einer
theologisch erstarrten typologisch-allegorischen Erklärung von
Gen. 22 ergingen sich dann im 18. Jahrhundert milde Aufklärer
darin, seicht rührselig moralisierend das herzurichten, was
die Kritiker und die Orthodoxen an Gen. 22 hatten liegen lassen.
Sie ließen den schweigenden Abraham reden — wesentlich nicht
viel anderes, als was schon Josephus ihm in den Mund gelegt
hatte. Das reformatorische Gedankengut aber blieb als
verborgene Unterströmung wirksam und kam abseits von der
Heerstraße immer wieder zur Geltung.

Zürich. David Lerch.

10 In der reformatorischen Auslegung von Gen. 22 hatte die christo-
logische Deutung der Verheißung, die ja an sich durchaus nicht neu war,
breiten Raum eingenommen. Das entsprach dem reformatorischen Aufriß
der Erklärung von der Versuchung Ahrahams und der Ueherwindung dieser
Versuchung im Verheißungsglauben. Scheinbar waren die orthodoxen
Ausleger treue Nachfolger der Reformatoren, wenn sie die Verheißung betont
hervorhoben. Doch nur scheinbar. Ihnen ging es nicht so sehr um das
Verständnis von Gen. 22 als vielmehr um ein hermeneutisches Prinzip, mit
welchem sie sich der Bedrängnis durch neu aufkommende Fragestellungen
erwehren wollten. (Aufschlußreich dafür ist das Vorwort, das Johannes
Pappus zum Genesiskommentar des Fabricius Chemnitz geschrieben hatte.)
Darum wirkt alles, was sie über die Verheißung sagen, merkwürdig
isoliert. Das Verständnis von Isaaks Opferung wird dadurch nicht gefördert.
An dem, was Gomarus (in seiner «Explicatio Prophetiarum Mosis de

Christo», einem Anhang zu einer Auslegung der Apokalypse) zur
Verheißung ausführt, läßt sich erkennen, wie leicht mit dieser isolierten Deutung

Typologie und Allegorese verbunden werden konnten.


	Isaaks Opferung in der Auslegungsgeschichte

