Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 4 (1948)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

4b4 ‘ Rezensionen

zwungen erklirt, wenn man auch jenen Zug durch sie belegt
findet. Ein mystischer Zug kommt in Betracht, nicht mehr.
Und dieser Zug verfestigt oder vertieft sich in der weitern
Entwicklung Schleiermachers auf keinen Fall. Eher das
Gegenteil ist zu konstatieren. Vielleicht miilte man auch be-
ziiglich der Frage nach seiner Mystik ernsthafter, als es im
allgemeinen geschieht, der Bedeutung gedenken, die fiir die
geistige Haltung des groBfen Mannes sein leidenschaftlicher
Anteil an der Vorbereitung von Preullens Erhebung aus Nie-
derlage und Schmach gewinnt. Wie dem sei, wir meinen, daf}
Fliickiger hinsichtlich des hier aufgeworfenen Problems nicht
die unndtige Ueberspannung einer richtigen Behauptung ver-
meidet.

Das letzte Wort dieser Anzeige aber ist billiz ein noch-
maliger Hinweis auf den groflen Wert des Buches, verbunden
mit dem Wunsch, dem Verfasser bald wieder als einem Spen-
der willkommener Belehrung begegnen zu diirfen.

Bern. Arnold Gilg.

Rezensionen.

Johann Jakob Stamm, Das Leiden des Unschuldigen in Baby-
lon und Israel (Abhandlungen zur Theologie des Alten und
Neuen Testaments, hrsg. von W. Eichrodt und O. Cullmann,
Nr. 10), Ziirich, Zwingli-Verlag, 1946, 83 Seiten, F'r. 5.50.

Seit dem Streit um «Babel und Bibely ist fast ein halbes
Jahrhundert verflossen. In verwirrender Fiille dringten sich
damals die Analogien auf; wir lernten inzwischen, daf} es
auf die Unterschiede ankommt. Trotz aller zeitgenodssischen
Freude an der ErschlieBung ugaritischen und auch churriti-
schen Neulandes bietet die babylonische Keilschriftliteratur
dem Erforscher der Sonderart Israels noch stets das weitaus
wichtigste phinomenologische und begriffsgeschichtliche Ma-
terial dar. So liegt denn auch das grofle Verdienst des Verf.s,
seinem Studiengang und seiner Basler Lehrtitigkeit entspre-
chend, vor allem in der Verbindung zwischen Assyriologie
und AT. In seiner grundlegenden, nicht nur dem Fachmann
unentbehrlichen Monographie iiber «Die akkadische Namen-
gebungy (Leipzig 1939) verdiente er sich seine Sporen auf dem



Rezensionen 455

ersteren Felde, in seiner Untersuchung iiber «KErléosen und
Vergeben im AT» (Bern 1940) auf dem letzteren. Nach dieser
Vorbereitung kommen in der vorliegenden Abhandlung beide
Linien in einem Schnittpunkt zusammen, und wurde die Ver-
gleichung auf Grund beiderseitiger griindlicher Sachkenntnis
durchgefiihrt. Eine Vorarbeit dazu war der Vortrag iiber «Die
Theodizee in Babylon und Israely im Jahresbericht der hollin-
dischen Gesellschaft «Ex Oriente Luxy Nr.9 (Leiden 1944).

Das von Stamm behandelte Problem der Leidenstheologie
ist ein Gegenstand, der die Forschung immer aufs neue an-
regt. Noch 1942 hatte H. H. Rowley in einer kurzen und in-
haltsreichen Studie, unter Heranziehung u.a. Chinas, die
«Submission in Sufferingy in einen noch weitern Rahmen
gestellt; und 1946 widmete M. A. Beek dem «Streitgesprich des
Menschen mit seinem Gotty seine Amsterdamer Antrittsrede.
Die Bedeutung der vorliegenden Untersuchung liegt eben in
der Zusammenstellung und prinzipiellen Vergleichung des
babylonischen und israelitischen Materials.

In der kurzen Einleitung (S.5—8) werden die beiden Ge-
fahren hervorgehoben, die hierbei zu vermeiden sind: Sowohl
das Streben nach Ableitung des einen Religionskreises vom
andern im Sinne des Evolutionismus als auch das Suchen nach
dem iibergeordneten Gemeinsamen im Sinne des Panbabylonis-
mus, da in beiden Fillen Unterschitzung der Kigenart und
Nivellierung droht. Die dritte, von Stamm bevorzugte Methode
ist die der «Wesensdeutungy; sie gleicht derjenigen, welche
unsere Okumenische Bewegung auf die Praxis des kirch-
lichen Lebens iibertrigt: Die beiden Gebiete, die aus der Wur-
zel desselben Kulturkreises stammen, in ihrer Kigenart zu
belassen, sie aber durch die Vergleichung einander zu néhern,
so dalBl das Gemeinsame und das Verschiedene in hellerer Be-
leuchtung erscheinen.

Die babylonische Auffassung vom Leiden des Unschuldi-
gen, wie sie nun im ersten Kapitel (S. 9—32) skizziert wird, ist
durch den euddmonistischen Charakter der babylonischen
Ethik geprigt. Es erhob sich das Problem der moralischen
Weltordnung, wenn der vermeintlich wohlverdiente L.ohn aus-
blieb und gerade der Fromme von Leid und Ungliick betroffen
wurde. Von den drei ausfiihrlichen Texten, die sich mit diesem



456 Rezensionen

Problem befassen oder zu befassen scheinen, ist der erste, das
Zwiegesprich des Herrn mit seinem Sklaven (S.14 ff.), rein
skeptisch, ja zynisch. Zum Zweifel tritt der Spott ohne Mil-
derung und ohne jedes ausgleichende Schluflwort. Schon vor
Jahren vertrat ich die Meinung, dall solche spéttische Ableh-
nung aller sittlichen und religiosen Werte in der Oeffentlich-
keit nur moglich gewesen sei innerhalb des Rahmens des
babylonischen Sakéen- oder Saturnalienfestes.

In denselben Zusammenhang, doch ohne Zynismus oder
Satire, kénnte auch der grofle akrostichische Dialog gehoren,
den der Verf. im ersten Kapitel an dritter Stelle (S. 19 ff.) be-
handelt, und der den Namen der Theodizee mit Recht verdient.
Auch hier geht es um die Fragen der sozialen und sittlichen
Weltordnung und ihrer Umkehrung. Der Ausklang ist aber
in diesem Zwiegesprich ein demiitiger Verzicht auf die L&-
sung des Unlésbaren und die Beugung unter den unerforsch-
lichen Gotteswillen, also déhnlich wie bei Gilgamesch nach dem
heutigen Schlull des Epos, sowie tiefer im biblischen Hiob-
buch. Auf die Moglichkeit eines Ausgleichs im Jenseits wird
nicht einmal angespielt, als kiime diese, trotz ihrer iiberragen-
den Bedeutung in der #gyptischen Religion, fiir das religiose
Denken der Babylonier iiberhaupt nicht in Betracht.

Gerade im Hinblick auf das benachbarte Aegypten bedeu-
tet aber ein solcher Verzicht auf die Moglichkeit eines Aus-
gleichs nach dem Tode eine ernste Schwierigkeit, die fiir Baby-
lonien ebenso wie fiir Israel besteht. In Babylon fiihrt der
zweite von Stamm (S.16 ff.) behandelte Text nur bis zur
Grenze dieser Moglichkeit. In diesem Mysterienlied, das mit
dem Preise des «<Herrn der Weisheity> beginnt und auch endet,
erfolgt die Losung durch das Eingreifen eines himmlischen
Boten, welcher den unschuldig Leidenden mit dem Lebens-
wasser besprengt, so dall er durch die zwolf Tempeltore,
welche den Himmelstoren entsprechen, zu seinem gottlichen
Erloser Marduk aufsteigen kann, um ihm seinen Lobpreis zu
singen. Auch hier erhebt sich, &hnlich wie bei Ps. 49 und vor
allem bei Ps.73 die Frage, warum der Dichter nicht noch
einen einzigen Schritt weitergeht und deutlicher von jenem
Ausgleich nach dem Tode redet, wobei dem unschuldigen
Dulder Auferstehung und Seligkeit zuteil wiirden. Das Schwei-



Rezensionen 457

gen diirfte in Babylon wie in Israel (im Gegensatz zu Aegyp-
ten) dhnliche Griinde haben: Das absichtliche und bewulite
Zuriickdringen der alten Vegetationskulte, mit welchen dieser
Vorstellungskreis unlésbar verkniipft war.

In einem Anhang zum babylonischen Abschnitt (S. 26 ff.)
handelt der Verf. kurz iiber Substitutionsvorstellungen dieser
Religion mit ihren Méglichkeiten einer Uebertragung des Lei-
dens sowie von dessen Auffassung als eines stellvertretenden
Opfers.

Alles, was sich ansatzweise in Babylon findet, gibt es auch
in Israel, doch reiner, reicher und tiefer. Absichtlich teilt der
Verf. seinen zweiten at.lichen Hauptteil (S.33—75) nach ge-
nau demselben Schema wie den ersten, wobei sich aber bald
die Notwendigkeit wesentlicher Erweiterungen aufdringte.
Einem ersten Abschnitt iiber das «Leiden im allgemeineny folgen
hier drei gesonderte Stiicke, die das «Leiden des Frommen bzw.
Unschuldigen», das «beispielhafte Leiden» und das «stellver-
tretende Leideny zum Gegenstand haben.

Im ersten dieser Stilicke iiber das Leiden des Frommen
bzw. Unschuldigen werden beinahe alle Belege erst der nach-
exilischen oder einer nur ganz wenig friiheren Periode zu-
geschrieben, auch Psalmen wie 37, 49 und 73 und das ganze
Buch Hiob. Erst in dieser Epoche der Erschiitterung sozialer
und staatlicher Struktur sei die Frage nach der Gerechtigkeit
des dem Einzelnen auferlegten Schicksals aktuell geworden
(S.41). Auch abgesehen von den literarkritischen Bedenken,
auf Grund deren der spiite Zeitansatz als umstritten erscheint,
ist die Meinung, der Einzelne habe sich erst in der Periode der
Propheten Jeremia und Ezechiel innerlich von der Gemein-
schaft gelost, so daf erst seitdem das Vergeltungsproblem auch
individuell brennend wurde, schwerlich mehr in solcher Ein-
seitigkeit durchfiihrbar; wvgl. jetzt auch A.R. Johnson, The
One and the Many (Cardiff 1943). Dagegen nimmt der Verf.
u. E. mit Recht an, dafl die Hoffnung in Psalmen wie 49 und
13 iiber den leiblichen Tod hinausweist, doch ohne die Grenze
genauerer Vorstellungen iiber das « Wiey zu iiberschreiten; dies
im Gegensatz zur Auffassung in der Basler Dissertation von
Christoph Barth iiber «Die Errettung vom Tode in den indi-
viduellen Klage- und Dankliedern des ATes (Zollikon 1947).



458 Rezensionen

Dasselbe gilt von Hiob: In einem Sein nach dem Tode wird
dieser Dulder Gott schauen und dann erfahren diirfen, was
hier noch verborgen ist (S.52 und 54).

Der dem «beispielhaften Leideny gewidmete Unterabschnitt
stellt das Leiden um des Amtes willen dar, wie bei Mose und
den groflen Propheten von Elia an: Sie alle sind Boten, die
ihrem Ruf zu folgen haben, trotz Verfolgung und inneren
Kampfes, trotz Not und Leidens.

Den Hohepunkt bietet dann im dritten Unterabschnitt die
Darlegung des «stellvertretenden Leidens» und innerhalb die-
ser die Botschaft vom leidenden Gottesknecht mit ihrer <ein-
maligen Klarheity (S.72). Zum Schlull wird erortert, ob der
«Durchbohrtes von Sach. 12, 9f. mit der Hirtengestalt von
Sach. 11, 4 ff. identifiziert und dem leidenden Knecht von
Jes. 53 an die Seite gestellt werden darf.

Beim letzten, dem eigentlichen Vergleich gewidmeten Ka-
pitel (S.76—83) lautet das wichtigste Resultat dahin, daBl in
Babylonien das Material fiir den zweiten und dritten der eben
genannten Unterabschnitte zuriicktritt oder ganz fehlt. Den
Griinden dafiir sucht der Verfasser nachzugehen.

Die klare und reichhaltige Untersuchung erweckt beim
dankbaren Leser den Wunsch nach mehr: Nach ausfiihrliche-
rer Erorterung vieler Einzelfragen. Doch auf die Gesamtschau
beider Gedankenkreise und auf den Vergleich beider kam es
hier an.

Leiden. Franz M. Th. Bohl.

Max Ladner, Gotamo Buddha, sein Werden, seine Liehre, seine
Gemeinde, dargestellt auf Grund des Pali-Kanons, Ziirich,
Rascher Verlag, 1948, 396 S., Fr. 20.—.

Unter dem durch das Erleben dieser vergangenen Jahre ge-
reiften Eindruck, «dall das Aufgeben der Individualitit zu
Gunsten einer menschenunwiirdigen Vermassung ein Ungliick
fiir alle bedeutey, moéchte der Verf. mit dem vorliegenden Buch
den Nachweis erbringen, dall es keine Lehre gebe, die dem
Einzelnen so ausschlieflich und ohne Kompromisse alle Ver-
antwortung, und zwar nicht nur nach auflen, sondern haupt-
siichlich sich selber gegeniiber iibertrage, wie den Buddhismus
Er macht denn auch kein Hehl daraus, dafl ihm Buddha «der



Rezensionen 459

wirkliche Erlésery sei (S. 163), und sieht voraus, daB in nicht
allzu ferner Zukunft die buddhistischen Missionare «auch den
Westen erobern werden; denn auch der Westeny, meint er,
«wird langsam reif fiir die Religion der Vernunft, die mit ihrem
Wissen und ihrer unendlichen Giite dem Menschen alles bringt,
was er sich an religioser Einsicht nur wiinschen kanny (8. 59).
Der Buddhismus ist ihm auch «so eigentlich die Religion der
Freude und des Gliickes; denn es gibt keine gréfiere Freude
und kein groBeres Gliick als das zielsichere Streben nach Lei-
densiiberwindung, das im Nibbana gipfelt, der vollkommenen
Leidlosigkeit, dem groflen Friedeny (S.279). Ladners Buch
reiht sich damit in den Zusammenhang propagandistischer
neobuddhistischer Literatur ein, mit der sich der Rezensent in
mehreren seiner fritheren Schriften (Buddhismus u. Christen-
tum, 1902/09; Der Buddhismus und seine Bedeutung fiir unser
Geistesleben, 1904; Buddhismus im Abendland der Gegenwart,
1928) allgemein auseinanderzusetzen versucht hat. Im vor-
liegenden Fall anerkennt er zunichst gerne eine gewisse mal-
volle Zuriickhaltung des Tones dem Christentum gegeniiber,
die vorteilhaft von demjenigen einzelner in der Grundhaltung
gleichgerichteter Veroffentlichungen absticht. Was L.s Buch
aber vor allem auszeichnet, ist, daB er in moglichst weit-
gehendem Umfang die priméren buddhistischen Quellen, d.h.
den Pali-Kanon selber zu Wort kommen ld#t. Nur ausnahms-
weise zieht er auch nichtkanonische Pali-Literatur heran, wie
(S.224) das 5. Kapitel des Abhidhammattha-Sangaha, eines
¢.dem 12. Jh. entstammenden Kompendiums buddhistischer Phi-
losophie und Psychologie. Simtliche Texte gibt er in den be-
kannten vorhandenen Uebersetzungen. Auf diese Weise 1aft
er, nach einer kurzen Uebersicht iiber den Pali-Kanon (S.23
bis 31), vor dem Leser ein Bild von Buddhas Werden (S. 32
bis 58), von seiner Lehre (S.59 bis 287), seiner Gemeinde (S.
288 bis 359) und seinem Erléschen (S.360 bis 377) erstehen,
dem es an traditioneller Fundierung nicht fehlt. Vorausge-
schickt wird in einem ersten Teil (S.13 bis 22) ein summari-
scher Ueberblick iiber die indische Entwicklung des religisen
Denkens in der vorbuddhistischen Zeit, in welchem er in der
Hauptsache und kurz zusammengefallf Ausfiihrungen Her-
mann Oldenbergs, zumeist in dessen eigenen Worten, folgt.



460 Rezensionen

Bei der Treue, mit der L. die iiberlieferten Texte mitteilt,
lduft nun allerdings verschiedenes mit unter, was, auf mo-
derne westliche Verhiltnisse iibertragen, den unvoreingenom-
menen Leser stutzig machen kénnte. Von den bekannten wenig
verbindlichen Aeuflerungen gegen die Frauen (vgl. S. 333. 335)
nicht zu reden, nenne ich beispielsweise nur die Vorschriften,
dall der M6nch der Bulle schuldig sei, der 6fter als halbmonat-
lich (auBler zu rechter Zeit) bade oder der den Erdboden grabe
oder graben lasse (S.319). Wohl wird letzterem in einer An-
merkung beigefiigt: «Weil dadurch lebende Wesen getotet
werden konnteny; aber iiber die kulturfeindliche Tendenz
solchen Verbotes hilft auch diese (an sich richtige) Begriin-
dung nicht hinweg! Im iibrigen werden weithin, zumal ange-
sichts des im Buddhistischen stark beliebten Zahlenschematis-
mus, an das Verstindnisvermégen des Lesers nicht geringe
Anforderungen gestellt. Das gilt schon in bezug auf die sog.
Nidana-Formel, die beriihmte Kausalkette mit ihren 12 Glie-
dern. L. sieht in ihr «eine liickenlose Analyse des ganzen Da-
seingy (S.90). Ich habe mehr iibrig fiir H. Oldenbergs ein-
schldgiges Urteil, wenn er von «der primitiven unbeholfenen
Dialektik des alten Buddhismusy spricht (Buddha, 1920, S. 257
Anm. 1). Gegeniiber der von L. gepriesenen «Liickenlosigkeity
diirfte doch schon zu denken geben, dafl die heiligen Texte
selber mehrfach die Kausalititsreihe unter Weglassung der
beiden ersten Glieder mit dem «Erkennen» (L.: «Bewultsein»)
beginnen und das Mahaniddnasutta die Kategorie der <6 Ge-
biete» (L.: «Sechssinnenbereich») iiberschligt und von «Na-
men und Koérperlichkeits (L.: «Geist und Formy) direkt zu
«Berithrung» iibergeht. Das ist natiirlich auch L. nicht ent-
gangen, und er unterlifit nicht, cich in einer Erklirung des
Sachverhaltes in Kiirze zu versuchen (S. 98); aber seine Ueber-
zeugung von einer gewissen Unfehlbarkeit der von ihm rest-
los bewunderten buddhistischen Lehre a8t ihn iiberhaupt mit
einer fiir kritische Regungen kaum empfindlichen Leichtigkeit
mit Anfechtbarem fertig werden. So suche ich z. B. vergeblich
nach einem tieferen Kingehen auf das Problem, wie sich
Buddhas Glaube an sittliche Vergeltung menschlicher Tat
(Karma) mit seiner Leugnung des Ich als des diese Vergeltung
verdienenden und empfangenden Subjektes verhalte, und doch



Rezensionen 461

hilt L. die Anatta- (Nicht-ich-) Auffassung fiir «die bedeutsam-
ste und entscheidendste Erkenntnis im ganzen buddhistischen
Lehrgebidude» (S. 143). Begeistert preist er sie in den Worten:
«Am jahrtausendealten Problem des Weltgrundes, an dem sich
die edelsten Geister der Menschheit fruchtlos abmiihten, setzte
der Buddha die Sonde seiner ungeheuren Denk- und Erkennt-
niskraft an, entthronte das ,Ich’, den ,Atman’ als ,Weltseele’
und ,Weltgrund’, als ,Ich an sich’, und setzte an seine Stelle
die Lehre vom ,Nicht-Ich’s (S. 142). Aber wie reimt sich damit
L.s eigene gelegentliche Ausdrucksweise: «Es liegt nie eine
Ungerechtigkeit dem so oder so Sein eines Wesens und dem
so oder so Sein seiner Liebensbedingungen zu Grunde, sondern
es ist immer alles aus Bedingungen entstanden, die selbstge-
wirkt sind, selbstgeschaffen, selbstgesponnen, und so ist jeder
Einzelne im tiefsten Grunde selbstverantwortlich auch fiir
sein soziales Milieuy (S.189)? Freilich diirfte schon das be-
rithmte (von L. iibrigens nicht mitgeteilte) Sutta vom «Last-
trigers (Samyutta Nikaya III p. 25, vgl. H. Oldenberg, Reden
des Buddha, S. 151 f.) zeigen, wie wenig es dem alten Buddhis-
mus selber gelingen wollte, das besagte Problem villig zu iiber-
winden, wie denn auch die von L. (S.156) angefiihrte Stelle
aus dem Samyutta Nikaya I. 25, wonach es fiir den, der den
Wahn aufgegeben hat, keine Bande gibt, so dall er wohl sagen
darf: «ich sage», kaum viel mehr als eine Verlegenheits-
16sung darstellt. Ueberhaupt diirften noch manche Dinge erheb-
lich weniger einfach liegen, als die Absolutheit gewisser Aus-
sagen L.s sie erscheinen ldf(t. Dahin rechne ich schon auf der
ersten Seite seiner Darstellung den Satz: «Was die alten Inder
unter ,Atman’ verstanden, war nichts anderes als der gelduterte
Seelenbegriff des heutigen westlichen Denkens, und so kann
wohl gesagt werden, dall die eigentlichen religitsen Grund-
elemente, deren Basis der Glauben ist, allgemein sind und sich
seit Jahrtausenden unverindert erhalten haben.»

Indessen sollen diese Bemerkungen die Anerkennung des
Ernstes und der Liebe, womit der Verfasser sich in sein Thema
vertieft hat, wie namentlich auch des Wertes des von ihm zu-
sammengetragenen Materiales nicht beeintrichtigen.

Basel. Alfred Bertholet.



462 Rezensionen

Joseph Chambon, Einfihrung in das Verstindnis der Ge-
schichte, Ziirich, Gotthelf-Verlag, 1947, 182 S., Fr. 14.—.

Gleichsam nur improvisierend einige Tasten anschlagend
beginnt Chambon seine Besinnung iiber Geschichte. Er
spricht einleitend von «Form und Inhalt in der Geschich-
tey, faBt den Begriff Form so weit, dal er so gut wie
alles «Aeuflerlichey, Konkrete begreift, dem gegeniiber fast
nichts mehr iiber den «Inhalty gesagt werden kann, mit dem
die «Substanzy, «das Bedeutsamey», die «Tiefenwirklichkeity
gemeint ist. Dann aber falit er schon beide Seiten im Begriff
der <«Gestalty zusammen, die individuell oder typisch sein
kann. Im nichsten Kapitel sucht Chambon «den Geschichts-
prozelly zu beschreiben. Er unterscheidet die «Epochey als
Zeit grofer Umwélzungen und Beginn neuer Dinge von «Pe-
riodey als der Zeit mehr gleichbleibender Zustinde. Er forscht
nach den Grundkréiften des geschichtlichen Lebens, deutet an,
dall es eine <«Labilitity, némlich Zeiten voller Spannung
gibt, in denen dann kleine Ereignisse, vielleicht Zufille oder
auch Entscheidungen und Taten die Kreignisse auslosen,
die alles verindern. Strenge Gesetze im Geschichtsverlauf, wie
Hegels Dreitakt, Thesis, Antithesis und Synthesis, haben fiir
Chambon nur héchst vorldufige und nur teilweise geltende
Bedeutung. Eigentlich stellt sich hier, so méchte der Referent
schirfer betonen, die Frage nach Notwendigkeit und Freiheit
als die tiefere Problematik der Geschichte, aber Chambon
deutet nur an, dall der Glaube das Geschehen auf alle Fille
nicht fatalistisch verstehe. Damit hat er den Leser, der mit
dem Autor nach christlichem Verstindnis der Geschichte
fragt, gewonnen. Nun folgt ein grofles Thema: «Milieu und
Tradition». Nach dem Gewitter atmet die Natur auf, die Span-
nung ist gelost, eine Zeit ruhigen Lebens, da Kulturwerte
herrschend werden, bricht an und dauert langer fort. Aber in
ihr liegen Gefahren, der Kulturoptimismus kann in den Geist
der Technik umschlagen, Sitte und Tradition werden Bequem-
lichkeiten und Opportunismus, bis materialistischer Genuf
die Welt beherrscht. Seit Huizingas «Im Schatten von Mor-
geny las ich keine so kurz gehaltene, so das Wesentliche tref-
fende Analyse des «biirgerlichen Zeitaltersy und seines Zer-
falls. «In der Periode ist aber Zeit und Ruhe genug vorhan-



Rezensionen 463

den fiir organisches Wachstum einer Personlichkeity, stellt
Chambon im néchsten Kapitel iiber «den Einzelnen in der Ge-
schichtey fest. Die Geschichte darf den unbekannten Iinzelnen
nicht vergessen. Es besteht aber die Gefahr, dafl der Einzelne
sich absondert von seiner Mitwelt und ihr fremd gegeniiber-
steht. «Im Gegensatz zu derartigen Verzerrungen ist der echte
Einzelne in der Geschichte paradoxerweise berufen, der so-
zialste aller seiner Zeitgenossen zu sein und zu bleiben.y Die
héchste Bedeutung erlangt der Einzelne, wenn er zum «Wahr-
heitszeugeny im Sinne Kierkegaards wird. «Die eigentlichen
Urtypen des Wahrheitszeugen» sind die Propheten. Chambon
sucht den Mafstab fiir «Genie und Inspiration» zu umschreiben.
Wie entscheidet es sich, ob Inspiration aus Urtiefen des pri-
mitiven Menschentums, aus Kréiften zum Bosen oder aus dem
Willen Gottes stamme? «An ihren Friichten sollt ihr sie er-
kenneny, zitiert Chambon, und doch gibt es keine unbestritten
sichere Bestimmung der Inspiration. Ich wiirde gerne noch
die Glaubensaussage Luthers hier einfiigen, wonach diejenige
die echte Inspiration wire, die «Christum treibety>. Doch
Chambon zitiert besser Paulus: «Die Geister der Propheten
sind den Propheten untertan.»

Das 6.Kapitel handelt «Ueber eindringende Geschichts-
betrachtung». Mit sicherer Hand stellt Chambon fest, dafl
«objektive Geschichtsbetrachtung» kaum mdéglich ist und,
wenn sie versucht wiirde, «die Geschichte zum puren Ablauf
erniedrigty. Vielmehr verlangt die Geschichte «fragende Ein-
fithlungy. «Es gilt von unserer Seite mit unserm Fleisch und
Blut, ja mit unserm Herzblut die Worte der Geschichte zu
nihren, die ohne uns zu fleischlosen Gerippen zusammen-
schrumpfen wiirden.» Wo aber finden wir den Malstab?
Chambon sagt schlieBlich: «In den Zehn Geboten Gottes.»
Und die Erkenntnis echter Tragik wird gewonnen am Malf-
stab, den Golgatha allen Zeiten gegeben hat. So darf Chambon
zuletzt nach «dem hoéhern Allgemeinen in der Geschichte»
fragen. «Wer sich allein auf Ort und Zeit des historischen
Stoffes konzentriert und sich in konkrete Bodenstindigkeiten
und das kausale Netzwerk des Geschehens verfingt, mull ge-
wirtigen, dall das Realste und das Ho6chste niemals in sein Ge-
sichtsfeld einragt.» Der Glaube an das Walten Gottes in aller
Geschichte gibt den letzten Einblick und Mafistab, wenn auch



464 Rezensionen

Chambon mit Recht davor warnt, Transzendentes in Einzel-
ereignisse hineingeheimnissen zu wollen. Wie jetzt auch die
Naturwissenschaften das mechanistische wund quantitative
Weltbhild aufgeben und nach den Qualititen der Dinge und
Lebewesen forschen, so mull die Geschichtsforschung zu den
verantwortlichen Menschen zuriickkehren. Die Synthese aller
Geschichte wire dann zu sehen in einem Gemilde «Triumph
der Schuld». «Gott hat gewill das letzte Wort in der Geschich-
te — so hat die Schuld in ihr das vorletzte Wort.» Schlimmer
als die Schuld ist der Versuch der Menschen, sie als nur re-
lativ oder gar als nicht wesentlich oder wirklich hinwegzu-
philosophieren. Doch bleibt demgegeniiber «die Tatsache der
objektiven Unzerstorbarkeit der Schuldy. «Was geschehen ist,
kann nicht ungeschehen gemacht werden», sagt Lady Mac-
beth. Und doch bleibt Hoffnung; sie ist das Unglaublichste.
Chambon wagt zuletzt, alle Geschichte als nur «vorletzte kon-
kretey zu bezeichnen, der Gott sein Ende setzt.

So fithrt Chambon in das Verstindnis der Geschichte ein,
ohne jede schulmédfige Art, und doch in streng durchdachter
Gedankenfiihrung, mit Hilfe einer iiberreichen Fiille treff-
licher Beispiele, in grofler Weite der Glaubensgesinnung, die
vor jeder Vergegenstindlichung des Glaubens warnt, damit
ihre wahre geistige Kraft nicht erlahme.

Einer zweiten Auflage mdge es dienen, wenn wenige kleine Irrtiimer
berichtigt werden: S.32: Karl II. von England war nicht der Bruder, son-
dern der Sohn des hingerichteten Karls I. S. 76: Der Reichstag von Worms
fand 1521, nicht 1520 statt. S.122: Rousseau besuchte den in Vincennes,
nicht in Valenciennes gefangenen Diderot. S.132: Der Verfasser des <Jo-
hannes-Evangeliums» ist wohl kaum der «Jiinger, welchen Jesus lieb-
hatte». S.136: In <¢seinem Handbuch des Mittelaltersy wird der Student
kaum die «Hauptkrifte der Gegenreformation» finden. S.141: Gibt es
einen <«Aluminiumblitzy, meint der Verf. nicht Magnesium? Zu den Be-

merkungen iiber Machiavelli S.174/75 hitte ich einige Fragezeichen zu
machen auf Grund meiner Untersuchung: «Machiavellis Staatsgedanke».

Zollikon-Zzirich. Leonhard von Muralt.

Hans Spahn, Goit, Seele, Bruder, Konfirmandenleitfaden, 5.,
umgearb. Auflage, Bern, Verlag Paul Haupt, 1947, 54 S.,
Fr. 2.20.

Das vorliegende Biichlein scheint im Laufe der Jahre Gliick
gehabt zu haben; es hat sich offenkundig im Gebrauch be-



Rezensionen 465

wihrt und darf zum fiinften Male in etwas modernisiertem Ge-
wande in die Welt des kirchlichen Unterrichtens hinausziehen.
Es ist ganz «up to date», sogar die Atombombe hat ihren Platz
gefunden. Dal} daneben von Taufe und Abendmahl nur in einer
Fullnote im Kleindruck die Rede ist, hat wohl auch seinen
Grund. In fritheren Auflagen war fiir diese Dinge etwas mehr
Raum vorhanden, doch war damals der Umfang des Leitfadens
erheblich grofler. Heute hat man sich auf das dringlich Not-
wendige beschrinkt, und dazu scheint Taufe und Abendmahl
nicht zu gehéren. Wichtiger ist, dall geredet werde von den
«wahren gottlichen Schutzmichten alles Lebensy.

Es wire angesichts des Erfolges dieses Leitfadens doch die
Frage zu erheben, ob nun wirklich darin ein Zeichen beson-
derer Fortschrittlichkeit auf dem Gebiete unsres kirchlichen
Unterrichtens liegt. Es gibt auf dem Boden eines reformierten
Katechismus in unsren schweizerischen Kirchen zwei Typen
von Unterrichtsbiichlein, die ihrem Wesen nach deutlich ge-
trennt sind: es finden sich mehr oder minder populdre Dar-
stellungen religioser Lebensweisheit und Lebensgestaltung,
und Versuche einer reformierten Auslegung zentral wichtiger
Schriftworte. Beides kann man nicht in einem Biichlein ver-
einigen, und darum sollte man sich zwischen beiden M&glich-
keiten entscheiden. Dall Spahn die Wahl in aller Einseitigkeit
getroffen hat, vielleicht ohne sich dessen klar bewulit zu sein,
darin diirfte der symptomatische Wert seines Leitfadens liegen.

Es ist namlich so, daBl ein «Leitfadeny etwas ganz Be-
stimmtes zu geben hat, nimlich eine geistige Wachstumshilfe
fiir den heranwachsenden jungen Menschen, Mahnung und
Rat fiir verschiedene Moglichkeiten des alltiglichen Lebens in
christlicher Beleuchtung, und damit diirfte dem jungen Men-
schen, wenn es recht getan wird, durchaus ein Dienst geleistet
sein. Es ist das Bemiihen des Verfassers, sich dem Verstéindnis
des Konfirmanden anzupassen, in aller Anschaulichkeit, mit
vielen Bildern und in breiter Ausfiihrlichkeit, dem jungen
Menschen eine Auswahl wichtiger Gedanken nahezubringen.
Daf die Bilder nicht immer iiberzeugend wirken und dal} der
biblische Extrakt, gemessen am Inhalt der Schrift, sehr diirf-
tig ausgefallen ist, sollte bei einem pddagogisch Interessierten
heute keine Bedenken erwecken; denn es ist ja die Eigenart

30



466 Notizen und Glossen

unserer Bemiihungen um die jiingere Generation, dall wir ihr
die Uebernahme von allzu viel Stoff ersparen und lieber
auf das seelische Werden der heranreifenden Personlichkeit
achten.

Das bringt es mit sich, dafl der Verfasser stets und immer
ausgeht von den dulleren Lebensbedingungen unserer Zeit, so
wie er sie eben sieht, und daBl gescheit oder ungeschickt, ein-
leuchtend oder unbefriedigend erklirt, ermahnt und zugeredet
wird. Irgendwo im Kinde liegt ja die Moglichkeit eines An-
kniipfens und Aufbauens; es bringt das Notwendige zum wei-
teren Werden mit sich, und Sache des Unterrichtes ist es, vom
religiosen Standpunkt aus die nétigen Wachstumshilfen zu
bieten und zum Werden einer religiosen Linie in der endgiil-
tigen Struktur des gereiften Menschen beizutragen. Wir méch-
ten keineswegs behaupten, dall solche Bemiihungen unwichtig
wiren, doch diirfen wir vielleicht daran erinnern, dafl auch
die schonste religios-sittliche Personlichkeit eines Tages dem
Tode zum Opfer féallt. Der Leitfaden wird angesichts dieser
Tatsache das ganze Gewicht auf das Geschehen vor jenem
bedauerlichen Ereignis legen miissen.

Nun gibe es aber noch eine andere Art zu unterrichten.
Man konnte ausgehen von dem, was Gott in der Taufe am
Katechumenen getan hat; man kénnte weiter reden davon, daf}
alles Unterrichten der Kirche den Getauften einlidt zum
Tische des Herrn; man konnte betonen, dafl es nicht um
Wachstumshilfe geht, sondern um Wiedergeburt zum neuen
Leben, zum Biirger der ewigen Welt und Miterben des ewigen
Lebens, also um eine neuschépfende Tat des lebendigen Got-
tes, die nicht aus den natiirlichen Gegebenheiten des jungen
Menschen sich herleitet, sondern aus dem grundlosen Erbar-
men Gottes. Dann prégt sich im Unterweisen der Kirche etwas
ganz anderes aus: neben allem Lehren und Ermahnen, das
durchaus seinen Platz hat, steht die Tatsache, dafBl iiberall
dort, wo Gott sein Wort verkiindigen lif}t, er selbst mit der
Kraft seines Geistes mit dabeisein will und das tut, was auch
der denkbar beste Unterricht nicht tun kann: er schafft das
neue Leben durch die Macht seiner Vergebung und Heiligung.
Dieses Geschehen ist uns dort verheiflen, wo Gottes Wort ver-
kiindigt wird, und darum hat durch alle Jahrhunderte die



Miszellen 467

Kirche Inhalt und Form ihres Unterrichtens in der Auslegung
eines «Verbum abbreviatumy gefunden. Denn es ist allzeit der
feste Glaube der Kirche gewesen, dall aus der Predigt des
Wortes die Rettung auch fiir den jungen Menschen herkomme.
Darum sind die Katechismen der Viter bewulit und ausschliel3-
lich Auslegung der Schrift gewesen, und dort, wo man unter
uns der Verkiindigung des Wortes im Blick auf die Ver-
heilung noch Entscheidendes zutraut, ist das bis auf den heu-
tigen Tag so geblieben.

Zwischen diesen beiden Wegen mull unsre Katecheten-
schaft ihre Wahl treffen. Dall Hans Spahn dies griindlich ge-
tan hat, ist zweifellos ein Verdienst. Dal} sein Leitfaden eine
giinstige Aufnahme gefunden hat, ist symptomatisch fiir weite
Kreise unsrer Kirchen. Und doch méchten wir vor diesem
Wege warnen; denn er endet irgendwo einmal im piddagogi-
schen Optimismus, der glaubt an die Moglichkeit einer siku-
laren Welterrettung durch die Macht rechter Belehrung und
Erziehung. Die Bibel aber lehrt uns anderes.

Neuallschwil b. Basel. Julius Schweizer.

Miszellen.
Zur Aussprache von mm.

Der Uebergang zu einer ilteren Stufe des hebriischen Bibel-
texts in der 3. Aufl. von Kittels Biblia hebraica brachte u.a. auch
Verdnderungen in der Vokalisierung der Gtottesnamen mit sich.
Statt des gewohnten i1/, das als Jekova in unsre erbauliche
Sprache einging, lesen wir nun durchweg 11777, ohne Bezeich-
nung des O-Lauts. '

Paul Kahle, The Cairo Geniza, London, 1947, S.172, Anm. 4*
gibt als Aussprache dieser vor 1100 allein herrschenden Schrei-
bung N’;\‘.’J an, die aramédische Entsprechung zu hebriisch QW
der Nume, eine Aussprache, die heute noch bei den Samaritanern
bewahrt sei. Als der O-Laut seit 1100 beigefiigt wurde, habe er
wohl die Aussprache "JT"'IS sichern sollen. Aber nicht nur zeigt

* Herr Prof. Walter Baumgariner macht mich darauf aufmerksam, daB
sich diese Auffassunz schon bei Gustaf Dalwan, Worte Jesu!, S. 160; Wolf
Graf Baudissin, Kyrios, 11, S. 124, 126, 127 A. 4; Wilh lm Bousset — Hugo
Gressmann, Die Religion des Judentuwnes im ntl. Zeitalter, S. 309, {inde.

30*



	Rezensionen

