
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


454 Rezensionen

zwungen erklärt, wenn man auch jenen Zug durch sie belegt
findet. Ein mystischer Zug kommt in Betracht, nicht mehr.
Und dieser Zug verfestigt oder vertieft sich in der weitern
Entwicklung Schleiermachers auf keinen Fall. Eher das
Gegenteil ist zu konstatieren. Vielleicht müßte man auch
bezüglich der Frage nach seiner Mystik ernsthafter, als es im
allgemeinen geschieht, der Bedeutung gedenken, die für die
geistige Haltung des großen Mannes sein leidenschaftlicher
Anteil an der Vorbereitung von Preußens Erhebung aus
Niederlage und Schmach gewinnt. Wie dem sei, wir meinen, daß

Flückiger hinsichtlich des hier aufgeworfenen Problems nicht
die unnötige Ueberspannung einer richtigen Behauptung
vermeidet.

Das letzte Wort dieser Anzeige aber ist billig ein
nochmaliger Hinweis auf den großen Wert des Buches, verbunden
mit dem Wunsch, dem Verfasser bald wieder als einem Spender

willkommener Belehrung begegnen zu dürfen.
Bern. Arnold Gilg.

Rezensionen.

Johann Jakob Stamm, Das Leiden des Unschuldigen in Babylon

und Israel (Abhandlungen zur Theologie des Alten und
Neuen Testaments, hrsg. von W. Eichrodt und 0. Cullmann,
Nr. 10), Zürich, Zwingli-Verlag, 1946, 83 Seiten, Fr. 5.50.

Seit dem Streit um «Babel und Bibel» ist fast ein halbes
Jahrhundert verflossen. In verwirrender Fülle drängten sich
damals die Analogien auf; wir lernten inzwischen, daß es
auf die Unterschiede ankommt. Trotz aller zeitgenössischen
Freude an der Erschließung ugaritischen und auch churriti-
schen Neulandes bietet die babylonische Keilschriftliteratur
dem Erforscher der Sonderart Israels noch stets das weitaus
wichtigste phänomenologische und begriffsgeschichtliche
Material dar. So liegt denn auch das große Verdienst des Verf.s,
seinem Studiengang und seiner Basler Lehrtätigkeit entsprechend,

vor allem in der Verbindung zwischen Assyriologie
und AT. In seiner grundlegenden, nicht nur dem Fachmann
unentbehrlichen Monographie über «Die akkadische Namen-
gebung» (Leipzig 1939) verdiente er sich seine Sporen auf dem



Rezensionen 455

ersteren Felde, in seiner Untersuchung über «Erlösen und
Vergeben im AT» (Bern 1940) auf dem letzteren. Nach dieser
Vorbereitung kommen in der vorliegenden Abhandlung beide
Linien in einem Schnittpunkt zusammen, und wurde die Ver-
gleichung auf Grund beiderseitiger gründlicher Sachkenntnis
durchgeführt. Eine Vorarbeit dazu war der Vortrag über «Die
Theodizee in Babylon und Israel» im Jahresbericht der
holländischen Gesellschaft «Ex Oriente Lux» Nr. 9 (Leiden 1944).

Das von Stamm behandelte Problem der Leidenstheologie
ist ein Gegenstand, der die Forschung immer aufs neue
anregt. Noch 1942 hatte H. H. Rowley in einer kurzen und
inhaltsreichen Studie, unter Heranziehung u. a. Chinas, die
«Submission in Suffering» in einen noch weitern Rahmen
gestellt; und 1946 widmete M. A. Beek dem «Streitgespräch des

Menschen mit seinem Gott» seine Amsterdamer Antrittsrede.
Die Bedeutung der vorliegenden Untersuchung liegt eben in
der Zusammenstellung und prinzipiellen Vergleichung des

babylonischen und israelitischen Materials.
In der kurzen Einleitung (S. 5—8) werden die beiden

Gefahren hervorgehoben, die hierbei zu vermeiden sind: Sowohl
das Streben nach Ableitung des einen Religionskreises vom
andern im Sinne des Evolutionismus als auch das Suchen nach
dem übergeordneten Gemeinsamen im Sinne des Panbabylonis-
mus, da in beiden Fällen Unterschätzung der Eigenart und
Nivellierung droht. Die dritte, von Stamm bevorzugte Methode
ist die der «Wesensdeutung»; sie gleicht derjenigen, welche
unsere ökumenische Bewegung auf die Praxis des kirchlichen

Lebens überträgt: Die beiden Gebiete, die aus der Wurzel

desselben Kulturkreises stammen, in ihrer Eigenart zu
belassen, sie aber durch die Vergleichung einander zu nähern,
so daß das Gemeinsame und das Verschiedene in hellerer
Beleuchtung erscheinen.

Die babylonische Auffassung vom Leiden des Unschuldigen,

wie sie nun im ersten Kapitel (S. 9—32) skizziert wird, ist
durch den eudämonistischen Charakter der babylonischen
Ethik geprägt. Es erhob sich das Problem der moralischen
Weltordnung, wenn der vermeintlich wohlverdiente Lohn
ausblieb und gerade der Fromme von Leid und Unglück betroffen
wurde. Von den drei ausführlichen Texten, die sich mit diesem



456 Rezensionen

Problem befassen oder zu befassen scheinen, ist der erste, das
Zwiegespräch des Herrn mit seinem Sklaven (S. 14 ff.), rein
skeptisch, ja zynisch. Zum Zweifel tritt der Spott ohne
Milderung und ohne jedes ausgleichende Schlußwort. Schon vor
Jahren vertrat ich die Meinung, daß solche spöttische Ablehnung

aller sittlichen und religiösen Werte in der Oeffentlich-
keit nur möglich gewesen sei innerhalb des Rahmens des

babylonischen Sakäen- oder Saturnalienfestes.
In denselben Zusammenhang, doch ohne Zynismus oder

Satire, könnte auch der große akrostichische Dialog gehören,
den der Verf. im ersten Kapitel an dritter Stelle (S. 19 ff.)
behandelt, und der den Namen der Theodizee mit Recht verdient.
Auch hier geht es um die Fragen der sozialen und sittlichen
Weltordnung und ihrer Umkehrung. Der Ausklang ist aber
in diesem Zwiegespräch ein demütiger Verzicht auf die
Lösung des Unlösbaren und die Beugung unter den unerforsch-
lichen Gotteswillen, also ähnlich wie hei Gilgamesch nach dem

heutigen Schluß des Epos, sowie tiefer im biblischen Hiob-
buch. Auf die Möglichkeit eines Ausgleichs im Jenseits wird
nicht einmal angespielt, als käme diese, trotz ihrer überragenden

Bedeutung in der ägyptischen Religion, für das religiöse
Denken der Bahylonier überhaupt nicht in Betracht.

Gerade im Hinblick auf das benachbarte Aegypten bedeutet

aber ein solcher Verzicht auf die Möglichkeit eines
Ausgleichs nach dem Tode eine ernste Schwierigkeit, die für
Babylonien ebenso wie für Israel besteht. In Babylon führt der
zweite von Stamm (S. 16 ff.) behandelte Text nur bis zur
Grenze dieser Möglichkeit. In diesem Mysterienlied, das mit
dem Preise des «Herrn der Weisheit» beginnt und auch endet,
erfolgt die Lösung durch das Eingreifen eines himmlischen
Boten, welcher den unschuldig Leidenden mit dem Lebenswasser

besprengt, so daß er durch die zwölf Tempeltore,
welche den Himmelstoren entsprechen, zu seinem göttlichen
Erlöser Marduk aufsteigen kann, um ihm seinen Lobpreis zu
singen. Auch hier erhebt sich, ähnlich wie bei Ps. 49 und vor
allem bei Ps. 73 die Frage, warum der Dichter nicht noch
einen einzigen Schritt weitergeht und deutlicher von jenem
Ausgleich nach dem Tode redet, wobei dem unschuldigen
Dulder Auferstehung und Seligkeit zuteil würden. Das Schwei-



Rezensionen 457

gen dürfte in Babylon wie in Israel (im Gegensatz zu Aegypten)

ähnliche Gründe haben: Das absichtliche und bewußte
Zurückdrängen der alten Yegetationskulte, mit welchen dieser
Vorstellungskreis unlösbar verknüpft war.

In einem Anhang zum babylonischen Abschnitt (S. 26 ff.)
handelt der Verf. kurz über Substitutionsvorstellungen dieser
Religion mit ihren Möglichkeiten einer Uebertragung des
Leidens sowie von dessen Auffassung als eines stellvertretenden
Opfers.

Alles, was sich ansatzweise in Babylon findet, gibt es auch
in Israel, doch reiner, reicher und tiefer. Absichtlich teilt der
Verf. seinen zweiten at.lichen Hauptteil (S. BB—75) nach
genau demselben Schema wie den ersten, wobei sich aber bald
die Notwendigkeit wesentlicher Erweiterungen aufdrängte.
Einem ersten Abschnitt über das «Leiden im allgemeinen» folgen
hier drei gesonderte Stücke, die das «Leiden des Frommen bzw.
Unschuldigen», das «beispielhafte Leiden» und das «stellvertretende

Leiden» zum Gegenstand haben.
Im ersten dieser Stücke über das Leiden des Frommen

bzw. Unschuldigen werden beinahe alle Belege erst der nach-
exilischen oder einer nur ganz wenig früheren Periode
zugeschrieben, auch Psalmen wie 37, 49 und 73 und das ganze
Buch Hiob. Erst in dieser Epoche der Erschütterung sozialer
und staatlicher Struktur sei die Frage nach der Gerechtigkeit
des dem Einzelnen auferlegten Schicksals aktuell geworden
(S. 41). Auch abgesehen von den literarkritischen Bedenken,
auf Grund deren der späte Zeitansatz als umstritten erscheint,
ist die Meinung, der Einzelne habe sich erst in der Periode der
Propheten Jeremia und Ezechiel innerlich von der Gemeinschaft

gelöst, so daß erst seitdem das Vergeltungsproblem auch
individuell brennend wurde, schwerlich mehr in solcher
Einseitigkeit durchführbar; vgl. jetzt auch A. R. Johnson, The
One and the Many (Cardiff 1943). Dagegen nimmt der Verf.
u. E. mit Recht an, daß die Hoffnung in Psalmen wie 49 und
73 über den leiblichen Tod hinausweist, doch ohne die Grenze
genauerer Vorstellungen über das «Wie» zu überschreiten; dies
im Gegensatz zur Auffassung in der Basler Dissertation von
Christoph Barth über «Die Errettung vom Tode in den
individuellen Klage- und Dankliedern des ATes (Zollikon 1947).



458 Rezensionen

Dasselbe gilt von Hiob: In einem Sein nach dem Tode wird
dieser Dulder Gott schauen und dann erfahren dürfen, was
hier noch verborgen ist (S. 52 und 54).

Der dem «beispielhaften Leiden» gewidmete Unterabschnitt
stellt das Leiden um des Amtes willen dar, wie bei Mose und
den großen Propheten von Elia an: Sie alle sind Boten, die
ihrem Ruf zu folgen haben, trotz Verfolgung und inneren
Kampfes, trotz Not und Leidens.

Den Höhepunkt bietet dann im dritten Unterabschnitt die
Darlegung des «stellvertretenden Leidens» und innerhalb dieser

die Botschaft vom leidenden Gottesknecht mit ihrer
«einmaligen Klarheit» (S. 72). Zum Schluß wird erörtert, ob der
«Durchbohrte» von Sach. 12, 9 f. mit der Hirtengestalt von
Sach. 11, 4 ff. identifiziert und dem leidenden Knecht von
Jes. 53 an die Seite gestellt werden darf.

Beim letzten, dem eigentlichen Vergleich gewidmeten
Kapitel (S. 76—83) lautet das wichtigste Resultat dahin, daß in
Babylonien das Material für den zweiten und dritten der eben

genannten Unterabschnitte zurücktritt oder ganz fehlt. Den
Gründen dafür sucht der Verfasser nachzugehen.

Die klare und reichhaltige Untersuchung erweckt beim
dankbaren Leser den Wunsch nach mehr: Nach ausführlicherer

Erörterung vieler Einzelfragen. Doch auf die Gesamtschau
heider Gedankenkreise und auf den Vergleich beider kam es
hier an.

Leiden. Franz M. Th. Böhl.

Max Ladner, Gotamo Buddha, sein Werden, seine Lehre, seine
Gemeinde, dargestellt auf Grund des Pâli-Kanons, Zürich,
Rascher Verlag, 1948, 396 S., Fr. 20.—.

Unter dem durch das Erleben dieser vergangenen Jahre
gereiften Eindruck, «daß das Aufgeben der Individualität zu
Gunsten einer menschenunwürdigen Vermassung ein Unglück
für alle bedeute», möchte der Verf. mit dem vorliegenden Buch
den Nachweis erbringen, daß es keine Lehre gebe, die dem
Einzelnen so ausschließlich und ohne Kompromisse alle
Verantwortung, und zwar nicht nur nach außen, sondern
hauptsächlich sich selber gegenüber übertrage, wie den Buddhismus
Er macht denn auch kein Hehl daraus, daß ihm Buddha «der



Rezensionen 459

wirkliehe Erlöser» sei (S. 163), und sieht voraus, daß in nicht
allzu ferner Zukunft die buddhistischen Missionare «auch den
Westen erobern werden; denn auch der Westen», meint er,
«wird langsam reif für die Religion der Vernunft, die mit ihrem
Wissen und ihrer unendlichen Güte dem Menschen alles bringt,
was er sich an religiöser Einsicht nur wünschen kann» (S. 59).
Der Buddhismus ist ihm auch «so eigentlich die Religion der
Freude und des Glückes; denn es gibt keine größere Freude
und kein größeres Glück als das zielsichere Streben nach
Leidensüberwindung, das im Nibbâna gipfelt, der vollkommenen
Leidlosigkeit, dem großen Frieden» (S. 279). Ladners Buch
reiht sich damit in den Zusammenhang propagandistischer
neobuddhistischer Literatur ein, mit der sich der Rezensent in
mehreren seiner früheren Schriften (Buddhismus u. Christentum,

1902/09; Der Buddhismus und seine Bedeutung für unser
Geistesleben, 1904; Buddhismus im Abendland der Gegenwart,
1928) allgemein auseinanderzusetzen versucht hat. Im
vorliegenden Fall anerkennt er zunächst gerne eine gewisse
maßvolle Zurückhaltung des Tones dem Christentum gegenüber,
die vorteilhaft von demjenigen einzelner in der Grundhaltung
gleichgerichteter Veröffentlichungen absticht. Was L.s Buch
aber vor allem auszeichnet, ist, daß er in möglichst
weitgehendem Umfang die primären buddhistischen Quellen, d. h.
den Pâli-Kanon selber zu Wort kommen läßt. Nur ausnahmsweise

zieht er auch nichtkanonische Pâli-Literatur heran, wie
(S. 224) das 5. Kapitel des Abhidhammattha-Sangaha, eines

c. dem 12. Jh. entstammenden Kompendiums buddhistischer
Philosophie und Psychologie. Sämtliche Texte gibt er in den
bekannten vorhandenen Uebersetzungen. Auf diese Weise läßt

er, nach einer kurzen Uebersicht über den Pâli-Kanon (S. 23

bis 31), vor dem Leser ein Bild von Buddhas Werden (S. 32

bis 58), von seiner Lehre (S. 59 bis 287), seiner Gemeinde (S.
288 bis 359) und seinem Erlöschen (S. 360 bis 377) erstehen,
dem es an traditioneller Fundierung nicht fehlt. Vorausgeschickt

wird in einem ersten Teil (S. 13 bis 22) ein summarischer

Ueberblick über die indische Entwicklung des religiösen
Denkens in der vorbuddhistischen Zeit, in welchem er in der
Hauptsache und kurz zusammengefaßt Ausführungen
Hermann Oldenbergs, zumeist in dessen eigenen Worten, folgt.



460 Rezensionen

Bei der Treue, mit der L. die überlieferten Texte mitteilt,
läuft nun allerdings verschiedenes mit unter, was, auf
moderne westliche Verhältnisse übertragen, den unvoreingenommenen

Leser stutzig machen könnte. Von den bekannten wenig
verbindlichen Aeußerungen gegen die Frauen (vgl. S. 333.335)
nicht zu reden, nenne ich beispielsweise nur die Vorschriften,
daß der Mönch der Buße schuldig sei, der öfter als halbmonatlich

(außer zu rechter Zeit) bade oder der den Erdboden grabe
oder graben lasse (S. 319). Wohl wird letzterem in einer
Anmerkung beigefügt: «Weil dadurch lebende Wesen getötet
werden könnten:»; aber über die kulturfeindliche Tendenz
solchen Verbotes hilft auch diese (an sich richtige) Begründung

nicht hinweg! Im übrigen werden weithin, zumal
angesichts des im Buddhistischen stark beliebten Zahlenschematismus,

an das Verständnisvermögen des Lesers nicht geringe
Anforderungen gestellt. Das gilt schon in bezug auf die sog.
Nidäna-Formel, die berühmte Kausalkette mit ihren 12
Gliedern. L. sieht in ihr «eine lückenlose Analyse des ganzen
Daseins» (S. 90). Ich habe mehr übrig für H. Oldenbergs
einschlägiges Urteil, wenn er von «der primitiven unbeholfenen
Dialektik des alten Buddhismus» spricht (Buddha, 1920, S. 257
Anm. 1). Gegenüber der von L. gepriesenen «Lückenlosigkeit»
dürfte doch schon zu denken geben, daß die heiligen Texte
selber mehrfach die Kausalitätsreihe unter Weglassung der
beiden ersten Glieder mit dem «Erkennen» (L.: «Bewußtsein»)
beginnen und das Mahânidânasutta die Kategorie der «6
Gebiete» (L.: «Sechssinnenbereich») überschlägt und von «Namen

und Körperlichkeit» (L.: «Geist und Form») direkt zu
«Berührung» übergeht. Das ist natürlich auch L. nicht
entgangen, und er unterläßt nicht, sich in einer Erklärung des
Sachverhaltes in Kürze zu versuchen (S. 98) ; aber seine Ueber-
zeugung von einer gewissen Unfehlbarkeit der von ihm restlos

bewunderten buddhistischen Lehre läßt ihn überhaupt mit
einer für kritische Regungen kaum empfindlichen Leichtigkeit
mit Anfechtbarem fertig werden. So suche ich z. B. vergeblich
nach einem tieferen Eingehen auf das Problem, wie sich
Buddhas Glaube an sittliche Vergeltung menschlicher Tat
(Karma) mit seiner Leugnung des Ich als des diese Vergeltung
verdienenden und empfangenden Subjektes verhalte, und doch



Rezensionen 461

hält L. die Anattâ- (Nicht-ich-) Auffassung für «die bedeutsamste

und entscheidendste Erkenntnis im ganzen buddhistischen
Lehrgebäude» (S. 143). Begeistert preist er sie in den Worten:
«Am jahrtausendealten Problem des Weltgrundes, an dem sich
die edelsten Geister der Menschheit fruchtlos abmühten, setzte
der Buddha die Sonde seiner ungeheuren Denk- und Erkenntniskraft

an, entthronte das ,Ich', den ,Atman' als ,Weltseele'
und ,Weltgrund', als ,Ich an sich', und setzte an seine Stelle
die Lehre vom ,Nicht-Ich'» (S. 142). Aber wie reimt sich damit
L.s eigene gelegentliche Ausdrucksweise: «Es liegt nie eine
Ungerechtigkeit dem so oder so Sein eines Wesens und dem
so oder so Sein seiner Lebensbedingungen zu Grunde, sondern
es ist immer alles aus Bedingungen entstanden, die selbstgewirkt

sind, selbstgeschaffen, selbstgesponnen, und so ist jeder
Einzelne im tiefsten Grunde selbstverantwortlich auch für
sein soziales Milieu» (S. 189) Freilich dürfte schon das
berühmte (von L. übrigens nicht mitgeteilte) Sutta vom
«Lastträger» (Samyutta Nikäya III p. 25, vgl. H. Oldenberg, Eeden
des Buddha, S. 151 f.) zeigen, wie wenig es dem alten Buddhismus

selber gelingen wollte, das besagte Problem völlig zu
überwinden, wie denn auch die von L. (S. 156) angeführte Stelle
aus dem Samyutta Nikäya I. 25, wonach es für den, der den
Wahn aufgegeben hat, keine Bande gibt, so daß er wohl sagen
darf: «ich sage», kaum viel mehr als eine Verlegenheitslösung

darstellt. Ueberhaupt dürften noch manche Dinge erheblich

weniger einfach liegen, als die Absolutheit gewisser
Aussagen L.s sie erscheinen läßt. Dahin rechne ich schon auf der
ersten Seite seiner Darstellung den Satz: «Was die alten Inder
unter ,Atman' verstanden, war nichts anderes als der geläuterte
Seelenbegriff des heutigen westlichen Denkens, und so kann
wohl gesagt werden, daß die eigentlichen religiösen
Grundelemente, deren Basis der Glauben ist, allgemein sind und sich
seit Jahrtausenden unverändert erhalten haben.»

Indessen sollen diese Bemerkungen die Anerkennung des
Ernstes und der Liebe, womit der Verfasser sich in sein Thema
vertieft hat, wie namentlich auch des Wertes des von ihm
zusammengetragenen Materiales nicht beeinträchtigen.

Basel. Alfred Bertholet.



462 Rezensionen

Joseph Chamhon, Einführung in das Verständnis der
Geschichte, Zürich, Gotthelf-Verlag, 1947, 182 S., Fr. 14.—.

Gleichsam nur improvisierend einige Tasten anschlagend
beginnt Chamhon seine Besinnung über Geschichte. Er
spricht einleitend von «Form und Inhalt in der Geschichte:»,

faßt den Begriff Form so weit, daß er so gut wie
alles «Aeußerliche», Konkrete begreift, dem gegenüber fast
nichts mehr über den «Inhalt» gesagt werden kann, mit dem
die «Substanz», «das Bedeutsame», die «Tiefenwirklichkeit»
gemeint ist. Dann aber faßt er schon beide Seiten im Begriff
der «Gestalt» zusammen, die individuell oder typisch sein
kann. Im nächsten Kapitel sucht Chamhon «den Geschichtsprozeß»

zu beschreiben. Er unterscheidet die «Epoche» als
Zeit großer Umwälzungen und Beginn neuer Dinge von
«Periode» als der Zeit mehr gleichbleibender Zustände. Er forscht
nach den Grundkräften des geschichtlichen Lebens, deutet an,
daß es eine «Labilität», nämlich Zeiten voller Spannung
gibt, in denen dann kleine Ereignisse, vielleicht Zufälle oder
auch Entscheidungen und Taten die Ereignisse auslösen,
die alles verändern. Strenge Gesetze im Geschichtsverlauf, wie
Hegels Dreitakt, Thesis, Antithesis und Synthesis, haben für
Chamhon nur höchst vorläufige und nur teilweise geltende
Bedeutung. Eigentlich stellt sich hier, so möchte der Referent
schärfer betonen, die Frage nach Notwendigkeit und Freiheit
als die tiefere Problematik der Geschichte, aber Chamhon
deutet nur an, daß der Glaube das Geschehen auf alle Fälle
nicht fatalistisch verstehe. Damit hat er den Leser, der mit
dem Autor nach christlichem Verständnis der Geschichte
fragt, gewonnen. Nun folgt ein großes Thema: «Milieu und
Tradition». Nach dem Gewitter atmet die Natur auf, die Spannung

ist gelöst, eine Zeit rulligen Lebens, da Kulturwerte
herrschend werden, bricht an und dauert länger fort. Aber in
ihr liegen Gefahren, der Kulturoptimismus kann in den Geist
der Technik umschlagen, Sitte und Tradition werden
Bequemlichkeiten und Opportunismus, bis materialistischer Genuß
die Welt beherrscht. Seit Huizingas «Im Schatten von Morgen»

las ich keine so kurz gehaltene, so das Wesentliche
treffende Analyse des «bürgerlichen Zeitalters» und seines
Zerfalls. «In der Periode ist aber Zeit und Ruhe genug vorhan-



Rezensionen 463

den für organisches Wachstum einer Persönlichkeit», stellt
Chambon im nächsten Kapitel über «den Einzelnen in der
Geschichte» fest. Die Geschichte darf den unbekannten Einzelnen
nicht vergessen. Es besteht aber die Gefahr, daß der Einzelne
sich absondert von seiner Mitwelt und ihr fremd gegenübersteht.

«Im Gegensatz zu derartigen Verzerrungen ist der echte
Einzelne in der Geschichte paradoxerweise berufen, der
sozialste aller seiner Zeitgenossen zu sein und zu bleiben.» Die
höchste Bedeutung erlangt der Einzelne, wenn er zum
«Wahrheitszeugen» im Sinne Kierkegaards wird. «Die eigentlichen
Urtypen des Wahrheitszeugen» sind die Propheten. Chambon
sucht den Maßstab für «Genie und Inspiration» zu umschreiben.
Wie entscheidet es sich, ob Inspiration aus Urtiefen des
primitiven Menschentums, aus Kräften zum Bösen oder aus dem
Willen Gottes stamme? «An ihren Früchten sollt ihr sie
erkennen», zitiert Chambon, und doch gibt es keine unbestritten
sichere Bestimmung der Inspiration. Ich würde gerne noch
die Glaubensaussage Luthers hier einfügen, wonach diejenige
die echte Inspiration wäre, die «Christum treibet». Doch
Chambon zitiert besser Paulus: «Die Geister der Propheten
sind den Propheten Untertan.»

Das 6. Kapitel handelt «Ueber eindringende
Geschichtsbetrachtung». Mit sicherer Hand stellt Chambon fest, daß

«objektive Geschichtsbetrachtung» kaum möglich ist und,
wenn sie versucht würde, «die Geschichte zum puren Ablauf
erniedrigt». Vielmehr verlangt die Geschichte «fragende
Einfühlung». «Es gilt von unserer Seite mit unserm Fleisch und
Blut, ja mit unserm Herzblut die Worte der Geschichte zu
nähren, die ohne uns zu fleischlosen Gerippen
zusammenschrumpfen würden.» Wo aber finden wir den Maßstab?
Chambon sagt schließlich: «In den Zehn Geboten Gottes.»
Und die Erkenntnis echter Tragik wird gewonnen am Maßstab,

den Golgatha allen Zeiten gegeben hat. So darf Chambon
zuletzt nach «dem höhern Allgemeinen in der Geschichte»
fragen. «Wer sich allein auf Ort und Zeit des historischen
Stoffes konzentriert und sich in konkrete Bodenständigkeiten
und das kausale Netzwerk des Geschehens verfängt, muß
gewärtigen, daß das Realste und das Höchste niemals in sein
Gesichtsfeld einragt.» Der Glaube an das Walten Gottes in aller
Geschichte gibt den letzten Einblick und Maßstab, wenn auch



464 Rezensionen

Chambon mit Recht davor warnt, Transzendentes in
Einzelereignisse hineingeheimnissen zu wollen. Wie jetzt auch die
Naturwissenschaften das mechanistische und quantitative
Weltbild aufgeben und nach den Qualitäten der Dinge und
Lebewesen forschen, so muß die Geschichtsforschung zu den
verantwortlichen Menschen zurückkehren. Die Synthese aller
Geschichte wäre dann zu sehen in einem Gemälde «Triumph
der Schuld». «Gott hat gewiß das letzte Wort in der Geschichte

— so hat die Schuld in ihr das vorletzte Wort.» Schlimmer
als die Schuld ist der Versuch der Menschen, sie als nur
relativ oder gar als nicht wesentlich oder wirklich hinwegzu-
philosophieren. Doch bleibt demgegenüber «die Tatsache der
objektiven Unzerstörbarkeit der Schuld». «Was geschehen ist,
kann nicht ungeschehen gemacht werden», sagt Lady Macbeth.

Und doch bleibt Hoffnung; sie ist das Unglaublichste.
Chambon wagt zuletzt, alle Geschichte als nur «vorletzte
konkrete» zu bezeichnen, der Gott sein Ende setzt.

So führt Chambon in das Verständnis der Geschichte ein,
ohne jede schulmäßige Art, und doch in streng durchdachter
Gedankenführung, mit Hilfe einer überreichen Fülle
trefflicher Beispiele, in großer Weite der Glaubensgesinnung, die
vor jeder Vergegenständlichung des Glaubens warnt, damit
ihre wahre geistige Kraft nicht erlahme.

Einer zweiten Auflage möge es dienen, wenn wenige kleine Irrtümer
berichtigt werden: S. 32: Karl II. von England war nicht der Bruder,
sondern der Sohn des hingerichteten Karls I. S. 76: Der Reichstag von Worms
fand 1521, nicht 1520 statt. S. 122: Rousseau besuchte den in Vincennes,
nicht in Valenciennes gefangenen Diderot. S. 132: Der Verfasser des

«Johannes-Evangeliums» ist wohl kaum der «Jünger, welchen Jesus
liebhatte». S. 136: In «seinem Handbuch des Mittelalters» wird der Student
kaum die «Hauptkräfte der Gegenreformation» finden. S. 141 : Gibt es

einen «Aluminiumblitz», meint der Verf. nicht Magnesium? Zu den

Bemerkungen über Machiavelli S. 174/75 hätte ich einige Fragezeichen zu
machen auf Grund meiner Untersuchung: «Machiavellis Staatsgedanke».

Zollikon-Zürich. Leonhard von Muralt.

Hans Spahn, Gott, Seele, Bruder, Konfirmandenleitfaden, 5.,
umgearb. Auflage, Bern, Verlag Paul Haupt, 1947, 54 S.,

Fr. 2.20.

Das vorliegende Büchlein scheint im Laufe der Jahre Glück
gehabt zu haben; es hat sich offenkundig im Gebrauch be-



Rezensionen

währt und darf zum fünften Male in etwas modernisiertem
Gewände in die Welt des kirchlichen Unterrichtens hinausziehen.
Es ist ganz «up to date», sogar die Atombombe hat ihren Platz
gefunden. Daß daneben von Taufe und Abendmahl nur in einer
Fußnote im Kleindruck die Rede ist, hat wohl auch seinen
Grund. In früheren Auflagen war für diese Dinge etwas mehr
Raum vorhanden, doch war damals der Umfang des Leitfadens
erheblich größer. Heute hat man sich auf das dringlich
Notwendige beschränkt, und dazu scheint Taufe und Abendmahl
nicht zu gehören. Wichtiger ist, daß geredet werde von den
«wahren göttlichen Schutzmächten alles Lebens».

Es wäre angesichts des Erfolges dieses Leitfadens doch die
Frage zu erheben, oh nun wirklich darin ein Zeichen besonderer

Fortschrittlichkeit auf dem Gebiete unsres kirchlichen
Unterrichtens liegt. Es gibt auf dem Boden eines reformierten
Katechismus in unsren schweizerischen Kirchen zwei Typen
von Unterrichtshüchlein, die ihrem Wesen nach deutlich
getrennt sind: es finden sich mehr oder minder populäre
Darstellungen religiöser Lebensweisheit und Lehensgestaltung,
und Versuche einer reformierten Auslegung zentral wichtiger
Schriftworte. Beides kann man nicht in einem Büchlein
vereinigen, und darum sollte man sich zwischen beiden Möglichkeiten

entscheiden. Daß Spahn die Wahl in aller Einseitigkeit
getroffen hat, vielleicht ohne sich dessen klar bewußt zu sein,
darin dürfte der symptomatische Wert seines Leitfadens liegen.

Es ist nämlich so, daß ein «Leitfaden» etwas ganz
Bestimmtes zu geben hat, nämlich eine geistige Wachstumshilfe
für den heranwachsenden jungen Menschen, Mahnung und
Rat für verschiedene Möglichkeiten des alltäglichen Lebens in
christlicher Beleuchtung, und damit dürfte dem jungen
Menschen, wenn es recht getan wird, durchaus ein Dienst geleistet
sein. Es ist das Bemühen des Verfassers, sich dem Verständnis
des Konfirmanden anzupassen, in aller Anschaulichkeit, mit
vielen Bildern und in breiter Ausführlichkeit, dem jungen
Menschen eine Auswahl wichtiger Gedanken nahezubringen.
Daß die Bilder nicht immer überzeugend wirken und daß der
biblische Extrakt, gemessen am Inhalt der Schrift, sehr dürftig

ausgefallen ist, sollte bei einem pädagogisch Interessierten
heute keine Bedenken erwecken; denn es ist ja die Eigenart

30



466 Notizen und Glossen

unserer Bemühungen um die jüngere Generation, daß wir ihr
die Uebernahme von allzu viel Stoff ersparen und lieber
auf das seelische Werden der heranreifenden Persönlichkeit
achten.

Das bringt es mit sich, daß der Verfasser stets und immer
ausgeht von den äußeren Lebensbedingungen unserer Zeit, so
wie er sie eben sieht, und daß gescheit oder ungeschickt,
einleuchtend oder unbefriedigend erklärt, ermahnt und zugeredet
wird. Irgendwo im Kinde liegt ja die Möglichkeit eines
Anknüpfens und Aufbauens; es bringt das Notwendige zum
weiteren Werden mit sich, und Sache des Unterrichtes ist es, vom
religiösen Standpunkt aus die nötigen Wachstumshilfen zu
bieten und zum Werden einer religiösen Linie in der endgültigen

Struktur des gereiften Menschen beizutragen. Wir möchten

keineswegs behaupten, daß solche Bemühungen unwichtig
wären, doch dürfen wir vielleicht daran erinnern, daß auch
die schönste religiös-sittliche Persönlichkeit eines Tages dem
Tode zum Opfer fällt. Der Leitfaden wird angesichts dieser
Tatsache das ganze Gewicht auf das Geschehen vor jenem
bedauerlichen Ereignis legen müssen.

Nun gäbe es aber noch eine andere Art zu unterrichten.
Man könnte ausgehen von dem, was Gott in der Taufe am
Katechumenen getan hat; man könnte weiter reden davon, daß

alles Unterrichten der Kirche den Getauften einlädt zum
Tische des Herrn; man könnte betonen, daß es nicht um
Wachstumshilfe geht, sondern um Wiedergeburt zum neuen
Leben, zum Bürger der ewigen Welt und Miterben des ewigen
Lebens, also run eine neuschöpfende Tat des lebendigen Gottes,

die nicht aus den natürlichen Gegebenheiten des jungen
Menschen sich herleitet, sondern aus dem grundlosen Erbarmen

Gottes. Dann prägt sich im Unterweisen der Kirche etwas
ganz anderes aus: neben allem Lehren und Ermahnen, das
durchaus seinen Platz hat, steht die Tatsache, daß überall
dort, wo Gott sein Wort verkündigen läßt, er selbst mit der
Kraft seines Geistes mit dabeisein will und das tut, was auch
der denkbar beste Unterricht nicht tun kann: er schafft das

neue Leben durch die Macht seiner Vergebung und Heiligung.
Dieses Geschehen ist uns dort verheißen, wo Gottes Wort
verkündigt wird, und darum hat durch alle Jahrhunderte die



Miszellen 467

Kirche Inhalt und Form ihres Unterrichtens in der Auslegung
eines «Verbum abbreviatum» gefunden. Denn es ist allzeit der
feste Glaube der Kirche gewesen, daß aus der Predigt des
Wortes die Rettung auch für den jungen Menschen herkomme.
Darum sind die Katechismen der Väter bewußt und ausschließlich

Auslegung der Schrift gewesen, und dort, wo man unter
uns der Verkündigung des Wortes im Blick auf die
Verheißung noch Entscheidendes zutraut, ist das bis auf den
heutigen Tag so gehlieben.

Zwischen diesen beiden Wegen muß unsre Katechetenschaft

ihre Wahl treffen. Daß Hans Spahn dies gründlich
getan hat, ist zweifellos ein Verdienst. Daß sein Leitfaden eine
günstige Aufnahme gefunden hat, ist symptomatisch für weite
Kreise unsrer Kirchen. Und doch möchten wir vor diesem
Wege warnen; denn er endet irgendwo einmal im pädagogischen

Optimismus, der glaubt an die Möglichkeit einer säkularen

Welterrettung durch die Macht rechter Belehrung und
Erziehung. Die Bibel aber lehrt uns anderes.

Neuallschwil b. Basel. Julius Schweizer.

Miszellen.

Zur Aussprache von rnn\
Der Uebergang zu einer älteren Stufe des hebräischen Bibel-

texts in der 3. Aufl. von Kittels Biblia hebraica brachte u. a. auch
Veränderungen in der Vokalisierung der Gottesnamen mit sich.
Statt des gewohnten H irr, das als Jehova in unsre erbauliche
Sprache einging, lesen wir nun durchweg "1"', ohne Bezeichnung

des 0-Lauts.
Paul Kahle, The Cairo Geniza, London, 1947, S.172, Anm. 4*,

gibt als Aussprache dieser vor 1100 allein herrschenden Schreibung

X77Î an, die aramäische Entsprechung zu hebräisch DEjn
der Name, eine Aussprache, die heute noch bei den Samaritanern
bewahrt sei. Als der O-Laut seit 1100 beigefügt wurde, habe er
wohl die Aussprache sichern sollen. Aber nicht nur zeigt

* Herr Prof. Walter Baumgartner macht mich darauf aufmerksam, daß

sich diese Auffassung schon bei Gustaf Da!man, Worte Jesu1, S. löü; Wolf
Graf Baudissin, Kyrios, II, S. I't4, I Jtj, 127 A. 4 ; Willidm Bousset—Hugo
Gressmann, Die Religion des Judentums im ntl. Zeitaller, S. 3(J9, finde.

30*


	Rezensionen

