
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 6

Artikel: Ein neues Schleiermacher-Buch : zu Felix Flückiger, Philosophie und
Theologie bei Schleiermacher

Autor: Gilg, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877418

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


434 A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Buch

Fehlschlag (ThZ S. 313), bleibe hier unentschieden. Jedes
Buch muß für gewisse voreingenommene Leser ein Fehlschlag
sein. Als ich 1919 einen Feldzug gegen das Gäßchenelend
eröffnete, mußte ich häßliche Dinge über mein liebes, schönes
Zürich bekanntmachen, denn die Gesundheit meiner ärmsten
Gemeindeglieder zwang mich dazu. Viele Besitzer unhygienischer,

menschenunwürdiger Behausungen wurden über mich
zornig, und mein Unternehmen schien trotz der Mitarbeit
trefflicher Fachmänner aus vielen Gebieten ein Fehlschlag,
denn eine sehr lange Reihe von Jahren rückte man dem
Uebel nicht zu Leihe. Dann aber erwachte das soziale
Gewissen, und zu meiner Freude durfte ich Vorschläge über
die Sanierung der Altstadt machen. Heute ist ein großer Teil
der Gäßchennot beseitigt, und die Bewegung wird zum
erfreulichen Abschluß gelangen. Ich hoffe, daß sogar Herr Dr.
phil. des. Büsser eines Tages anders als heute über meine an
C. geübte Kritik denken werde. Wenn Gott mir altem Manne
das Leben schenkt, möchte ich gerne auch weiterhin für die
Rückkehr zum ursprünglichen Christentum, für das Jesus
gelebt und gelitten hat, wirken: für die Einheit von
Liebesglauben und Glaubensliebe nach seinem Vorbild.

Zürich. Oskar Pfister.

Ein neues Schleiermacher-Buch.
Zu Felix Flückiger, Philosophie und Theologie

bei Schleiermacher *.

Man darf angesichts dieser Erstlingsarbeit ebensowohl den
Mut bewundern, mit dem der Verfasser eines der kompliziertesten

und umstrittensten Probleme der neuern Theologiegeschichte

anpackt, als auch der Sorgfalt, Energie und
eindringenden Sachkenntnis sich freuen, die er in der Behandlung

seines Gegenstandes bewährt. Daß schon so etwas wie
ein Wagnis vorliegt, wenn ein angehender Forscher, statt ein

enger begrenztes Thema aus einem Teilgebiet des Schleier-
macherschen Werkes zu wählen, sich der umfassenden und in
die Tiefe greifenden Frage nach dem Verhältnis von
Philosophie und Theologie im Denken des berühmten Mannes zu-

* Zollikon-Zürich, Evangelischer Verlag, 1948, 192 S., Fr. 14.90.



A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Buch 435

wendet, wird, wer einigermaßen von Schleiermacher weiß,
unmittelbar empfinden. Jedenfalls erfordert die anzustellende
Untersuchung Vertrautheit mit einem ausgedehnten, verschiedenen

Disziplinen gewidmeten, an geistesgeschichtlichen
Beziehungen reichen und weithin schwer oder gar außerordentlich

schwer verständlichen Schrifttum und insbesondere auch
die Fähigkeit, hei aller nötigen Akribie nicht im Dickicht noch
so bedeutsamer Einzelheiten steckenzubleiben, sondern kraft
lebendigen systematischen Denkens die großen Linien und
Zusammenhänge zu sehen, von denen her Sinn und Gewicht
gerade dunkler Partien und kniffliger Details möglicherweise
sich ermessen lassen. Das Buch Flückigers, das ursprünglich
der Basler Theologischen Fakultät als Dissertation eingereicht
worden, überzeugt davon, daß das Wagnis geglückt ist; es
erhebt sich beträchtlich über das Niveau einer bloß
anerkennenswerten, fleißigen, ihres Gegenstandes nicht unwürdigen
Studie und verdient das Prädikat einer die Erkenntnis kräftig
fördernden, vorwärtsführenden Leistung.

Indem der Verfasser an der ein Jahrhundert hindurch
jeweils mehr oder weniger intensiv gewesenen Bemühung um
die Interpretation Schleiermachers Anteil nimmt, stößt er,
was sein Problem betrifft, auf recht mannigfaltige, ja
widersprechende Auskünfte. Es genügt, an die so oder so voneinander

abweichenden oder teilweise geradezu einander
entgegengesetzten Auffassungen von Bender, Heinr. Scholz, Süs-
kind, Wehrung, E. Brunner, Stephan zu erinnern. Zwar
herrscht insofern Einhelligkeit, als irgendwelche Beeinflussung

der Dogmatik durch die Philosophie — gewiß mit Recht
— nirgends in Abrede gestellt wird; aber hinsichtlich der Art
und des Grades der Beeinflussung gehen die Meinungen
erklecklich auseinander. Vereinfachend und schematisierend
kann man sagen: einmal handelt es sich in der Dogmatik, so
sehr sie sich der überlieferten theologischen Begriffssprache
bedient, letztlich nur um die Vertiefung und Ausführung der
philosophischen Weltansicht ihres Urhebers; dann wieder
erscheint die Glaubenslehre eher als ein am Recht der beiden
geistigen Mächte des Glaubens und der Philosophie interessiertes

Werk des Ausgleichs und der Vermittlung, dergestalt,
daß aus dem Bestand der überkommenen christlichen Lehre

28*



436 A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Bach

gerade so viel ausgeschieden ist, als in Konflikt mit der
Philosophie hätte bringen müssen; und endlich stellt sich die Dog-
matik ihrem Gehalt nach als echt theologische Disziplin dar,
in der das philosophische Element lediglich logisch-formale
Bedeutung gewinnt. Woher solche Unstimmigkeit? Flückiger
legt den Finger auf einen Grundmangel der Forschung: man
hat in der ganzen endlosen Diskussion über die Methode
Schleiermachers immer wieder versäumt, primär abzuklären,
wie in dessen Sinn über Empirie und Spekulation zu denken
sei; damit ist man der Eigentümlichkeit des zur Verhandlung
stehenden wissenschaftlichen Verfahrens nicht wirklich
innegeworden und bei der Beantwortung der thematischen Frage
unvermeidlich in fatale Irrtümer geraten. Seinerseits hebt
Flückiger im Anschluß an die einschlägigen Aufsätze seines
Lehrers K. Barth die Wichtigkeit des «Prinzips der Mitte»
hervor; er begreift dieses als einen erkenntnistheoretischen
Grundsatz Schleiermachers, «der sehr wohl als Schlüssel zu
dessen Wissenschaftslehre verwendet werden kann» (S. 38).
Das Prinzip der Mitte besagt nämlich, daß die Wahrheit je in
der Mitte zwischen gegensätzlichen Begriffen und Bewegungen

liegt, daß demgemäß alle Wissenschaften durch einander
gegenübertretende Momente bestimmt werden, deren keines
eine einseitige, das entsprechende Gegenüber in seiner
Bedeutung verkennende Berücksichtigung erlaubt. Das Prinzip
der Mitte besagt im besondern für die Dogmatik, daß in ihr
beispielsweise weder der Spekulation noch der Empirie
ausschließliche Herrschaft gebührt, daß vielmehr von der einen
wie von der andern ausgegangen werden muß, damit es von
beiden her zur Annäherung an den gesuchten Punkt im
Dazwischen komme. Das Prinzip der Mitte impliziert die Notwendigkeit

von Entgegensetzung und Synthese; es führt zu einer
eigenartigen Dialektik der Methode; es bedingt in Schleiermachers

Entwicklungen jenes Schwebende, jene «Oszillation»,
auf die der Denker selber in seinem bekannten Brief an Fr.
H. Jacobi (S. 84 ff.) hinweist, keineswegs etwa gesonnen, für
sie um Nachsicht zu bitten. Einmal auf das merkwürdige Prinzip

aufmerksam geworden, sieht sich der Verfasser in der
Lage, hinsichtlich der methodischen Haltung der verschiedenen

Disziplinen Klarheit zu gewinnen und zumal den Fehler



A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Buch 437

einer einseitigen Charakterisierung der Dogmatik, als wäre
sie entweder rein deskriptiv oder aber rein spekulativ, zu
vermeiden. Das heißt freilich nicht, daß seine Untersuchung nun
eine einfache Sache sein könnte. Die Dinge liegen in dem zu
bearbeitenden weitschichtigen Textmaterial durchaus nicht
einfach, und es ist, wie schon bemerkt, hei Schleiermacher ohnehin

dafür gesorgt, daß man es ihm gegenüber nicht leicht hat.
Das Buch handelt in vier sehr gefüllten Kapiteln über

«Religion und Christentum in Schleiermachers Philosophie», über
«die Philosophische Theologie», über «die Grundlagen der
Dogmatik» und über «Christus und die Kirche». Unsere
Anzeige möchte — unter Verzicht auf eine gleichmäßige Skizzierung

sämtlicher Teile — zum Zweck einer kleinen Einführung
im besondern gewissen Hauptlinien nachgehen, die namentlich

in der ersten, vielleicht dem einen und andern Leser
einige Schwierigkeit bereitenden Buchhälfte ausgezogen sind.

Gilt es, das Verhältnis von Philosophie und Theologie in
Schleiermachers Werk zu erfassen, so ist auf alle Fälle
unentbehrlich eine deutliche Vorstellung vom Grundzug und von
den Grundlagen der in Betracht kommenden Philosophie und
sodann ein klarer Einblick in die Art, wie der Meister im
philosophischen Zusammenhang, also von seinen philosophischen

Prinzipien geleitet, sich über die Religion äußert. Was
das letztere Moment anlangt, weiß man ja, daß die Ethik (die
Wissenschaft von den Prinzipien der Geschichte) wie die
Dialektik an bestimmter Stelle die bedeutungsvolle Größe visieren,
und daß vorab der Ethik die Aufgabe zufällt, gemäß ihrem
methodischen Charakter, d. h. spekulativ, auf dem Weg der
Deduktion, die Religion zu definieren, das Wesen oder das
gemeinsame Element aller Frömmigkeit zu umschreiben. Flük-
kiger vergegenwärtigt also zunächst in der durch die Proportionen

seiner Arbeit gebotenen Kürze Wichtigstes aus der
Ethik, soweit er dessen für seinen Zweck bedarf, und erörtert
daraufhin einläßlich den Religionsbegriff, der sich von den

ontologischen Prinzipien der Ethik her ergibt. Dieser
Religionsbegriff geht in der Formel «schlechthiniges
Abhängigkeitsgefühl» durch die theologische Welt und teilt mit andern
allbekannten Wortprägungen das Schicksal, oft genug gründlich

mißverstanden zu werden. Von vornherein ist aber im



438 A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Buch

Auge zu behalten, daß sich die Wendung «schlechthiniges
Abhängigkeitsgefühl» in den «Lehnsätzen» der Glaubenslehre
findet, präziser: in jenen Darlegungen der Einleitung, die als
Stücke einer ausgeführten Ethik zu denken sind. Der auf den
ersten Blättern der Dogmatik aufgestellte Religionsbegriff
entstammt also zweifellos der philosophischen Sittenlehre. Er ist
(und kann seiner Provenienz nach nur sein) ein spekulatives
Gebilde. Man bekommt ihn nicht zu Gesicht, wenn man ihn
als empirisch begründet betrachtet und den Ausdruck «schlechthiniges

Abhängigkeitsgefühl» als Bezeichnung eines konkreten

Erlebnisses, eines bestimmten Gefühls, einer wirklichen
Erfahrung, sei es denn: der religiösen Grunderfahrung —
nimmt. Jede Psychologisierung des Schleiermacherschen
Begriffs geschieht um den Preis einer völligen Umdeutung seines
Inhaltes, gleichviel, ob die psychologisch verstandene Formel
als treffliche oder als mangelhafte Umschreibung des Wesens
der Frömmigkeit oder gar als karikierend empfunden wird,
gleichviel, ob sie die Indignation Hegels hervorruft oder die

sonore Anerkennung eines Lüdemann oder eines Wobbermin
erfährt. Um des authentischen Sinnes der berühmten Definition

habhaft zu werden, hat man die sie erläuternden
Abschnitte der Glaubenslehre mit den einschlägigen Angaben der
Ethik und Dialektik zu verbinden und sich in die besondere
Atmosphäre all dieser spekulativen Stücke einzuleben. Es zeigt
sich dann, daß Schleiermacher nicht von ungefähr an Stelle
des Terminus «Gefühl» auch den Ausdruck «unmittelbares
Selbstbewußtsein» braucht, sofern er nämlich das Gefühl als
den Indifferenzpunkt zwischen den entgegengesetzt einseitigen
Bewußtseinsfunktionen des Denkens und Wollens faßt, und
daß er auf der Grundlage seiner Identitätsphilosophie eine
Theorie aufbaut, in der an sich gar nicht die Frömmigkeit,
sondern das menschliche Selbstbewußtsein definiert, aber
allerdings, wie es von den leitenden Prinzipien her gegeben ist,
das Selbstbewußtsein auch in seiner Beziehung zu der
angenommenen Einheit alles Seins bestimmt wird. Man mag füglich

fragen, ob die dargebotene rein ontologische Konstruktion,
der zufolge Religion das unmittelbare Wissen des Einzelnen
um seine Bedingtheit durch das Ganze darstellt, mithin kaum
etwas anderes ist, als was sonst das natürliche menschliche



A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Buch 439

Existenzbewußtsein heißt, der wirklichen Frömmigkeit gerecht
werde. Im übrigen will beachtet sein: Schleiermacher bezeichnet

in seiner Definition das allgemeine Wesen aller Frömmigkeit,

dasjenige, was in der realen Religion die eine, die
vernunftmäßige Komponente repräsentiert, dasjenige, was, allen
Religionen, ja allen Menschen gemeinsam, «Religion überhaupt
hervorbringt, und was der (ausschließliche!) Grund und Quell
aller noch so eigentümlich gearteten Frömmigkeit ist» (S. 34) ;

er nennt das schlechthinige Abhängigkeitsgefühl ausdrücklich
nur ein postuliertes Selbstbewußtsein, das an und für sich als
wirkliches Bewußtsein nicht vorkommt. Ergibt sich von daher
die Berechtigung, ihm den Gedanken des religiösen Apriori,
das als solches der Aktualisierung bedarf, zu vindizieren?
Flückiger verneint das gegen Wehrung, bei dem er Schleiermacher

in zu große Nähe Kants gerückt und nicht gebührend
nach seiner Zugehörigkeit zur Identitätsphilosophie gewürdigt

sieht.
Der von der Ethik gelieferte Frömmigkeitsbegriff vermittelt

nach dem Gesagten hloß Erkenntnis des gemeinsamen
Elementes oder des allgemeinen Prinzips aller Religion, aber noch
nicht Erkenntnis einer bestimmten positiven Religion. Wirkliche

Religion bedeutet immer das Vorkommen der ihrem Wesen

nach überall gleichen Frömmigkeit in individuell differenzierter

Gestalt. Wirkliche Religion ist somit erst erfaßt, wenn
man weiß, wie das allgemeine Prinzip sich in der Individualität
der geschichtlichen Erscheinung realisiert. Soll sich die
Erkenntnis der Religion vollenden, so handelt es sich darum, den
Blick auf das weite Feld der religionsgeschichtlichen Phänomene

zu lenken. Dies ist das Geschäft der Religionsphilosophie.

Ihr obliegt die Darstellung der in der Geschichte
hervortretenden religiösen Formationen.. Aber sie löst ihre Aufgabe
nicht ohne Berücksichtigung dessen, was die Ethik erarbeitet
hat. Sie übernimmt den spekulativen Religionsbegriff und
benützt ihn als Kriterium, hat sie doch nicht einfach die der
Erfahrung sich darbietenden Fakten aufzuweisen und zu
beschreiben, sondern die Religionen nach ihren Eigentümlichkeiten

und Verschiedenheiten zu gruppieren, nach ihrem wechselseitigen

Verhältnis zu bestimmen, das Wesentliche und überall

Gleiche von dem Veränderlichen und Zufälligen zu unter-



440 A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Buch

scheiden. Sofern Klassifikation wertende Rangierung bedeutet,
impliziert sie das Messen der Erscheinungen an einer Norm:
die Norm ist das Prinzip des schlechthinigen Abhängigkeitsgefühls;

dem Prinzip mehr oder weniger nahekommen bedingt
den höhern oder tiefern Stand der einzelnen Religion. Die
Religionsphilosophie entwickelt die aus der Dogmatik bekannte
Stufenlehre. Aber der Verfasser bekommt Anlaß, diese mit
einer seltsamen Problematik belastet zu sehen. Nach der
Stufenlehre erscheint die ganze Religionsgeschichte als eine
stetige Entwicklung von niedriger, sinnlicher Frömmigkeit zur
reinen Frömmigkeit. Wie ist da bei der Ungebrochenheit und
Geschlossenheit des Schleiermacherschen Evolutionsgedankens

der Konsequenz auszuweichen, daß aus der
religionsgeschichtlichen Entwicklung, die voraussetzungsgemäß im Sinne
einer zunehmenden Annäherung an das Prinzip der Religion
verläuft, schließlich eine allgemeine, über das gesamte
Menschengeschlecht verbreitete, natürliche Religion resultieren
müßte, eine Religion, die nurmehr reiner Ausdruck des

schlechthinigen Abhängigkeitsgefühls, nurmehr das fromme
Selbstbewußtsein an und für sich wäre und um deswillen auch
den in der Stufenlehre als das Höchste ausgezeichneten, aber
eben immer noch dem sinnlichen Bewußtsein zugehörigen
monotheistischen Gottesglauben unter sich ließe? Gewiß,
Schleiermacher denkt nicht an eine derartige Möglichkeit oder
Notwendigkeit: «reine Frömmigkeit» gibt es in der Wirklichkeit

ja nie. Indessen Flückiger beharrt: «Wenn einmal das

Prinzip des schlechthinigen Abhängigkeitsgefühls auch der
empirischen Religion zugrunde gelegt wird, dann muß
folgerichtig auch eine diesem Prinzip entsprechende wirkliche
Frömmigkeit angenommen werden» (S. 43). Das Eindringen
des spekulativen Prinzips in die Religionsphilosophie hat eine
unheimliche Tragweite. Die positiven Elemente der Religionen
werden von der wahren Frömmigkeit abgehoben. Sie gelten
als das Fragwürdige, Abzustreifende. Die wirkliche
Frömmigkeit wird suspekt, und — wie grotesk! — eine spekulative
Konstruktion erscheint plötzlich als die wahre empirische
Religion. Ist es denn nicht Aufgabe und Zweck der
Religionsphilosophie, die positiven, geschichtlichen Religionen gerade
als solche zu ihrem Recht kommen zu lassen? Tatsächlich be-



A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Buch 441

wegen sich Sthleiermachers Darlegungen weiterhin in einer
Richtung, die von der bisher sichtbar gewordenen verschieden
ist. Nunmehr (vgl. Gl. § 10) haftet das Interesse am eigentümlichen

Wesen jeder Religion. Nunmehr sollen die positiven,
geschichtlichen Religionen eben in ihrem individuellen Sosein
erkannt werden. Auf das Besondere, Einmalige fällt nicht
mehr der Verdacht, daß es bloß unechtes Beiwerk sei. Die
einzelne Religion ist von ihrem geschichtlichen Ursprung her
durch und durch eigenartig. Es gibt im Grund nicht z. B.
«den» Monotheismus; der Gottesglaube der Christen, Juden
und Mohammedaner hat je einen völlig individuellen Inhalt
der gesamten frommen Lebensmomente. Die «Urtatsache» aber,
aus der eine Religionsgemeinschaft hervorgegangen, und kraft
deren sie ihre Besonderheit besitzt, ist um ihrer Ursprünglichkeit

willen, d. h. als nicht aus dem frühern geschichtlichen
Zustand begreifbar, als Offenbarung anzusprechen. Wahrlich
ein anderer Aspekt als zuvor! Nur: hier gilt kein Entweder-
Oder. Jeder der beiden gegensätzlichen Aspekte soll in
Betracht kommen, und entsprechend der methodischen Bedeutung

des Prinzips der Mitte soll eine Synthese angestrebt werden.

Der vorliegende Versuch einer solchen belehrt indessen
darüber, daß trotz allem und allem das allgemeine Prinzip
prävaliert.

Ordentlich überraschend wirkt in unserm Buch vielleicht
der Abschnitt über die «Reden». Zwar wird ein allfälliges
Erstaunen kaum dem Umstand gelten, daß der Verfasser die
Besprechung des Werkes von 1799 in den Zusammenhang
seiner Behandlung der Schleiermacherschen Philosophie
hineinzieht. Dieses Verfahren muß ja ohne weiteres einleuchten.
Aber man steht möglicherweise doch ein wenig unter dem
Eindruck jener Wolke von Zeugen, aus der heraus zu vernehmen
ist, wie gerade die «Reden» — sie in gewissem Betracht noch
mehr als die Glaubenslehre — je und je in religiöser Hinsicht
zur Quelle tiefer Belehrung und mächtiger Bewegung geworden;

man ist vielleicht doch nicht ganz unempfindlich geblieben
für die lange Reihe dankerfüllter und volltönender Urteile vom
jungen Cl. Harms bis W. Herrmann und noch über diesen
hinaus. Da kann einem die die «Reden» betreffende These
Flückigers mindestens ungewohnt klingen. Diese These gibt



442 A. Gilg, Ein neues Schleiermcicher-Buch

nicht einfach zu verstehen, daß die berühmte Erstlingsschrift
aufs deutlichste ihren spezifisch religionsphilosophischen
(also nicht-theologischen) Charakter dokumentiere und den
Berliner Charitéprediger in engster Verbindung mit der
neuheraufkommenden geistigen Welt, der deutschen Romantik,
zeige, sondern sie lautet entscheidend dahin, daß auch der
Religionsbegriff der «Reden» ganz und gar ein philosophischspekulatives

Produkt darstelle, mithin keineswegs auf Grund
wirklicher Frömmigkeitserfahrung gewonnen sei. Flückiger
zitiert Gundolf, der in seiner Abhandlung über «Schleiermachers

Romantik» in dem, was der Redner als Religion
hinstellt und feiert, nichts anderes als das romantische Ideal der
Bildung erblickt. Flückiger limitiert freilich seine Zustimmung

zu Gundolfs Aufstellung: die von Schleiermacher
geschilderte Religion deckt sich nicht mit der Bildung; sie
repräsentiert ein wesentliches Element der Bildung, die ihrerseits

als die umfassendere Größe neben der Religion auch
Wissenschaft und Kunst in sich schließt. Das aber billigt er
durchaus, daß Gundolf den bloß theoretischen Charakter der
Schleiermacherschen Religion unterstreicht. In den «Reden»
erscheinen Anschauung und Gefühl, beide bezogen auf das
Universum, als die die Religion konstituierenden Momente.
Dabei liegt der Hauptakzent auf der erstem. Die Anschauung
wird bisweilen geradezu allein genannt. Und eben die derart
ausgezeichnete Anschauung ist gar nicht das, was man in ihr
zu finden erwartet. Sie ist nicht eigentliche Anschauung; sie
ist ein Vorstellen, ein Anschauen in Gedanken, sie ist intellektuelle

Anschauung, ein «intuitives Sich-Versenken in eine
Idee, und in diesem Sinn eine echt spekulative Anschauung»
(S. 56). Wo Schleiermacher, um Beispiele einzelner Anschauungen

zu geben, zur Natur und zur Menschheit hinführt, da
wird nicht die reale Natur mit ihren Kräften und Massen
angeschaut, sondern da sind der vorzügliche Gegenstand der
«Anschauung» die Naturgesetze, die der wissenschaftlich
erkennende Geist denkt, und da richtet sich nicht das Auge auf
die konkreten Ereignisse und Gestalten der Geschichte,
sondern da wird die Geschichte «gerade ihrer wirklichen Inhalte
zugunsten eines abstrakten Prozesses entleert» (S. 53).
Anschauung des Universums und damit und darin Empfangen



A. Gilg, Ein neues Schleiermcicher-Buch 443

von Offenbarung, damit und darin echte Religion? Es geht in
Wahrheit um ein vorgestelltes Universum und um gedachte
Religion. Die «Reden» erwachsen nicht aus religiösem Erlebnis

und befassen sich nicht mit frommer Erfahrung. Ihr Stil
ist wohl weit mehr der Stil einer Verkündigung als der Stil
einer wissenschaftlichen Erörterung. Was aber in ihnen
verkündet wird, enthüllt sich als die Philosophie der romantischen
Totalität. Auch die viel verhandelte Schilderung des «ersten
geheimnisvollen Augenblicks», dem die Würde der Geburtsstunde

wie der höchsten Blüte der Religion zuerkannt wird,
kann, wie der Verfasser gegen E. Brunner geltend macht, nicht
vom Erlebnischarakter der «Reden» überzeugen. Ihre Bedeutung

erschöpft sich darin, dem vorzutragenden Gedanken einen
plastischen, bildhaften Ausdruck zu verleihen; sie bietet auf
keinen Fall ein Beweismoment für die Behauptung, daß
Schleiermacher der Mystik zuzurechnen sei. Und schließlich
liefern die vom Meister in den spätem Auflagen des
Frühwerks vorgenommenen Aenderungen und erst recht der in der
Glaubenslehre vertretene neue Religionsbegriff eine den letzten

Zweifel besiegende Bestätigung der vorgebrachten
Auffassung. Der Gedanke der Anschauung wird preisgegeben,
und auch der in den «Reden» zwar weiterhin verwendete, ja
sogar dominierend gewordene Gefühlsbegriff ist in der Dog-
matik, die in ganz anderm Sinn von Gefühl spricht, beseitigt.
Solche Aufhebung der einstigen Zentralbegriffe, vorab des
Begriffs der Anschauung, hätte doch sicherlich nicht erfolgen
können, wenn «Anschauung und Gefühl des Universums»
wirkliches religiöses Erlebnis gewesen wäre. Flückiger
empfindet also auch angesichts des in den «Reden» sich bekundenden

Sachverhalts jene «gewisse Paradoxie», deren er, auf die
verschiedenen Fassungen der Schleiermacherschen Religionstheorie

zurückblickend, gedenkt, die Paradoxie, «daß es nicht
die Religion selber ist, sondern die Philosophie, welche auf
Grund philosophischer Prämissen zu der Erkenntnis kommt,
es gebe ein solches höchstes Bewußtsein, welches Religion
sei, und daß es ebenfalls die Philosophie ist, welche diesem
höchsten Bewußtsein vorschreibt, was sein Wesen sein müsse»
(S. 70).

Aber nun hat sich immerhin bereits gezeigt, daß der



444 A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Buch

Schleiermacher der Ethik es für geboten hält und gewillt
ist, der die Philosophie seiner Zeit vielfach kennzeichnenden
Vordringlichkeit der Spekulation zu wehren und dem in der
Religionswelt Vorfindlichen irgendwie unveräußerliche Bedeutung

zuzubilligen. Die von ihm konzipierte Religionsphilosophie

legt Gewicht auf das durch keinerlei begriffliche
Konstruktion und Ableitung erreichbare Geschichtlich-Positive;
sie würdigt die jeweilige Eigentümlichkeit der
Frömmigkeitserscheinungen. Dabei gilt ihr Interesse selbstverständlich auch
dem Christentum. Ja sie wertet dieses als die vollkommenste
unter den monotheistischen Glaubensweisen. Und nun ist noch
mehr zu sagen; es bleibt nicht hei dem, was bisher
hervorgetreten ist. Schleiermacher entwirft über die Religionsphilosophie

hinaus oder eigentlich von ihr her eine Diszplin, die
an ihrem Teil das Christentum zum alleinigen Objekt hat, und
zwar in der Weise, daß sie in bezug auf das Christentum tut,
was die Religionsphilosophie in bezug auf die Religionen
überhaupt unternimmt. Es handelt sich um die Disziplin, die
als philosophische Theologie eingeführt wird. Unser Verfasser

redet mit Nachdruck von ihrer Wichtigkeit. Er möchte ihr
mehr Aufmerksamkeit geschenkt wissen, als er in der
Forschungsliteratur findet. Die philosophische Theologie ist nicht
einfach ein Stück der Religionsphilosophie. Gewiß, die
Methode der letztern, die Richtung auf Synthese von spekulativer
Philosophie und positiver Glaubensweise, auf «Gleichgewicht
des Geschichtlichen und Spekulativen» bestimmt auch ihre
Haltung und ihr Vorgehen. Aber indem ihr ganzes Bemühen
ausschließlich dem Christentum zugewendet erscheint, erwährt
sich, daß ihr Name mit Fug den Terminus «Theologie» enthält.
Auf dem Weg der neuen Disziplin schreitet Schleiermacher
tatsächlich zu der Arbeit oder ist gewissermaßen schon
beschäftigt mit der Arbeit, die für ihn die theologische ist. Die
Paragraphen der Enzyklopädie, welche Sinn und Aufgabe der
neuen Disziplin fixieren, lassen keinen Zweifel darüber, daß
alle in der praktischen und historischen Theologie anzustellenden

Untersuchungen und Erwägungen die sie leitenden
Prinzipien von ihr empfangen. Sie ist in Wahrheit die
theologische Fundamentalwissenschaft. Sie hat das Wesen des
Christentums zu eruieren. Sie hat demgemäß die Offenbarungs-



A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Buch 445

tatsache, in der das Christentum wurzelt und der es seine
Eigenart verdankt, ernst zu nehmen. So definiert sie denn das
Christentum als eine «der teleologischen Richtung der
Frömmigkeit angehörige monotheistische Glaubensweise», in
welcher — im Unterschied zu «andern solchen» — alles «bezogen
wird auf die durch Jesum von Nazareth vollbrachte Erlösung».
Laut solcher Definition erweist sich das christlich fromme
Selbstbewußtsein als durch die Erlösungserfahrung positiv
bestimmt. Flückiger betont den «Ansatz der Theologie» (S. 7-5,

vgl. 82 u. 93), der in und mit diesem Selbstbewußtsein, in und
mit dieser Erfahrung gegeben ist. Die «Erlösung in Christo»
wird nun doch wohl zum beherrschenden Prinzip der Dog-
matik werden. Sofort ist allerdings zu bedenken: die auch in
der philosophischen Theologie befolgte Methode bedingt ein
sehr souveränes Interpretieren der Glaubensaussage von der
durch Christus vollbrachten Erlösung. Die Religionstheorie
der Ethik und die Notwendigkeit, von zwei gegensätzlichen
Aspekten aus in der Richtung auf den Punkt in der Mitte sich
hinzubewegen, das Geschäft der Kritik und der Sichtung —
das alles ist nicht vergessen oder verabschiedet, nun die «Ur-
tatsache» visiert wird und zur Geltung kommen soll. Der
Zustand, aus dem der Mensch erlöst wird, ist eine Gebundenheit
des schlechthinigen Abhängigkeitsgefühls durch das sinnliche
Bewußtsein. Erlösung vollzieht sich als Kräftigung des reinen
Selbstbewußtseins, das immer schon da ist, aber getrübt durch
die Sinnlichkeit. Anderseits jedoch ist das signifikante Merkmal

der philosophischen Theologie wirklich nicht ein freihändiges,

unbekümmertes Operieren des spekulativen Geistes. Die
philosophische Theologie will gegebene Inhalte in Rechnung
ziehen. Sie will sich ihrer nicht entschlagen, will sie nicht
wegschieben. Sie will sich auf den christlichen Glauben stützen,

sie will ihn interpretieren — aber freilich auf Grund der
philosophischen Weltansicht interpretieren. Wie sie das
bewerkstelligt, und was das heißt, welche Plerophorie der Sätze
über Offenbarung, Christus, Erlösung, Geist hier möglich ist,
und zu welcher Umdeutung, Unter- und Einordnung der
Glaubensaussagen es von der philosophischen Totalitätsanschauung

her beständig kommt, entwickelt Flückiger durch
Skizzierung der Hauptgedanken der Apologetik (Gl. §§ 11—14)



446 A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Buch

und durch Kommentierung brieflichen Materials, namentlich
des erwähnten Jacobibriefes, den er mit glücklichem Griff in
diesen Zusammenhang stellt.

Jetzt muß und kann die Dogmatik in den Gesichtskreis
treten. Was ist's um diese Wissenschaft, die Schleiermacher in
seinem großen theologischen Werk mit einer Kunst, einer
intellektuellen Kraft und einer Hingabe, die immer wieder
Bewunderung erregen werden, bearbeitet hat? Er zählt sie
bekanntlich zur historischen Theologie und bestimmt ihre
Aufgabe dahin, daß sie die im gegebenen Zeitpunkt geltende Lehre
zusammenhängend darzustellen habe. Wie soll man das
auffassen? Durch ein Jahrhundert hindurch erstreckt sich das
Rätselraten, Behaupten und Streiten der Leser und Ausleger.
Ist die Dogmatik einfach empirisch? Führt in ihr nicht
unverkennbar das Zepter die Spekulation? Was ergibt sich aus der
vorliegenden Glaubenslehre? Unser Verfasser widmet die

ganze zweite Hälfte seines Buches dem nunmehr sich meldenden

Problem. Aber eben: er betritt, indem er seine
Untersuchung auf die Dogmatik bezieht, deren Raum ja nicht ohne
begründete Erwartung. Er kommt von der philosophischen
Theologie her, die als dogmatische Prinzipienlehre voraussehen

läßt, wie es um die Haltung einer wirklich auf ihr
errichteten Glaubenslehre bestellt ist. Und faktisch findet er sich
in seiner Erwartung nicht getäuscht. In der Glaubenslehre
waltet die gleiche Methode wie in der philosophischen Theologie

und in der Religionsphilosophie. Von bloßer Empirie
kann nicht geredet werden. Sicherlich auch nicht von reiner
Spekulation. Wieder ist die typische Doppelheit festzustellen:
Entgegensetzung und Synthese. Dementsprechend fehlt es nicht
an einer besondern, der Philosophie gegenüber relativ
selbständigen dogmatischen Grundlage. Man erinnert sich, wie
bereits in der das Wesen des Christentums umschreibenden
Formel der philosophischen Theologie der Hinweis auf den

theologischen Ansatz steckt. Doch die dogmatische Grundlage
ist kaum je richtig wahrgenommen und eingeschätzt worden.
Selbst diejenigen Forscher, welche Schleiermachers Glaubenslehre

einfach als Erfahrungstheologie ausgehen, partizipieren
an dem Irrtum, der sich seit Baur mit seltener Hartnäckigkeit
erhalten hat. Fortwährend wird mit der Rolle des in der Dog-



A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Buch 447

matik leitenden Prinzips die Theorie vom schlechthinigen
Abhängigkeitsgefühl bedacht. Das geschieht entweder so, daß

aus dem Gefühl sehlechthiniger Abhängigkeit etwas gemacht
wird, was es nun einmal nicht ist, nämlich konkretes religiöses

Erlebnis, der Kerngehalt christlicher Frömmigkeit, oder
so, daß das schlechthinige Abhängigkeitsgefühl korrekt von
der spekulativen Religionstheorie her begriffen wird. Immer
ist die Meinung, daß nach Schleiermachers gewolltem Verfahren

das Abhängigkeitsgefühl das seine Glaubenslehre
durchherrschende Prinzip sei. Wobbermin und Stephan (um nur
sie zu nennen) gehen den ersten Weg, Baur und andere den
zweiten. Wer sich jenen anschließt, verkennt den Sinn der
Religionsdefinition des Meisters, wer diesen zustimmt, leugnet
das Vorhandensein einer spezifisch dogmatischen Grundlage.
Beide Wege sind Irrwege. Auch Brunner bezieht, was Schleiermacher

über das christlich fromme Selbstbewußtsein sagt,
entscheidend auf die philosophische Bestimmung des Wesens der
Religion; er entdeckt hinter dieser ein mystisch-identitätsphilosophisches

System und vindiziert also Schleiermacher als
Frömmigkeit reine, inhaltlose Mystik, in deren Licht die breite
Darstellung der positiv christlichen Frömmigkeit, wie die
Glaubenslehre sie darbietet, sich als nur uneigentlich gemeint
zu erkennen gibt. Flückiger vermag Brunners These von der
Mystik Sehleiermachers nicht zu bejahen. Mehrfach setzt er
sich in diesem Sinn mit dem Zürcher Theologen auseinander
(S. 14 f., 40 f., 57, 98 f., 98 ff., 120, 184). An der gegenwärtigen
Stelle der Erörterung hebt er hervor: das religiöse Erlebnis
ist nicht hinter den spekulativen Formeln, wo Brunner es

sucht; es ist da, wo Schleiermacher selber sich ausdrücklich
auf die fromme Erfahrung beruft. Wer es hier nicht findet,
hat allerdings keine Möglichkeit, sich des besondern theologischen

Prinzips zu vergewissern. Aber wider alle Vorstellungen,

zufolge deren in irgendeiner Weise die Lehre vom
schlechthinigen Abhängigkeitsgefühl für die Dogmatik die
Grundlage abgeben würde, steht, durch das Programm der
Enzyklopädie wie durch dessen Ausführung in der Glaubenslehre

bezeugt, die Tatsache, daß es Schleiermacher allen
Ernstes darum zu tun ist, dem christlich frommen
Selbstbewußtsein, d. h. dem durch die Erlösungserfahrung positiv be-



448 A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Buch

stimmten Bewußtsein, die Bedeutung der dogmatischen Grundlage

beizumessen. Man darf sich hieftir ruhig auch auf die
«Sendschreiben an Lücke» stützen, so sehr es an sich geraten
ist, diese Dokumente nicht ohne Vorsicht zu verwenden. In
den «Sendschreiben» lehnt es Schleiermacher rundweg ah, daß

er das Christentum aus dem Abhängigkeitsgefühl deduziere.
Nur gröbstes Mißverständnis könne derartiges bei ihm
entdecken. Und er hat recht. Es fällt nicht etwa ihm selbst ein
grobes Mißverständnis, ein erstaunliches Selbstmißverständnis,

zur Last, dergestalt, daß seine strikte Aussage weiter
nichts wäre als ein ohnmächtiges «sie volo», mit dem der aus
der Dogmatik sich ergebende Befund grell kontrastierte.
Jedenfalls der zweite Teil der Glaubenslehre — mit dem ersten
hat es nach Schleiermachers eigener Erklärung eine besondere
Bewandtnis — bildet den reichen Beleg dafür, daß es, in Ueber-
einstimmung mit der geäußerten Absicht, um Beschreibung
des positiv christlichen Bewußtseins geht. Und es will wohl
beachtet sein: das zur Darstellung gelangende Bewußtsein «ist
nicht einfach die Frömmigkeit des einzelnen Frommen, es ist
vielmehr das Selbstbewußtsein der Kirche, welche nur in ihrer
Gesamtheit eins ist mit dem heiligen Geist» (S. 99). Als Glied
der Kirche, eins werdend in seiner Religion mit dem in der
Kirche waltenden Gemeingeist, hat das Individuum teil an der
Wahrheit. Aufgenommen in das durch die Erlösung begründete

Gesamtleben, empfängt es das neue Leben, die erhöhte
Lebendigkeit des Geistes, die Gnade als immer vorhandene
Kräftigkeit des Gottesbewußtseins. Lebend und webend im
Bereich des christlich frommen Selbstbewußtseins, erfreut es
sich der ständigen Gegenwart des Göttlichen im Menschen.
Nur in bezug auf diesen Bereich gilt, aber in bezug auf ihn
gilt wirklich: die Tatsache der christlichen Frömmigkeit ist
selber das Ereignis der Offenbarung. Wiederum ist natürlich
das schlechthinige Abhängigkeitsgefühl nicht vergessen. Stellt
es sich, wie ersichtlich geworden, als die jedem Menschen
eigene Grundform des frommen Selbstbewußtseins dar, als
«die einzige Weise, wie im allgemeinen das eigene Sein und
das unendliche Sein Gottes im Selbstbewußtsein Eines sein
kann» (Gl. §32), so ist es als Voraussetzung auch der
eigentümlich christlichen Zustände und somit als auch in den christ-



A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Buch 449

lieh frommen Erregungen «mit enthalten» zu denken. «Die
Erlösungserfahrung ist das positive, erregende Element, und
das schlechthinige Abhängigkeitsgefühl ist als die eigentliche
Frömmigkeit das erregte Element» (S. 114). Schlechthiniges
Abhängigkeitsgefühl und positive Frömmigkeit wollen in
gegenseitigem Zusammenhang dargestellt werden. Die beiden
Teile der Glaubenslehre zeigen, wie Schleiermacher das meint.
Weit entfernt, ausgeschaltet oder verabschiedet zu sein, spielt
der spekulative Religionsbegriff die ihm zugeteilte nicht
geringe Rolle. Ja, da gerade in ihm in ausgezeichneter Weise
das philosophische Anliegen der Zeit vertreten ist, bringt er
nachdrücklich zum Bewußtsein, daß der Dogmatik nicht nur
obliegt, sich auf das christliche Selbstbewußtsein der Kirche
zu gründen, sondern auch zum herrschenden philosophischen
Wissen Beziehung herzustellen, eine Beziehung, die zweifellos
mit starker Abhängigkeit der Dogmatik von der Philosophie
gleichbedeutend ist. Mit starker Abhängigkeit der Dogmatik!
Die Einflußkraft des spekulativen Systems liegt zutage. Aber
Schleiermachers Intention geht immerhin auf Errichtung einer
Dogmatik, und alle Tragweite der in der Glaubenslehre wirksam

werdenden philosophischen Prinzipien beseitigt nicht das
Faktum, «daß die dogmatischen Aussagen als solche nicht aus
dem philosophischen System abgeleitet sind» (S. 134). Freilich
liegt auch nicht bloße Beschreibung des christlichen Glaubens
vor: allenthalben spürt man das intensivste Bestreben, die
Identität der religiösen Wahrheit mit dem, was philosophisch
als das höchste Sein erkannt ist, zu erweisen. So wird die
wiederholt erwähnte eigenartige Gedankenbewegung des Auseinander

und Zueinander zur charakteristischen Haltung der
Glaubenslehre. Die beiden letzten Kapitel unseres Buches führen

tief in diese Gedankenbewegung hinein und vermitteln mit
ihrer Entfaltung von Schleiermachers Christologie, Soterio-
logie und Ekklesiologie, mit ihrer Klärung des Verhältnisses
der Glaubenslehre zur Heiligen Schrift und zur Reformation
und mit ihrer Erläuterung der Reflexionstheorie lebendige
Eindrücke von dem merkwürdigen Versuch des großen
Theologen, sein «doppeltes Programm» zur Ausführung zu bringen.

Darauf kann hier nicht mehr eingegangen werden.
Es ist sehr zu wünschen, daß es in der Schleiermacherfor-

29



450 A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Buch

schung zu einer sorgfältigen Auseinandersetzung mit Flücki-
gers Buch kommt. Dieses darf sich nicht nur neben den besten
Untersuchungen, die in den zurückliegenden fünf Jahrzehnten
erschienen sind, sehen lassen, sondern bedeutet in bestimmter
Hinsicht einen entscheidenden Schritt über sie hinaus. Wir
stehen nicht an, die Hauptthese, zu der der Verfasser
angesichts der wissenschaftstheoretischen Relevanz des Prinzips
der Mitte gelangt, für richtig zu halten. Sie besteht die Probe
an den Texten. Sie macht das theologische Werk als Ganzes
und in vielen Einzelheiten durchsichtiger und verständlicher,
als es abseits des von ihr ausgehenden Lichtes ist. Sie ermöglicht

es, bekannten Aeußerungen Schleiermachers über die
Glaubenslehre, vor denen Forscher wie Baur nur kopfschüttelnd

stehen können, relativ Recht zu geben, ohne dabei in die
Gewaltsamkeiten jener Interpreten zu verfallen, die unentwegt
auf reine Erfahrungstheologie befinden. Es beeinträchtigt
ihre Triftigkeit und Ueberzeugungskraft keineswegs, wenn
man bezüglich gewisser Teilprohleme Auffassungen hegt, die
von dem einen und andern Urteil des Verfassers abweichen.
Dazu mag man sich allerdings veranlaßt sehen. So verdienstvoll

und erleuchtend die vorliegende Arbeit ist: es bleiben doch
wohl noch Fragen. Zum Schlüsse unserer Anzeige soll nur
ganz flüchtig einiges berührt werden. 1. Flückiger erachtet
die deduktive Herkunft des Begriffs des schlechthinigen
Abhängigkeitsgefühls als evident. Hierin ist ihm völlig
beizustimmen. Und man kann sich schon darüber wundern, daß der
wahre Charakter der Religionsdefinition von so manchen
übersehen worden ist. Aber hat nicht Schleiermacher selber das
weitverbreitete Mißverständnis einigermaßen mitverursacht?
Man vergegenwärtige sich den Paragraphen 3 der Glaubenslehre.

Der Abschnitt wird von seinem Urheber als bereits
der Ethik zugehöriges Stück bezeichnet. Mit welchem Recht?
Weist § 3 fest und eindeutig in dieselbe Richtung wie § 4? Ist
der beherrschende Zug dort wie hier Deduktion? Besagt in
§ 3 «Gefühl» nicht mehrfach, auch abgesehen von der Partie,
die ausdrücklich als ein «Geliehenes aus der Seelenlehre»
auftritt, ganz im Unterschied zu dem, was von der Dialektik her
als «Gefühl» verstanden werden muß, reales Gefühl, eine
Größe, die für sich durchaus einen Zeitteil auszufüllen ver-



A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Buch 451

mag? Flückiger scheint nicht gesonnen, all denen, die auf
dem verkehrten Weg eines Lüdemann oder Wobbermin
anzutreffen sind, im Blick auf § 3 mildernde Umstände zuzubilligen.

Er verkennt zwar nicht die Fraglichkeit der Verwendung
des Ausdrucks «Gefühl» für das in der Dialektik als «relative
Identität des Denkens und Wollens» Gemeinte und vermutet
hei Schleiermacher die Absicht, «den Religionsbegriff der
,Reden' wenigstens noch in formaler Hinsicht teilweise
beizubehalten» (S. 26). Aber mit Bezug auf §3 moniert er einfach,
daß der hier gebrauchte Gefühlsbegriff von dem zu unterscheiden

sei, «was man sonst üblicherweise als Gefühl bezeichnet»
(S. 24). Von einem (verdeckten) Hiatus zwischen den beiden
Paragraphen ist nicht die Rede. Wir meinen indessen, daß es
sich um einen solchen handle, und daß eben die Nichtbeachtung

dieses Hiatus so oft der Grund für die unzulässige
Fassung des schlechthinigen Abhängigkeitsgefühls von § 4
geworden ist. Schon längst hat Wehrung (Die philosophischtheologische

Methode Schleiermachers, S. 30 ff.) mit besonderer

Energie hierauf aufmerksam gemacht. Indem man seiner
Argumentation beipflichtet, wird man an einem nicht belanglosen

Punkt dessen inne, daß man die Einheitlichkeit des
Schleiermacherschen Denkens — sie ist hier natürlich nicht
als Gegensatz zum methodischen Auseinander und Zueinander

gedacht — unter Umständen auch überschätzen könnte. —
2. Schwierige Fragen erregt Flückigers Beitrag zur Erklärung

und Beurteilung der «Reden». Im Zusammenhang seiner
Beweisführung leistet ihm, was er zu Schleiermachers
Erstlingswerk vorbringt, sozusagen den Dienst, seine Sätze über
die Religionstheorie der Ethik und Dialektik (und somit der
Glaubenslehre) zu akzentuieren und womöglich noch
einleuchtender zu machen: wie in diesen Disziplinen handelt es
sich auch bereits im Frühwerk bei der Bestimmung des Wesens
der Religion um spekulative, nicht aus wirklichem
Frömmigkeitsleben gewonnene Formeln. Man darf demnach ohne
weiteres urteilen, daß das von Flückiger aus den «Reden» als
deren Quintessenz Herausgehobene für die Erhärtung seiner
entscheidenden These kein unentbehrliches Moment abgibt,
und daß also diese These nicht eo ipso angezweifelt wird,
wenn man über die «Reden» anders denkt als unser Verfas-

29*



452 A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Buch

ser. Aber empfiehlt es sich, anders zu denken? Ein Ja, das
sich lediglich auf den früher erwähnten recht stattlichen
Konsensus stützen wollte, würde Flückiger natürlich mit Fug
nicht als hinlänglich begründet anerkennen. Auch die besprochenen

eklatanten Mißverständnisse, welche die Glaubenslehre
betreffen, sind je von einem vielstimmigen Chorus vertreten!
Das Dokument selber muß reden und gehört werden. Erwähren

sich Flückigers Aufstellungen vom Text her? Sie stehen
jedenfalls in diametralem Gegensatz zu einer Auffassung, wie
man sie z.B. bei Wehrung findet, der in den «Reden» das
trotzig-stolze Selbstzeugnis genuiner Religion vernimmt und
überdies den literarischen Erstling Schleiermachers als eine
in methodologischer Hinsicht nicht genug zu rühmende
schlechthin originale und verheißungsvolle, leider von ihrem
eigenen Schöpfer nur allzu rasch preisgegebene Leistung
feiert. Wir sind nicht in der Lage, in den überschwänglichen
Lobpreis Wehrungs einzustimmen; wir möchten namentlich
auch die «Reden» nicht um ein Haar «christlicher» machen,
als sie tatsächlich sind. Dennoch müssen wir zu den Urteilen
Flückigers und erst recht zu denjenigen Gundolfs mindestens
ein großes Fragezeichen setzen. In der sicherlich glänzenden
und bedeutenden Studie des letztern steigert sich zusehends
das fast instinktmäßige Mißtrauen des George-Jüngers wider
den Freund Friedrich Schlegels. Ein von solchem Mißtrauen
geleitetes Auge mag allerlei Dinge, die nicht jeder deutlich
wahrnimmt, außerordentlich scharf sehen; aber es wird, leicht
überscharf sehend, schließlich ein wenigstens zum Teil
verzerrtes Bild empfangen. Sei es denn, daß in den «Reden» die
Religion — peinlich genug — ins Aesthetische und wiederum ins
Romantisch-Philosophische hinüberschillern und sich in die
lockende Gloriole eines unschätzbaren Bildungselementes hüllen

kann: es geht doch nicht an, Schleiermacher geradezu
Verwechslung der Religion mit Bildung vorzuwerfen oder die von
ihm verkündete Religion kurzerhand zum blutlosen Schemen
einer bloß gedachten Religion herabzusetzen. Die «Reden» lassen

trotz allem merken, daß es ihrem Verfasser zutiefst um
etwas anderes zu tun ist als um Bildung. Das ist denn auch
dem auf Bildung versessenen Fr. Schlegel zu etwelchem
Unbehagen nicht verborgen geblieben. Nicht im Interesse der Bil-



A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Buch 453

dung und ihrer Richtung auf Totalität bemüht sich der Redner

so emsig und vehement um Unterscheidung der sichtbar
und begehrenswert zu machenden Größe von jenen geistigen
Mächten und Sphären, mit denen sie gemeinhin vermengt
erscheint, und um ihre Eingrenzung auf das ihr eigene Gebiet.
Er ist sich bewußt, ein Leben, eine Fülle, eine Kraft zu kennen,
daran die romantischen Genossen bei aller Tiefe und allem
Reichtum ihrer Bildung nicht teilhaben. So sehr er zu ihnen
gehört: er ist doch anders als sie; und so sehr seine Sprache
nicht den Prediger verraten soll: er kann und will doch nicht
irgendwelche Nachwirkungen seines Durchgangs durch die
herrnhutische Gemeinde verleugnen. Er hat einiges Recht,
im Ton des bekennenden homo religiosus mit dem Hinweis auf
das, was ihm von jeher das Höchste gewesen, sich zu
legitimieren. Mancherlei, was er in dieser Hinsicht ausspricht,
braucht wirklich nicht hohle Rhetorik und widerliche Affekta-
tion zu sein. Das Ueberprüfen und Verrechnen der einzelnen
Argumente Flückigers würde eine ziemlich weitläufige
Untersuchung erheischen; hier muß es bei diesen summarischen
Bemerkungen sein Bewenden haben. — 3. Mit dem soeben
Gesagten steht teilweise die Frage nach Schleiermachers Mystik
im Zusammenhang. Flückiger beantwortet sie, zumal gegen
Brunner, in verneinendem Sinn. Man wird ihm darin insofern
folgen sollen, als man die These von Schleiermachers Mystik,
so wie Brunner sie faßt und durchführt, für nicht haltbar
erachtet (womit selbstverständlich das gehaltvolle Werk Brunners

längst nicht erledigt ist!). Nachdem schon K. Barth mehrfach

den Finger auf wesentliche Eigentümlichkeiten der
Schleiermacherschen Theologie gelegt hat, welche sehr wenig
zugunsten der Brunnerschen Anschauung sprechen, bringt
Flückiger, noch über Barth hinausgehend, eine Reihe von
Momenten ins Spiel, denen man sich unmöglich verschließen
kann. Schleiermacher ein Mystiker? Sobald die Frage so
gestellt wird, darf man nur nein sagen. Daß aber mindestens
beim jüngeren Schleiermacher, also beim Schleiermacher der
«Reden», eine Religion hervortritt, der — sagen wir einmal
— ein mystischer Zug eingestiftet ist, möchten wir keineswegs
bestreiten. Just eine Stelle wie die den «ersten geheimnisvollen
Augenblick» heraufbeschwörende scheint uns erst dann unge-



454 Rezensionen

zwungen erklärt, wenn man auch jenen Zug durch sie belegt
findet. Ein mystischer Zug kommt in Betracht, nicht mehr.
Und dieser Zug verfestigt oder vertieft sich in der weitern
Entwicklung Schleiermachers auf keinen Fall. Eher das
Gegenteil ist zu konstatieren. Vielleicht müßte man auch
bezüglich der Frage nach seiner Mystik ernsthafter, als es im
allgemeinen geschieht, der Bedeutung gedenken, die für die
geistige Haltung des großen Mannes sein leidenschaftlicher
Anteil an der Vorbereitung von Preußens Erhebung aus
Niederlage und Schmach gewinnt. Wie dem sei, wir meinen, daß

Flückiger hinsichtlich des hier aufgeworfenen Problems nicht
die unnötige Ueberspannung einer richtigen Behauptung
vermeidet.

Das letzte Wort dieser Anzeige aber ist billig ein
nochmaliger Hinweis auf den großen Wert des Buches, verbunden
mit dem Wunsch, dem Verfasser bald wieder als einem Spender

willkommener Belehrung begegnen zu dürfen.
Bern. Arnold Gilg.

Rezensionen.

Johann Jakob Stamm, Das Leiden des Unschuldigen in Babylon

und Israel (Abhandlungen zur Theologie des Alten und
Neuen Testaments, hrsg. von W. Eichrodt und 0. Cullmann,
Nr. 10), Zürich, Zwingli-Verlag, 1946, 83 Seiten, Fr. 5.50.

Seit dem Streit um «Babel und Bibel» ist fast ein halbes
Jahrhundert verflossen. In verwirrender Fülle drängten sich
damals die Analogien auf; wir lernten inzwischen, daß es
auf die Unterschiede ankommt. Trotz aller zeitgenössischen
Freude an der Erschließung ugaritischen und auch churriti-
schen Neulandes bietet die babylonische Keilschriftliteratur
dem Erforscher der Sonderart Israels noch stets das weitaus
wichtigste phänomenologische und begriffsgeschichtliche
Material dar. So liegt denn auch das große Verdienst des Verf.s,
seinem Studiengang und seiner Basler Lehrtätigkeit entsprechend,

vor allem in der Verbindung zwischen Assyriologie
und AT. In seiner grundlegenden, nicht nur dem Fachmann
unentbehrlichen Monographie über «Die akkadische Namen-
gebung» (Leipzig 1939) verdiente er sich seine Sporen auf dem


	Ein neues Schleiermacher-Buch : zu Felix Flückiger, Philosophie und Theologie bei Schleiermacher

