
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 6

Artikel: Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney : ein Epilog

Autor: Pfister, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877417

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


O. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney 411

Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney.
Ein Epilog.

Wenn ich in meinen Schriften «Das Christentum und die
Angst» 1944 (zitiert: ChrA) und «Calvins Eingreifen in die
Hexer- und Hexenprozesse von Peney» 1947 (zitiert: CE) eine
der bedauerlichsten Episoden aus dem Leben des gewaltigen
Reformators einer Untersuchung unterzog, so geschah es
gewiß nicht aus Freude, das Strahlende zu schwärzen. Vielmehr
gab ich mir die allergrößte Mühe, die fast übermenschliche
Größe des körperlich schwer leidenden Mannes, seine
unbedingte Hingabe an Gott, seine unermeßlichen Verdienste um
die sozialethische Kultur, die Rettung des Protestantismus, die
Erschließung weltweiter dringlicher Aufgaben des christlichen

Glaubens ins gebührende Licht zu setzen (CE S. 186

u. ö.). Wenn mich R. Stickelherger als konsequenten Antical-
vinisten hinstellt, so widerspricht dies dem Sachverhalt (CE
S. 190).

Wenn ich trotz meiner Bewunderung für die Ungeheuern
Leistungen des Riesen von Noyon auch von seinen dunkeln
Schattenseiten mit ungewohnter Offenheit rede, so geschieht
es nicht nur um der historischen Wahrhaftigkeit und Gerechtigkeit

willen, sondern auch und noch mehr aus einer inneren
Notwendigkeit, die mich seit Jahrzehnten in immer steigendem
Maße beunruhigt, ja quält. Es ist die ungeheure Tragik des

Widerspruches zwischen dem, was Jesus Christus als Herz-
und Kernstück seines Evangeliums, als einziges Gebot (Matth.
22, 87—40) und einzigen Weg zur Seligkeit (Luk. 10, 25—28,
Matth. 25, 31—46) klar und deutlich hingestellt hat, und dem,

was die Theologen und offiziellen Kirchenmänner daraus
gemacht haben. Die von Jesus gebotene Liebe, die über dem
Glauben stehen sollte (1. Kor. 13, 13), die allein des Gesetzes

Erfüllung ist (Rom. 13, 10), an der allein man die Jünger
Jesu erkennen soll (Joh. 13, 34), mußte eigentlich nach dem

Willen des Meisters die Geschichte der Christenheit zu einem

einzigen Wettstreit um die Verwirklichung der Liebe machen.
Statt dessen weist die Kirchengeschichte gerade bei den
eifrigsten und offiziellen Kirchenmännern und Theologen bei
weitem vorherrschend eine verhängnisvolle Verlagerung des



412 O.Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney

Interesses auf öde, haßerfüllte Zänkereien um Dogmen, Riten,
kirchliche Institutionen, daher mörderische Glaubenskriege
ohne Zahl auf, sogar Verwüstungskriege um die Feier des

heiligsten Mahles der Liebe und des Friedens, Ketzermorde
an vielen Hunderttausenden, begangen an Menschen, die auch
nur Christus liebhatten und ihre Auffassung nach bestem
Gewissen aus der Bibel geschöpft hatten, Hexenmarterungen und
-tötungen im Namen Jesu, Schweigen zu Kolonialgreueln,
sozialen Massenausbeutungen, Pogromen usw.

In ChrA durchwanderte ich die Kirchengeschichte, um mit
Hilfe der hier allein kompetenten Wissenschaft, der Lehre von
den individuellen und kollektiven Neurosen (Massenpsychologie

und -pathologie), wenigstens eine der Hauptursachen
dieser Entwicklungen nachzuweisen, die aus der Geschichte
der Christenheit, wenn auch die Liebe nie gänzlich erlosch,
ein Gemisch von Christentum und Antichristentum machen.
Bei näherer Untersuchung stellte es sich heraus, daß die
Veränderungen, die der Liebesglaube Jesu erlitten hatte,
haargenau mit denjenigen übereinstimmen, die wir bei der
Entstehung von Neurosen beobachten, was von psychiatrischer
Seite auch völlig anerkannt wurde. Gleichzeitig zwang mich
der geisteshygienische Plan, den Schäden mit unbestechlichem
Wahrheitsernst auf den Grund zu gehen, auch wo vertraut
und lieb gewordene Geschichtslügen zu bekämpfen waren.
Natürlich mußte auch das gesund Gebliebene liebevoll aufgesucht
werden.

Besonders viel Mühe verursachte die Untersuchung Calvins
und der von ihm ausgehenden Wirkungen, und zwar darum,
weil die Calvinbiographik, abgesehen von einigen kurzen
Darstellungen, bedenklich im argen liegt, und dies seit Erscheinen
des Monumentalwerkes von Doumergue schlimmer als jemals.
Bei seinem kurzen Bericht über das Verhalten des Reformators

in den Hexenprozessen von Peney mußte ich neben
zwei Textentstellungen (CE S. 39, 43 f.) das Unterdrücken
einer Menge für die Beurteilung des Sachverhaltes unerläßlicher

Tatsachen (39, 43—46, 65) feststellen. Man glaubt es
dem Andenken Calvins meistens bis zur Gegenwart schuldig
zu sein, ihn und die in seiner Umwelt herrschenden Zustände
in einer Weise zu idealisieren, die den Tatsachen ins Gesicht



O. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney 413

schlägt und ihren Kenner mit Entrüstung erfüllen muß (CE
S. 105 f.). Alfred de Quervains trefflicher Ausspruch, Calvin
verbiete jede Idealisierung (Calvin, 1926, S. 5), fand wenig
Beachtung. Auch die Rücksicht auf das Urteil des Volkes oder
der — Katholiken verwehrte eine offene Darstellung des
Sachverhaltes. Als Religionshygieniker 1 war ich zu unbedingter
Offenheit gegenüber den pathologischen wie den erfreulichen
Zügen verpflichtet. Wenn Gutersohn in seiner Volksschrift
es unbegreiflich findet, daß ich von Calvins Diabolisierung
Gottes, und dennoch in hohen Tönen vom Genfer Reformator

rede (Calvin, 1945, S. 27), so sei er daran erinnert, daß
ich für beides Beweise anführe, und daß für den gewaltigen
Religionsdiktator Nietzsches Ausspruch gilt: «Man ist nur
fruchtbar um den Preis, an Gegensätzen reich zu sein.»

Ueber ein Jahr lang wollte ich nur den reformationsgeschichtlichen

Teil herausgeben. Dann aber hegte ich das
Bedenken, daß die Leser denken könnten: «Gottlob sind jene
schrecklichen Zeiten für immer vorbei!» Dem gegenüber mußte
und wollte ich zeigen, daß noch heute, wie zu allen Zeiten,
die Grundforderung des Liebesglaubens und der Glaubensliebe
Jesu mit größter Sorgfalt als Allerheiligstes der christlichen
Religion gepflegt werden müsse, ansonst die bei Calvin so
erschreckend und abstoßend hervorgebrochenen Züge, die in der
Peney-Affäre ihren liebesfeindlichen, menschenfeindlichen
politischen Höhepunkt erreichen, aufs neue zutage treten können.

Anfänge davon begegneten mir im Neocalvinismus. Auf
die sich hier sehr deutlich kundgebenden Gefahren wollte ich
hinweisen, und zwar durchaus nicht in polemischer Absicht,
sondern um den von mir hochgeschätzten Männern, die an
den genau festgestellten Orten in stark abgeschwächtem
Calvinismus offenbar die Liebe Jesu stark zurückdrängten, einen
Dienst zu erweisen. Jeder Gelehrte, der die Wahrheit für
wichtiger als sein kleines Ich hält, ist doch sicher dankbar
für jeden Fehler, den man ihm nachweist. Jesus hielt mit

1 Die Weltbewegung der geistigen Hygiene oder Geisteshygiene hat
in der Schweiz unter der Führung von Dir. Dr. A. Répond in Monthey und
Prof. Dr. H. Meng in Basel sehr bedeutende Erfolge erzielt. Ich schäme
mich durchaus nicht, seit fast zwei Jahrzehnten ihre Arbeit auf religiösem
Gebiete zu pflegen.



414 O. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney

selbstverständlicher Offenheit den Menschen ihre Fehler vor,
der Martha, dem Petrus, dem Judas; den Schriftgelehrten und
Pharisäern sogar mit erschütterndem «Wehe!». Und doch wird
ihm niemand darob Lieblosigkeit vorwerfen. Daß ich mir
selbst Mangel an christlicher Liebe vorwerfe, verhehlte ich-
nicht (CE S. 156). Ich wollte einzig und allein für die jedem
Einzelnen und der kranken Menschheit so dringend notwendige

Frömmigkeit und Lebensforderung des Meisters in die
Schranken treten und danke Gott dafür, daß er mir Kraft
verlieh, trotz meines Alters und meiner Altersgebrechen in zwei
Büchern meinen Auftrag auszurichten.

1. Die Aufnahme meiner beiden Calvinuntersuchungen.
Mein wissenschaftliches Testament ChrA wurde, von

ganz wenigen Ausnahmen abgesehen, mit einer Anerkennung

aufgenommen, wie ich sie noch niemals erlebt hatte.
Dagegen erhoben sich, neben mannigfacher lobender Kritik,

wie erwartet, ernste Bedenken gegen meine Schrift CE.
Ich befasse mich im folgenden hauptsächlich mit der Kritik,
die Dr. phil. des. Fritz Büsser, Glarus (zitiert: B.), in dieser
Zeitschrift 1948, S. 310—313 (zitiert: ThZ) und Zwingliana
1948, S. 555—558 (zitiert: Zw) erscheinen ließ. Was ich zu
meiner Verteidigung einzuwenden habe, ist, 1. daß ihn sein
Gedächtnis veranlaßt, mir nicht begangene Versäumnisse
vorzuwerfen; 2. daß er meine Aussagen vielfach unrichtig wiedergibt,

3. daß er meine wichtigsten Forschungsergebnisse dem
Leser verschweigt, 4. daß er sich auf objektiv falsche
Behauptungen historischer Tatsachen stützt, 5. daß er Sinn und
Zweck meiner Ausführungen nicht von ferne verstanden hat,
und 6. daß er mir unschöne Absichten unterschiebt, die ich
nie hegte. Vorläufig trete ich nur auf seine gegen mein
wissenschaftliches Verfahren gerichteten Vorwürfe ein.

Zu 1.: Zw S. 556 behauptet B.: «Pfister verschweigt die Vorstellungen
Calvins (C.s) um Milderung der Strafe und des Vorgehens hei
Hexenprozessen im März des gleichen Jahres 1545, wie es Kampschulte schildert
und sogar Galiffe erwähnt.> — In Wirklichkeit hatte ich an nicht weniger
als 3 Stellen klar und deutlich davon geredet (CE S. 60, 86, 90 f.) und
gezeigt, wie schwächlich C. damals vorging. Ueberdies hatte ich zweimal auf
meine (ausführlichere) Darstellung in ChrA (S. 365 f.) hingewiesen. In
der ThZ (S. 313) hat B. die vielen Wiederholungen, die ich (wohlüberlegt



O. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney 415

nach dem Vorbild des Apostels Paulus, Phil. 3,1: «Euch immer dasselbe zu
schreiben, macht euch sicher.») eingeflochten hatte, getadelt. Jetzt weiß
ich nicht, soll ich mich selbst tadeln, daß ich an diesem Punkt gemäß dem
ästhetischen Empfinden B.s zu viel oder in Anbetracht seines
affektbeherrschten Gedächtnisses zu wenig wiederholte. Andere Beispiele werden
folgen.

Zu 2.: Auch einfache Geschichtsaussagen meines Büchleins gibt B. in
psychologisch interessanter Häufung von Unrichtigkeiten wieder. In
14 Zeilen bringt er es auf 5 Fehler. Im klein gedruckten Abschnitt ThZ
S. 311 läßt er mich berichten: «Da diesen (seil, den mit der Durchführung
des Prozesses [richtig wäre: mit der Voruntersuchung der Prozesse, CE
S. 20] betrauten Burgvogt) Verurteilungen auch finanziell interessierten,
ging er sehr eifrig an die Arbeit und wandte auch die Folter an.» — Dies
habe ich weder gedacht noch gesagt. Nichts spricht gegen die Annahme,
daß der Vogt schon mit vollem Eifer sein Untersuchungsamt ausübte,
bevor ihn der Rat beauftragte, einer andern Gerichtsperson Geld
auszuzahlen oder dafür gutzustehen und sich später aus den Gütern der
Verurteilten schadlos zu halten. Daß die Weisung des Rates eine moralische
Gefahr für den Untersuehungsbeamten bedeutete, hob ich CE S. 18 hervor;
die Behauptung, daß er ihr unterlag, schiebt mir B. in die Schuhe. — B.
fährt fort: «Bei einem Teil der Angeklagten kamen so Geständnisse
schwarzer und weißer Magie zum Vorschein. Freilich hatte es dazu furchtbarer

Verstümmelungen bedurft.» — Diese Aussage trifft auf einen einzigen

Gefangenen zu (Claude Bourgeaulx, CE S. 20 f.); Darnex dagegen
bekannte ohne Folter weiße Magie und ließ sich durch Verstümmelung
keine weiteren Geständnisse abpressen, während Frau Bourgeaulx, die
weiße und schwarze Magie bekannte, unseres Wissens keine Verstümmelung
davontrug. Die beiden übrigen wurden nicht gefoltert und bekannten nichts.
— Wenn B. mir im folgenden Satze die Behauptung zuschiebt, der Rat
habe, um einen Justizmord zu vermeiden, «einen angeblichen Hexer kurz
vor dem durch die Torturen verursachten Tode rasch verurteilen» müssen,
so übertreibt er damit einen von mir korrigierten Fehler Galiffes; das

Ratsprotokoll spricht nur von befürchteter, nicht von tatsächlicher
Todesgefahr, geschweige denn von Tod infolge der Folter (CE S. 22). — Daß
C. eingegriffen habe, als der Rat «von weiteren Todesurteilen absah»,
entstellt die historische Situation. Eine einzige Angeklagte war nach
endgültiger Aburteilung dem Tode entronnen; über Melliez, der vorläufig aus
dem Gefängnis entlassen war, stund das Urteil noch aus, und Darnex sah

in allergrößter Lebensgefahr neuen, noch fürchterlicheren Martern
entgegen.

Schlimmer als dieses auf 14 Zeilen zusammengedrängte
Fehlerkonglomerat wirkt sich B.s unscharfe Erfassung der
Aufstellungen seines wissenschaftlichen Antipoden aus bei
zentralen Stoffen. Wenige Zeilen vor den besprochenen
Irrtümern phantasiert er: «Pfister möchte durch eine zuverläs-



416 O. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney

sigere Herausarbeitung von C.s Charakterbild den Mängeln
und Irrtümern der bisherigen Calvin-Forschung abhelfen»
(ThZ S. 311). Schon in ChrA, im ersten Satz des C. gewidmeten

Kapitels, hatte ich es abgelehnt, ein Bild des Reformators

in seiner fast übermenschlichen Größe... zu malen
(S. 341), und in meiner Calvinschrift stellte ich schon im
Untertitel nur «einen kritischen Beitrag zur Charakteristik und
zur gegenwärtigen Calvin-Renaissance» in Aussicht. Allein
B. scheint unfähig, ohne Entstellungen zu referieren. Es trägt
nichts ein, diesen Verdrehungen bis zum Letzten nachzugehen.

Zw S. 556, letzte Zeile läßt mich Büsser von Calvins
«völligem Liebesverlust» reden, wo ich in Wirklichkeit vom «fast
völligen Liebesverlust der kollektiv-angstneurotischen Dog-
matik im allgemeinen» geredet hatte. Solche Zitatentstellungen
hält B. offenbar für erlaubt!

Zu 3., dem Verschweigen der meisten meiner
Untersuchungsergebnisse, sei etwa an folgende, von vielen
urteilsfähigen Lesern als sehr wichtig angesehene Punkte erinnert:
An die grundsätzliche, aus diplomatischen Gründen klug vor
der Oeffentlichkeit geheimgehaltene Differenz über die Tötung
der «Zauberer» und «Hexen». C. verlangte, daß schon weiße
Magie mit dem Tod bestraft werde, z. B. Wahrsagerei, während

der Rat nur die Schädigung von Menschen und Tieren
so grausam ahnden wollte und das unmenschliche Ansinnen
des Religionsdiktators zurückwies. — B. verschweigt die
Widerlegung des landläufigen, in unzähligen Schriften bis auf
die Gegenwart verbreiteten Irrtums, die Schuld an Servets
Verbrennung habe nur im damaligen Zeitgeist gelegen (CE
S. 88 ff.). Ich nannte gegen dreißig grundsätzliche Gegner des
Ketzermordes mit ihren nach vielen Tausenden zählenden
Anhängerschaften. Ich kann heute ihre Zahl vermehren um
Hans Denck (1495—1525), Ludwig Hätzer (gest. 1525), Johann
Friedrich Joris (gest. 1556), Melchior Hoffmann (gest. 1543),
Franz Davidis (gest. 1579), Pietro Paolo Vergerio (gest. 1564;
s. Roget, Hist, du peuple de Genève, t. 4e, p. 112), Alphonse
Lyncurt (p. 121).

B. verschweigt meine ausführliche Widerlegung der
ungeheuerlichen Geschichtslügen über die angeblich idealen
Zustände im Genf Calvins zwar nicht völlig, aber er tut sie mit



O. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney 417

einer euphemistischen Bemerkung ah: «Die Wissenschaft hat
das längst besorgt. Man weiß heute, daß in Genf lange nicht
alles so war, wie es hätte sein sollen, wie es auch C. gewünscht
hätte» (Zw 557). Bedurfte es wissenschaftlicher Erleuchtung,
um diese Selbstverständlichkeit «heute» endlich einzusehen?
Gab es je einen Ort auf Erden, von dem dies nicht auch
gesagt werden müßte? Ist etwa im herrlichen Genf der Gegenwart,

das uns einen Guillaume Henri Dufour und einen Henri
Dunant geschenkt hat, in der Weltmetropole rettender
Barmherzigkeit, in der der Geist der Liebe Christi und der Freiheit
eine der erfreulichsten Zufluchtsstätten auf dieser haßerfüllten,

grausamen Erde gefunden hat, fast alles so, wie es sein
sollte? Und besteht nicht ein ungeheurer Unterschied
zwischen dem furchtbaren Terrorismus der Stadt zu C.s Zeiten
und heute? Was ich über die zeitweise grauenhaften Zustände
im Justizwesen, in der Geistlichkeit und in der Kirchenzucht
als Religionshygieniker berichten mußte, ist keineswegs
übertrieben, wie Gutersohn meint (Calvin. S. 54). Zu allen ChrA
S. 396 angegebenen Einzelheiten sind Quellenbelege in meinem
Buche angegeben, oder sie lassen sich mit Leichtigkeit
beibringen. Die Zahl der minderwertigen Genfer Pfarrer habe
ich (CE S. 114—117) zu niedrig angegeben. Gaberei nennt in
seiner «Histoire de l'Eglise de Genève» (I, p. 359 ss.) noch
einige andere: Nicolas Vandart (fortgeschickt), Claude Baud
(verbannt), Yeyron. B.weiß genau, daß noch heute über die
«idealen Zustände» in C.s Genf unglaublich geflunkert wird.
So soll sich das eben noch wilde Genfer Volk wie auf einen
Befehl des (durch Calvin verkündigten) Wortes Gottes hin
wohlgeordnet in möglichster Reinheit in Marsch gesetzt haben

während doch lange nach des Reformators Amtsantritt
eine schauerliche Verschlimmerung eintrat und erst durch ein
drakonisches Strafregiment Besserung erfolgte. Gottfried Galli
redet aber von einem Pyrrhussieg wegen der eingedrungenen
scheuen Furcht und aufgezwungenen Scheinheiligkeit (Die
lutherischen und calvin. Kirchenstrafen gegen Laien im
Reformationszeitalter, 1879, S. 261 ff.).

Die viel mühsame Quellenarbeit erheischende Widerlegung
der noch heute dem Volk aufgetischten Verwendung C.s

zugunsten einer Milderung des Flammentodes Servets (CE S. 90

bis 94) verhehlt B. Wir kommen darauf zurück.
27



418 O. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney

Zu 4: Ueber falsche Geschichtsbehauptungen B.s werden
wir noch reden müssen, wenn wir von seiner vergeblichen Ab-
schwächung des von mir bei C. festgestellten Verhaltens in
der Peney-Affäre in Anbetracht anderer Lebensfakta (Zw
S. 556), von seiner angeblich lebenslang ausnahmslos geübten
Feindesliebe (Zw S. 557), von seiner Opposition gegen die
Behauptung der Grausamkeit C.s u. a. zu reden haben.

Zu 5.: Wie wenig B. Sinn und Absicht meines Calvinbuches
verstanden hat, beweist sein Satz: «Mag nun Thurneysen
vielleicht nicht doch recht haben, wenn er bei Pfister eine
Schrumpfung der christlichen Substanz feststellt?» (Zw
S. 558) — Thurneysen hatte geurteilt, mein Buch ChrA sei
«in strenger Anlehnung an die Psychoanalyse Freuds
verfaßt Pfister ist (seil, in seinem Schrifttum) seinem
psychoanalytischen Meister weithin auch weltanschaulich gefolgt
und darüber ist die christliche Substanz auf einige bloß ethische

Rudimente zusammengeschrumpft» (Die Lehre von der
Seelsorge, 1946, S. 186). Ich hatte dieses mich nach meinem
Schrifttum nicht nur zum Ketzer, sondern zum Heiden
stempelnde Urteil durch Zitate aus zehn meiner das Wesentliche
meiner theoretischen Stellung angebenden Schriften widerlegt
und gezeigt, daß es mir überall auf das Grundgebot der absoluten

Liebe zu Gott und der relativen zum Nächsten und sich
selbst ankomme. Hinzu kommen die nichttheologischen Schriften,

in denen ich für das Grundgebot Jesu als die Summa
seiner Lehre seit Jahrzehnten eintrat. Schon 1913 bin ich in
meinem pädagogischen Hauptwerk «Die psychanalytische
Methode» hiefür in die Schranken getreten (S. 483, 3. Aufl. 1924,
S. 554 f., englische Ausgabe 1917, p. 571, vgl. auch mein in
acht Sprachen herausgekommenes Buch «Die Psychanalyse
im Dienste der Erziehung» 1. Aufl. 1917, betitelt «Was bietet
die Psychanalyse dem Erzieher?», S. 98, 3. Aufl. 1929, S. 133).
Meine Antrittspredigt 1902 wie meine Abschiedspredigt 1939

legten 1. Kor. 13, 13 aus, wobei ich es als naive Exegese, 3a
Kanzelmißbrauch angesehen hätte, die Liebe nur im ethischen
Sinne zu verstehen. Ich verstund nicht, daß die einzige Weisung

Jesu Matth. 22, 37 f., die nach seiner ausdrücklichen
Versicherung alle religiösen und sittlichen Gebote angibt und
überdies nach seiner ganz unzweideutigen Erklärung den zu-



0. Pjister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peneg 419

verlässigen Weg zur Seligkeit, als nicht einmal religiös
anerkannt, sondern zu einigen nur «ethischen Rudimenten»
herabgewürdigt werden könne (CE S. 148—155). Ich würde nicht
einmal dem Paulus eine Schrumpfung der christlichen
Substanz zu ethischen Rudimenten vorwerfen, wenn er Gal. 5, 14

sagt: «Das ganze Gesetz ist in einem, Worte erfüllt: ,Du sollst
deinen Nächsten lieben wie dich selbst'; denn nach Matth. 25,
31—46 ist schon die Barmherzigkeit allein nach Jesu unwider-
sprechlichen Worten ein sicherer Weg zur Seligkeit.2 Ist es
wirklich meine mehr als ketzerische Verdorbenheit, die sich
von dem, der sich unseren einzigen Meister genannt hat, sagen
läßt, worin die Substanz der christlichen Frömmigkeit und
Lebensführung besteht, und nicht von Calvin oder einem neo-
calvinistischen Dogmatiker? Würde Jesus heute nicht mehr
ein Kind, sondern einen Professor der Dogmatik vor uns
hinstellen und sagen: «So ihr nicht werdet wie dieser Dogmatiker,

so könnet ihr nicht ins Himmelreich kommen»? — Wenn
B. mir jetzt nicht mehr «Schrumpfung auf einige ethische
Rudimente» vorwirft, so anerkenne ich die Milderung des Spruches,

der mich unter die Ketzer stellt; dafür ist aber nicht nur
mein Schrifttum, sondern meine Person mit Bann belegt. Der
junge Dr. phil. des., der zum Protestantismus überzutreten im
Begriffe steht oder soeben übergetreten ist, wird wohl noch
einiges von dem zu lernen haben, was wir evangelischen Christen

unter protestantischer Freiheit verstehen, bevor er das
Recht hat, einem Manne, der 42 Jahre lang mit inniger Freude
und Dankbarkeit sein Pfarramt bekleiden durfte, die christliche

Substanz abzuerkennen. Ich glaube, daß es dem
Bibelglauben und dem Wesen des Protestantismus nicht
widerspricht, wenn man sich in der Zentralfrage nach dem Wesen
des Christentums bei Jesus selber Rat holt und an dasjenige
hält, was ihm das Einzige, was not tut, war, und nicht hei Calvin

oder Calvin-Panegyrikern.
Zu 6.: B. fühlt sich bemüßigt, mich mit folgenden Worten

zu verdächtigen: «Es geht Pfister vielmehr um eine persönliche
Auseinandersetzung mit den Vertretern der heutigen Calvin-
Renaissance als um die Wahrheit über Calvin. Er möchte
(jene) einmal treffen» (ThZ S. 312). Es ist bekanntlich sehr

2 Vgl. ChrA S. 519: «Moralismus Jesu», S. 145, 157—165.

27«



420 0. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney

leicht und sehr wirksam, solche Verdächtigungen in die Welt
zu stellen. «Semper aliquid haeret.» Ob es wissenschaftlich,
edel und christlich ist, mögen andere entscheiden. Ich verzichte
auf Verteidigung.

2. Calvins Verhalten in den Peney-Prozessen.

Blisser findet «die Voraussetzung, das Vorurteil, mit dem
P. an seine Arbeit (seil, über C.s Verhalten in der Peney-Af-
färe) herangetreten ist, bedenklich» (Zw S. 556). Dieses
Vorurteil existiert natürlich nur in B.s Phantasie. Erst nach sehr
langwierigen und mühsamen Untersuchungen erkannte ich
die bisher von den Calvin-Forschern übersehene große
Bedeutung der Einmischung in die Hexenprozesse (CE S. 63 bis
66). Daß der Reformator vorgängig jeder gerichtlichen
Untersuchung, wenige Monate nach einer Hekatombe von 34= Hexerund

Hexenmorden einen neuen Massenmord von solchen
Opfern des Aberglaubens forderte, und zwar auch der «weißen
Zauberer» (CE S. 33—38), daß das Inquisitionsverfahren dieser

grausamen Forderung dienen sollte, war mir eine grausame

Enttäuschung, die ich lange nicht glauben konnte.
B. kann meine Feststellungen natürlich nicht widerlegen.

Er gibt die historischen Fakta nicht direkt zu, wie ja offene
Aussprache seiner Ansicht nicht überall seine Stärke ist; aber
er anerkennt die Echtheit der von mir als Quellen benutzten
Dokumente und nennt die Affäre «bestimmt unerfreulich»
(Zw S. 556). Was er beanstandet, ist das von mir ihr beigelegte

«Gewicht, das ihr im Verhältnis zu den andern Fakten
im Leben C.s auf keinen Fall beikommt». Es sind jedoch
gerade diese anderen Falcta, die mein Urteil bestätigen. Das
betrübende Kapitel von C.s den Rat weit hinter sich lassender
Grausamkeit wird uns alsbald die Beweise liefern.

Einen Versuch, meine Darstellung des Verhaltens C.s im
Wesentlichen zu entwerten, unternimmt B. aber doch: Er
behauptet allen Ernstes, man wisse nicht, was der Reformator
vor dem Rat bei seinem Eingriff in das Prozeßverfahren
gesprochen habe (Zw S. 556). Wir kennen aber sehr genau, wenn
nicht den Wortlaut, so doch den entscheidenden Inhalt, nämlich

die Forderung, die ganze Rasse der vielen Zauberer aus
Peney auszurotten und die Untersuchung nach dieser Ziel-



O. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peneij 421

bestimmung einzurichten (CE S. 31, Faksimile, 33 ff.) - Den vor
über 50 Jahren von Adolf Zahn geäußerten Einwand, das
Protokoll sei von Feinden C.s hergestellt worden, hatte ich schon
CE S. 95 widerlegt. Kein Ratsschreiber hätte eine solche
Fälschung gewagt, und der Fortgang der Angelegenheit beweist
nur zu deutlich, daß das Protokoll recht hat.

B. verübelt es mir, daß ich von einer unerhörten Blamage
C.s geredet hatte, weil der Reformator, der so bestimmt die
eben genannte Massenhinrichtung verlangt hatte, und auf dessen

Begründung der Todesforderung die ganze Stadt wie die
Justizbehörde selbstverständlich aufs höchste gespannt waren,
nicht eine einzige Tatsache vorbringen konnte, die auch nur
eine der Protokollierung würdige Untersuchung gerechtfertigt

hätte. Ist es denn nicht ungeheuerlich, wenn ein so
einflußreicher und als christlicher Religionsdiktator wirkender
Mann eine mit den üblichen Martern der légitime inquisition
verbundene Anschuldigung öffentlich ausspricht und unschuldige

Menschen in die entsetzlichste Gefahr der Folterung
und Verbrennung mit Hilfe eines Schneeballenverfahrens (CE
S. 66) bringt und dann keine positiven Grundlagen seiner
unmenschlichen Forderung aufweisen kann? Und wie schrecklich

wären die Folgen gewesen, wenn der Rat ebenso grausam
wie C. und Pfarrer Bernard gewesen wäre! (CE S. 68—71).

Zum Servet-Handel habe ich nur einige für die Calvinforschung

bezeichnende Tatsachen zu ergänzen. Ich führte S. 90

bis 95 den Beweis, daß die von den Calvin-Panegyrikern
immer und immer wieder behauptete Verwendung Calvins
zugunsten einer Milderung des Flammentodes in Schwerttod
nicht stattgefunden haben könne. Abgesehen von den
Ratsprotokollen, die eine offizielle Intervention sicher hätten melden

müssen, grub ich aus des Reformators bald nach der
Verbrennung des Märtyrers erschienenen Schrift «Defensio ortho-
doxae fidei» jene Stelle aus, in der sich C. darüber beklagt,
daß man ihn für alle Beschlüsse des Rates und so auch für den
Flammentod des Spaniers verantwortlich mache, und fortfährt,
alle Guten und Bösen werden ihm bezeugen, daß er nie ein
Wort über die Todesart des Hingerichteten geäußert habe (CE
S. 93 f.). Damit ist offenbar auch die Milderungsaktion als
unmöglich nachgewiesen. Abgesehen vom unzweideutigen Wort-



422 O. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney

laut der Erklärung Calvins hätte er mit Wonne seinen
Entlastungsbeweis durch Zeugen seines Milderungsunternehmens
geleistet, anstatt das Gegenteil zu versichern (CE S. 93 f.).

Woher kommt es, daß diese Erklärung, die Calvins
angebliche Milde gegen Servet widerlegte, unbekannt blieb? Wie
groß die Verlegenheit der Calvin-Panegyriker war, verrät eine
Textentstellung Félix Bungeners in seiner Calvin-Biographie
(Paris et Amsterdam, 1862, p. 379). Er zitiert die von mir vorhin

angeführte Stelle aus Calvins «Defensio», aber kühn
eingeleitet durch die Worte: «Calvin hat uns Details hinterlassen,
welche eigenartig unsere Aufgabe erleichtern. ,Seitdem Servet
sagt er, ,seiner Häresien überführt war habe ich keine
Klage auf Todesstrafe gegen ihn erhoben; und hierüber sind
mir nicht nur alle Guten, sondern ...' (wie in der Defensio).»
Warum diese von Bungener ungeniert in Anführungszeichen
auf Calvin zurückgeführte, in Wirklichkeit aber blank
erfundene Zeiteinschränkung? Weil der wahre Text die längst
behauptete Milderungsaktion des Reformators für Servet
umstieß, wurde auch die Stelle von der Todesart verhehlt.

Meinen fünf angeführten Beweisen füge ich einen sechsten
hinzu. Am 26. Okt. 1553 schrieb Calvin an Farel: «Cras (seil.
Servetus) ad supplicium ducetur. Genus mortis cunati sumus
mutare, sed frustra. Cur nihil profecerimus, coram narrandum
differo» (Calv. op., vol. XIV, col. 657). Man beachte: C. will
öffentlich bekanntmachen, so daß man davon rede. Dadurch
wäre seine allgemein vorherrschende Belastung mit dem
Odium der Schuld am Feuertod mit einem Schlage zum Schweigen

gezwungen worden. Allein eine solche unmittelbar
erfolgende (Praesens «differo») öffentliche Erklärung ist niemals
erfolgt! Der Grund ist derselbe, der C. auch sonst zum Schweigen

über die behauptete Milderungsunternehmung zwang:
Diese hat offiziell oder vor der Oeffentlichkeit niemals
stattgefunden.

Was macht nun die Calvinforschung angesichts dieser
Verlegenheit? Der Kirchenhistoriker Louis Ruffet gestattet sich
die auch bei Doumergue uns in dem kurzen Bericht über die
Peney-Prozesse zweimal (CE S. 39, 43) begegnete Textentstellung.

In seiner übrigens vorzüglichen Vorlesung vom 8. Okt.
1909 (Genf, 1910, p. 18), betitelt «Calvin et Servet», sagt er:



O. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney 423

«Calvin und seine Freunde waren lebhaft bewegt, als sie diesen

Urteilsspruch (seil, von Servets Verbrennung) erfuhren
Calvin schrieb an Farel: «Wir haben nichts erreicht, ich

werde Dir die Gründe mündlich (de vive voix) sagen» (p. 18).
— Aus einer möglichst öffentlichen, zum Tagesgespräch
gemachten Bekanntgabe wird eine mündliche Privatmitteilung,
aus dem Präsens eine unbestimmte Zukunft! Der Grund liegt
auf der Hand: Auf die Frage: «Welche Gründe gab Calvin
denn öffentlich an?» hätte die Antwort erfolgen müssen: «Er
hat überhaupt keine angegeben und sich entgegen seiner
Ankündigung in Schweigen gehüllt!» Diese Unbequemlichkeit
vermied die Textentstellung; ich behaupte aber nicht, daß sie
bewußt vorgenommen wurde. Ruffet ist im übrigen ein
zuverlässiger und kritischer Historiker. Das Unbewußte kann
ihm einen Streich gespielt haben.

Bei alledem halte ich an meiner schon in CE (S. 94)
geäußerten Ansicht fest, daß C. den Scheiterhaufen für Servet
nicht wünschte, wenn er auch zu seiner Abwendung nichts
oder fast nichts tat, jedenfalls gar nichts Offizielles, so wenig
als seine Kollegen. Daß er ihn für andere Ketzer aus
Gewissensgründen hätte herbeiführen wollen, wenn es ihm möglich
gewesen wäre, beweist sein Brief an Frau von Cany (ChrA
S. 366, CE S. 94 f.).

3. Calvins Ethik und sittliches Verhalten.

a) Liebe. In ChrA S. 363 f. bestritt ich, daß C. die Nächstenliebe

gefehlt habe: «Calvin liebte sogar stark und treu, aber
nur solche Menschen, die seine Lehre annahmen und
beförderten.» «Er identifizierte sich mit seinem Werk und seinen
Werkgenossen.» So auch CE S. 97; doch gebe ich zu, daß der
Verlust von Liebe in Frömmigkeit und Ethos einen erschrek-
kenden Grad angenommen habe. Beweise folgen im nächsten
Abschnitt, der C.s Grausamkeit untersucht. Man vergesse
nicht, daß ich nur über Angstwirkungen und Peney-Prozesse
zu reden hatte.

Nun hält mir Büsser entgegen: «Auch für C. war die Liebe
Anfang und Ende aller Weisheit... Aber auch in der Tat
suchte C. — von dem unerklärlichen Verhalten in der Pest
abgesehen — ein Leben lang allen Menschen ohne Unter-



424 O. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney

schied zu helfen und zu raten, Freunden und Feinden, weil
sie als Ebenbilder Gottes lebendige Glieder einer heiligen
Gemeinschaft göttlicher Ordnung waren» (Zw S. 557). Halten

wir dem ein Kontrollbeispiel entgegen: Den edlen,
liebreichen Castellio vertrieb er wegen dogmatischer Differenzen
mit seiner Kinderschar aus Genf ins bitterste Elend hinein;
wegen eines Verhaltens, das ihm das Lob seiner Basler
Regierung eintrug, beschimpfte er ihn in seinem öffentlichen
Pamphlet «Die Verleumdungen eines Taugenichts» als
gemeinen Holzdieb, als «bellenden Hund, obszönes Geschöpf,
Vagabunden, böses Subjekt, achtmal Taugenichts» und schloß
sein häßliches Machwerk mit dem Ausruf: «Daß der Teufel
dich erwürge, Satan!» (CE S. 141). An dem frühen Tod des

prachtvollen Mannes, den C. auch aus der Ferne unbarmherzig

verfolgte, scheinen die Hetzereien des Reformators und
seiner Getreuen, die gegen Castellio «einen sehr ernst
aussehenden Prozeß anstrengten», mitgewirkt zu haben (H. M.

Stückelberger, Calvin und Castellio, Zwingliana, Bd. VII,
S. 119). — Findet B. wirklich, daß aus diesen Handlungen und
[Worten Feindesliebe hervorleuchte? Wo liegt in der krassen
Verleumdung und den beständigen Verfolgungen bis zum
Lebensende das von B. gepriesene «Helfen und Raten zum
Wohl von Freund und Feind»? Heißt die Verfluchung: «Daß
der Teufel dich erwürge, Satan!» wirklich: ihm liebevoll
beistehen, weil auch er «als Ebenbild Gottes Glied einer heiligen
Gemeinschaft göttlicher Ordnung ist»? — Jedenfalls stehen B.s
Begriff von Nächstenliebe wie seine Auffassung der
Wissenschaftlichkeit meiner Anschauung diametral gegenüber.

b) Grausamkeit. In meinem ganzen gegenwärtigen Aufsatz

spielt die Psychoanalyse, die B. für meine «unrichtigen»
Auffassungen C.s verantwortlich machen möchte (ThZ S. 312),
in der Eruierung der objektiven Tatsachen nicht die
allergeringste Rolle, wie auch in ChrA und CE die analytische
Bearbeitung erst auf die historische Feststellung folgt. B.
beschwert sich darüber, daß ich alles nur von der psychologischen

Seite her betrachte (Zw S. 557), doch trifft dies in keiner
Weise zu. Auch unvoreingenommene Nichtpsychologen können

meinen Ausführungen leicht folgen, sofern sie auf
psychologische Erklärungen verzichten.



O. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney 425

B. scheint namentlich darüber erzürnt, daß ich bei C.
besonders starke Grausamkeit zu erblicken glaube (ThZ S. 312).
War denn seine der richterlichen Untersuchung vorangehende
Forderung eines Massenmordes im kleinen Bezirk von Peney
nicht «besonders grausam»? Daß er sich in das schwebende
Gerichtsverfahren einmischte, als Darnex nach fürchterlichen
und langen, sich immer steigernden Foltern in größter Lehensgefahr

schwebte, wo C. doch annehmen mußte, daß er durch
seine Aufpeitschung des Grimmes gegen die Ketzer die Leiden

des Unglücklichen noch steigern werde, war es nicht
besonders grausam? Darnex wurde denn auch richtig gesteigerten

Qualen, auch einer neuen Form von Marter, dem «Heizen

der Füße», unterzogen (CE S. 40—42, 46—52). Daß der
Rat C.s Forderung, alle Magie mit dem Tode zu bestrafen,
offenbar als zu grausam ablehnte, wurde schon oben gezeigt.
Und der Rat war sicher nicht zart besaitet! — Daß C. gegen
die teuflische Untersuchungsjustiz nie die allergeringste
Einwendung erhob, als sie immer noch unmenschlicher wurde,
daß er schwieg, als man Unverurteilte zu Tode marterte, als
man verurteilte Menschen lebendig begrub und bis zu fünf
Tagen lang, bis zum Ende, schmachten ließ (CE S. 122), als
man die Spitalverwalterin Antonia Guillod mit zerschmetterten

Gliedern 18 Tage liegen ließ, bevor man sie mit glühenden
Zangen zwickte, ihr die rechte Hand abschnitt und die
Unglückliche als Hexe verbrannte (CE S. 67), ist bezeichnend

genug. C. war nach dem Zeugnis des wohl besten lebenden
Calvin-Kenners, E. Choisy, der «Éducateur des Consciences»
(ChrA S. 344), in Religionsangelegenheiten höchste Autorität.
Warum erklärte er nicht: Das Evangelium verbietet Hexenmord,
über dem Gebot des Mose steht das Gebot Christi; Philippus
und Petrus haben den Zauberer Simon nicht verbrannt;
Petrus wies ihn auf Gottes Vergebung hin (Act. 8) ; Paulus züchtigte

den Zauberer Barjesus nur mit temporärer Amaurose
(Ebenda 13, 11). Wenn C. mit einem Antrag auf Milderung
vielleicht auch nicht sogleich durchgedrungen wäre, so hätte
er doch seine Pflicht als Diener des Evangeliums erfüllt und
allmählich wohl Erfolg gehabt. Statt dessen hetzte er immer
nur zu schärferen Strafen: In seinem zusammen mit den Doc-
tores theologiae verfaßten «Avis censé» verlangte er, daß die



426 O. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney

Folter im Untersuchungsverfahren auf Falschmünzer, Räuber,
Zauberer und Wahrsager, sogar auf angebliche Mitschuldige
und Zeugen ausgedehnt werde (ChrA S. 364). Fiele dieser
Avis ins Jahr 1546, wie Galiffe angibt, so müßte man das
Dokument wohl u. a. auf C.s Versuch zurückführen, die Schuld
am Mißlingen der Auffindung jener behaupteten vielen
todeswürdigen Hexer aus Peney dem angeblich schwächlichen, zu
wenig grausamen Untersuchungsverfahren zuzuschieben.
Aber die Jahreszahl ist nach meiner Erkundigung beim Genfer
Staatsarchivariat ungesichert, während die Echtheit des
Dokumentes außer Frage steht. — Gesichert ist ferner C.s in erster
Instanz angenommenes offizielles Begehren, daß alle
Ehebrecher hingerichtet werden (ChrA S. 876 nach Walter Köhler),

wobei der «Sehuldbeweis» oft nur mit der Folter erpreßt
wurde. — Wenn C.s Verrat Servets an die katholische Inquisition

durch Uebergabe der Originalbriefe des Ketzers mit voller
Einsicht der Folgen für den Unglücklichen, sowie die
Zuweisung an die protestantische Inquisition in Genf von B.
nicht als grausam angesehen wird, so findet er vielleicht C.s

Verweigerung eines Anwaltes für den Eingekerkerten nicht
gerade barmherzig (R. Stähelin, 3. Aufl. III, S. 676). —
Daß in dem nur 13 000 Einwohner zählenden Genf 7—800
Jünglinge gehängt werden sollten, war nicht nur ein schlechter

Witz C.s auf der Kanzel (CE S. 119). — Als der
ungeschickte Henker zwei Brüder barbarisch hingerichtet hatte
und vom entrüsteten Rat abgesetzt worden war, erblickte C.

im jammervollen Ende der Unglücklichen nur die Strafe Gottes
für ihr hartnäckiges Schweigen (Kampschulte, Calvin, Bd. II,
S. 275 f.; H. Hoffmann, J. C., S. 60); von Mitleid ließ er nicht
eine Spur merken.

Ist es ein Wunder, daß er nicht nur bei vielen Theologen,
sondern auch in weiten Volkskreisen von Genf, Basel und
Bern (CE S. 94, 89, 90) wegen seiner Grausamkeit verschrien
war? Und findet das Auftreten C.s in der Peney-Angelegenheit
nicht vielfache Bestätigung in seinem übrigen Leben, von der
grausamen «absoluten» Theologie (s. u.) ganz abgesehen?

B. will meine Argumente entkräften. Er wirft mir vor, daß
ich zur Begründung meiner Diagnose auf Grausamkeit auf
C.s viel jüngere Auslegung von Ex. 18,22 («Eine Zauberin



O. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney 427

sollst du nicht am Leben lassen») und 1. Sam. 28 zurückgreife.
Glaubt denn B., daß C. im Jahre 1545 Exodus noch nicht
gelesen habe? Oder wo fände er die leiseste Spur von einer
exegetischen Metamorphose C.s? Hat C. nicht überall, wo noch
Quellen vorhanden sind, ausdrücklich alle Zauberer umbringen

wollen, auch wenn er im Avis censé die Wahrsagerinnen
neben ihnen noch besonders nennt, ja gerade weil er es tut?

B. läßt C.s Grausamkeit, die der Rat mehrmals zurückwies,
nicht gelten. Ich kann hierüber mit ihm nicht disputieren.
Was grausam sei, bestimmt das Gemüt. Der Hexenhammer
wurde in der Kirche, aus der B. zur unsrigen überzutreten im
Begriffe steht, ja auch von sieben Päpsten als ein keineswegs
grausames, wohl aber Gott wohlgefälliges Buch gepriesen
und der schreckliche Inquisitor Peter Arbues 1664 selig, 1867

heilig gesprochen. C.s Berufung auf biblische Gebote zum
Ketzermord mildert den Vorwurf keineswegs, sondern
beweist nur, daß die Grausamkeit innerhalb der Frömmigkeit
seine Bihelgläubigkeit in ihren Dienst zwang. Davon später
ein Wort.

Im übrigen haben eine Anzahl von Kritikern anerkannt,
daß ich C. mit keinem Worte anklage und die Tiefenpsychologie

dazu benutze, ihn von Schuld möglichst freizusprechen
(Dr. theol. Hans Schär, Schweiz. Ztschr. f. Psychologie, Jahrg.
VI, 1947. Dr. med. F. Kaufmann, Gesundheit und Wohlfahrt,
1947, S. 383).

4. Calvins Religion und Theologie.

a) Die beiden antagonistischen Gotteslehren. Es mußte
bereits gestreift werden, daß bei Calvin zwei total verschiedene
Lehren von Gott einander gegenüberstehen (ChrA S. 346, CE
S. 121, 188 f.). Beide bringen einander eigentlich in gewissem
Sinne um, und doch werden beide vom Reformator aufs
eifrigste vertreten. Die eine Gotteslehre ist lediglich vom Standpunkt

der wenigen Erwählten aus verfaßt und nur für sie
gültig. Sie könnte daher «Glaubenstheologie» genannt werden.
Die andere ist von außenstehender Sicht aus geschrieben und
gilt der gesamten, nur um wenige verminderten Menschheit.
Wer beide zusammenwirft, versteht C. nicht. Das Gottesbild
ist hüben und drüben inhaltlich gänzlich verschieden. Nach



428 O. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney

der für die Erwählten gültigen Theologie ist Gott der
Liebende, Gnädige, der «nichts als Gemeinschaft mit seinen
gläubigen Geschöpfen will, Selbstmitteilung an sie, ja Hingabe
seines eigenen Lebens an und für seine Kreaturen» (Emil
Brunner, ChrA. S. 346). Die andere Gottesauffassung kommt
am deutlichsten in der Erwählungs- und der nach C.s Willen
von ihr unter keinen Umständen abzutrennenden
Verwerfungslehre zum Ausdruck. Die trostreichen Verheißungen des

Evangeliums haben für die ungeheure Mehrheit der Menschen,
die Verworfenen, keine Gültigkeit, da die vor der Welt und den
Menschen getroffene Prädestination zur Höllenpein unabänderlich

ist. Die Zürcher Orthodoxen dachten vollkommen
calvinisch, als sie den edlen, tieffrommen Pfarrer Michael Zingg
1661 ernstlich mit Todesstrafe oder strenger Gefangenschaft
bedrohten, weil er Joh. 3, 16 ff. (Gottes Sohn nicht zum
Gericht über die Welt, sondern zu ihrer Beseligung gesandt) auf
alle Menschen bezog. Der unglückliche Glaubenszeuge, der
so gegen die Erwählungslehre gesündigt hatte, mußte bis kurz
vor seinem Lebensende deshalb in der Verbannung schwer
darben (0. Pfister, Zwingliana, 1944, S. 7—24). Er war wegen
seiner Heilshotschaft nicht «bibelgläubig» genug, denn die
Verwerfungslehre C.s galt damals als biblisch.

b) Die Erwählungs- und Verwerfungslehre. B. versichert
ohne Angabe von Gründen, meine Darstellung der
Prädestinationslehre C.s treffe nicht zu (Zw S. 558). Dafür rühmt er
in W. Nieseis «Theologie C.s» «die Darstellung der Gottes-
und Nächstenliebe» (S. 557). Dieses Werk verschweigt jedoch
fast alle Züge der für Calvin von der Erwählungslehre
unabtrennbaren (Inst. III, 23, 1) Verwerfungstheorie und
selbstverständlich in erster Linie ihre anstößigen Züge, für die ich
in meinen beiden Calvin behandelnden Schriften fast überall
die genauen Quellen angab: Daß die gesamte Menschheit mit
Ausnahme weniger Auserwählter vor Erschaffung der Welt
(Inst. III, 24, 8, Ausg. Weber, II. Bd., S. 580), also auch vor
ihrer Geburt, zur ewigen Höllenpein nach unabänderlichem
Ratschluß bestimmt ist; dies geschieht ohne Rücksicht auf
vorhergewußte künftige Sünden des Verworfenen; die Schlimmeren

können (im Gegensatz zu Jesus, Luk. 10, 28 u. Matth.
25, 31—46) verdammt, die Besseren auserwählt werden. Gott



O. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peneg 429

haßt den Esau (und damit doch wohl alle Reprobierten) vor
ihrer Erschaffung und nötigt sie, zu sündigen. Das Gefühl der
Begnadigung und die Kraft zum Guten können Verworfene
jahrelang täuschen. Und so müßte man noch lange fortfahren,
um der Reprobationslehre, die C. so unendlich wichtig war,
gerecht zu werden.

Auf meine Frage: «In wie fern hätte der grausamste Teufel
grausamer sein können als dieser calvinische Gott?» — wobei

ich daran erinnerte, daß jener supponierte Teufel für die
Begnadigung Weniger seinen gewaltigen Gegenspieler, den
Weltschöpfer Christus, die zweite Person der Dreieinigkeit,
zu Tode martern durfte, somit ein glänzendes Geschäft machte
(CE S. 126 f.) — hat mir noch niemand eine Antwort gegeben.

Niesei verhüllt die sadistischen Züge des Gottesbildes C.s
bis zur vollkommenen Unkenntlichkeit in seinem für Theologen

geschriebenen Buche. Ueberdies geht er mit dem
Text der Institutio wenig geschickt um. S. 153 behauptet er,
die Ueberschrift des ersten Kapitels der Erwählungslehre
sei so wiederzugeben: «Von der ewigen Wahl Gottes, dadurch
er etliche zur Seligkeit, etliche aber zur Verdammnis verordnet

hat». — Sind etliche plus etliche Millionen oder Milliarden

von Menschen? Im Urtext steht: «alios — alios». Otto
Weber übersetzt richtig: «die einen — die andern» (Inst. III,
21,1, deutsche Ausg. Bd. II, S. 508). Nieseis Erwählungslehre
ist ganz in usum Delphini verfaßt; ich aber schrieb nicht für
unreife Kronprinzlein, sondern für ernste Männer, denen die
Gesunderhaltung des Evangeliums, und darum das Studium
krankhafter Mißbildungen desselben wichtig ist.

5. Die Liebe Gottes bei Calvin.

B. klagt mich zu meinem Erstaunen an, ich beschuldige C.,
alle Liebe Gottes verdrängt zu haben (Zw S. 557). Wieder hat
ihm und mir sein affektbeherrschtes Gedächtnis eine Reihe

von Streichen gespielt: CE S. 100 rede ich von des
Reformators «schönen Worten von Gnade» und von Gott, der mit
einem in Liebe zu seiner Ehefrau entbrannten Ehemann
verglichen werde, wenn auch die durchgreifende Liebe und Gnade

fehlen, S. 125 von Gottes Gnade gegen die Auserwählten; daß



430 O. Pjistei, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney

C. unaufhörlich Gottes Gnade gegen die Auserwählten
erwähne, betonte ich CE S. 126; Rudolf Grohs Ausführungen
über die reine Güte Gottes beanstandete ich nur, sofern die
Einschränkung auf die wenigen Auserwählten fehlt (S. 124).

Allein B. beruft sich bei seiner Anklage auf CE S. 97. Dort
habe ich jedoch von der «neurotischen Verlagerung der christlichen

Liehe auf die Ersatzbildungen des Dogmas, des
sakramentalen Symbols und der kirchlichen Institutionen» geredet
und von dem mit dieser Neurotisierung zusammenhängenden
«Liebesverlust in Frömmigkeit und Ethos». Ich meinte natürlich

nicht die für die wenigen Erwählten gültige, sondern die
alle umfassende Gotteslehre. Ich glaubte, der aufmerksame
Leser erkenne dies selbst, sehe aber ein, daß ich in dieser
Erwartung zu optimistisch war.

Ob meine Beurteilung der durch die Prädestinationslehre
C.s beherrschten Liebe Gottes zu schroff ist, kann nur das
Gemüt beurteilen. Wenn B. findet, es sei Liebe, wenn Gott
die ungeheure Mehrzahl der Menschheit vor ihrer Erschaffung
hasse, zur Sünde und zur ewigen Höllenpein verdamme, so
kann ich mit ihm hierüber so wenig disputieren wie über C.s
Grausamkeit. M. E. hat dieser reprobierende Gott mit dem
himmlischen Vater Jesu nichts zu tun, wie auch Choisy
urteilt (CE S. 128 f.). Wenn nach Gutersohn (Calvin S. 25) hei
Calvin gemäß dem Alten Testament die Heiligkeit vor der
Liebe den Vorrang einnimmt, so ist diese fast alle vor ihrer
Geburt zur Hölle verdammende, zur Sünde nötigende
«Heiligkeit» schlimmer als die des Moloch, der nur Kindermord
verlangte, und bestärkt mich in meiner Abweichung von Emil
Brunner, der in seinen sonst so viel des Herrlichen enthaltenden

Ausführungen über Gott als Liebe die Heiligkeit neben
die Liebe setzt, während ich Heiligkeit wie Gerechtigkeit nur
als Lichtstrahlen der Liebe anerkenne. Bei C. drängt sich in
der absoluten Theologie der Doppelsinn von sacer, nämlich
als «heilig» und «verflucht» bedenklich hervor. Nietzsche stellt
die für das religiöse Grausamkeitsproblem bei C. bedeutsame
Frage: «Was ist Verbrennen eines Einzelnen im Vergleich
mit ewigen Höllenstrafen für fast alle?» (Menschliches,
Allzumenschliches, I, 101).



O. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney 431

6. Jesus Christus.
Wenn Luther in seiner Kindheit erschrak und erblaßte,

sooft er den Namen Christus hörte (ChrA S. 299), oder hei
der Anwesenheit des sakramentalen Christus (301), was gilt
erst vom calvinischen Gottessohn? Als Weltschöpfer und
-richter verdammt er fast alle Menschen zur Hölle, und seine
Heilsbotschaft hat nur für wenige Auserwählte Gültigkeit.
Alle übrigen werden durch sie nur getäuscht. Ist das der
Heiland des Evangeliums?

7. Das Alle und das Neue Testament.

Gutersohn formuliert in seinen gediegenen, durchaus nicht
unkritischen Vorträgen über den Keformator: «C. ist so
durchdrungen von der Einheitlichkeit der Heiligen Schrift, daß er
die Tatsache der Verschiedenheit in ihr ganz übersieht und
so Altes und Neues Testament auf eine Stufe stellt, ja geradezu

eine Vorliebe für das Alte Testament zeigt» (Calvin S. 25).
Wäre er denn Jude geworden oder mindestens hinter Paulus
zurückgesunken? Gewiß nicht immer! Er greift aus dem
Neuen wie aus dem Alten Testament heraus, was ihn
anspricht und ihm daher göttliche Wahrheit zu sein scheint. Im
Gegensatz zu Paulus nimmt er als Richtschnur seiner
Hexenverfolgung heraus Ex. 22, 18: den Gotteshefehl zur Tötung
aller Zauberinnen, obwohl nach Paulus die Christusgläubigen
dem Gesetz getötet sind (ChrA S. 216) und Petrus, wie wir
hörten, den Zauberer Simon, Paulus den Barjesus nicht
verbrennen wollten. C. anerkennt aber als Gotteswort die
Prädestinationslehre Rom. 9—11, freilich unter Zufügung von
grausamen Verschärfungen. Bald erhebt er Worte des Alten
über das Neue Testament, bald umgekehrt, je nach frommem
(oder uns unfromm erscheinendem) Bedürfnis. Mit andern
Worten: Er tut, was alle tun, Katholiken und Protestanten,
Orthodoxe und Freigesinnte, und was B. mir als «gewagt» und
«verhängnisvoll» nicht will gelten lassen (Zw S. 556), ohne
das geringste Argument gegen die offensichtliche Tatsache
vorzubringen. Welche tiefgreifende Wahrheit ist nicht gewagt
und gefährlich? Das Liebesgebot Jesu ist in meinen Augen
das «gefährlichste» von allen für unsere stolze, arme, kranke
Welt, und die Reformatoren lehren uns als Jünger Jesu, das



432 0. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney

Gefährliche nicht zu scheuen, wenn wir es als gottgewollt
erkennen. Freilich wird damit das: «Es steht geschrieben» zu
einer unsicheren Grundlage des Glaubens, was die einen
beklagen, die andern, denen es auf den Geist, nicht auf den
Buchstaben ankommt, lebhaft begrüßen.

8. Die Calvin-Renaissance.

B. versichert, ich hätte den Sinn der neucalvinistischen
Lehre nicht erfaßt (ThZ S. 318) und stelle die Calvin-Renaissance

so dar, als sei mit der Rückkehr zu Calvin
notwendig eine Bejahung all des Unvollkommenen verbunden
(Zw S. 558). Der zweite Satz setzt mich noch mehr als der
erste in Erstaunen. Was ich als den Sinn des Neocalvinismus
erachte, kann B. gar nicht wissen, da ich mich darüber
nirgends äußerte. Ich betonte öfters, daß die Vertreter der
genannten Richtung nicht einfach den alten Calvinismus
erneuern (CE S. 154, 191), und redete von Gefahren, die der
Calvin-Renaissance drohen (S. 191), und denen einzelne Neo-
calvinisten da und dort verfallen seien, was ich an Beispielen
zeigte, die meines Wissens außer B. niemand zu widerlegen
versuchte. Wie man aus meinen Ausführungen herauslesen
kann, daß alle Unvollkommenheiten C.s notwendig mit dem
Neocalvinismus verbunden seien, gehört zu den vielen von B.
gestellten, nur psychologisch lösbaren Rätseln.

Abschluß.
Es erübrigt sich, auf die vielen übrigen Mißverständnisse

B.s einzutreten. Namentlich eine Besprechung seiner Kritik

meiner Meinungsverschiedenheit gegenüber Thurneysen
scheint mir überflüssig. An keinem einzigen Punkt anerkenne
ich B.s Einwendungen als berechtigt. Den Hauptgegensatz, daß

Thurneysen, der mein Schrifttum der Schrumpfung der christlichen

Substanz auf einige ethische Rudimente bezichtigt,
seine Seelsorge nach seiner eigenen Aussage (CE S. 182) am
Galaterbrief (dazu stark an Calvin und Luther) orientiert,
ich aber die meinige ganz an den Seelsorgegesprächen des
einen Meisters Jesu und seinem Grundgebot, scheint B. nicht
verstanden zu haben. Unsere wissenschaftlichen und
seelischen Voraussetzungen sind total verschieden, so daß er meine



O. Pfister, Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney 433

Gedankengänge völlig mißdeuten muß. Seinen Vorwurf, meine
Förderung der Wissenschaft beschränke sich auf die Publikation

einiger Aktenstücke (ThZ S. 313), die ich ohne neue
Gesichtspunkte zu geben falsch interpretiere, verüble ich ihm
nicht. Es ist nur schade, daß weder der ausgezeichnete Kenner
der Genfer Reformationsgeschichte, Dr. P. Geisendorf, noch ich
ahnten, daß ein junger Glarner cand. phil. lebe, der alles schon
wußte, was wir in langer, mühsamer Arbeit, jener in unveröffentlichten

vierhundertjährigen Archivakten, ich in einer enormen
Anzahl von Büchern aller theologischen Richtungen, aufsuchen
mußten, und der auch die Tiefenpsychologie so behersscht, daß

er durch das, was ich nach vierzigjähriger Forschungsarbeit
in meinem Calvinbuch niederlegte, nichts Neues erfuhr. Wie
gerne hätte ich den inzwischen zum Dr. phil. des. vorgerückten
angehenden Gelehrten um Aufschluß gebeten! Zu meinem
Trost befinden sich noch andere in meiner betrüblichen
Unterlegenheit gegenüber B. Sein Lehrer, Prof. Dr. Fritz Blanke,
Zürich, schreibt mir: «Es ist sehr verdienstlich, daß Sie an
einem bestimmten Punkt, nämlich dem der Hexenprozesse von
Peney, Calvins Verhalten aktenmäßig genau geprüft haben.
Ihr Ergebnis ist zwingend: Calvin hat tatsächlich den Rat zu
noch größerer Grausamkeit antreiben wollen. Diese Tatsache
war bisher nicht bekannt, und sie muß in Zukunft von jedem
berücksichtigt werden, der sich mit Calvin beschäftigt. Sie
haben der Forschung mit Ihrer gediegenen Untersuchung
einen großen Dienst geleistet! Daß Sie in Ihrem Alter noch
die Kräfte besitzen, um solche treffliche Wissenschaftsarbeit
zu leisten, ist ein Grund zur Dankbarkeit gegen Gott.» Ein
anderer führender Kirchenhistoriker der Schweiz, Prof. Dr.
Kurt Guggisberg, Bern, der ebenfalls wertvolle Studien über
Reformationsgeschichte veröffentlichte, beehrt mich mit den
Worten: «Für Ihre schöne und so notwendige Calvinstudie
danke ich Ihnen herzlich. Wieder einmal hat die zünftige
Forschung von einem Nichtfachmann Belehrung erfahren.
Daß Sie den Mut hatten, an Dinge zu rühren, die Calvin-Biographen

in Voreingenommenheit oder Aengstlichkeit nicht zu
berühren wagten, ist Ihnen sehr hoch zu bewerten.»

Oh diese und andere mir beipflichtende Gelehrte recht haben,
oder Büsser mit seinem Endergebnis, mein Calvinbuch sei ein

•28



434 A. Gilg, Ein neues Schleiermacher-Buch

Fehlschlag (ThZ S. 313), bleibe hier unentschieden. Jedes
Buch muß für gewisse voreingenommene Leser ein Fehlschlag
sein. Als ich 1919 einen Feldzug gegen das Gäßchenelend
eröffnete, mußte ich häßliche Dinge über mein liebes, schönes
Zürich bekanntmachen, denn die Gesundheit meiner ärmsten
Gemeindeglieder zwang mich dazu. Viele Besitzer unhygienischer,

menschenunwürdiger Behausungen wurden über mich
zornig, und mein Unternehmen schien trotz der Mitarbeit
trefflicher Fachmänner aus vielen Gebieten ein Fehlschlag,
denn eine sehr lange Reihe von Jahren rückte man dem
Uebel nicht zu Leihe. Dann aber erwachte das soziale
Gewissen, und zu meiner Freude durfte ich Vorschläge über
die Sanierung der Altstadt machen. Heute ist ein großer Teil
der Gäßchennot beseitigt, und die Bewegung wird zum
erfreulichen Abschluß gelangen. Ich hoffe, daß sogar Herr Dr.
phil. des. Büsser eines Tages anders als heute über meine an
C. geübte Kritik denken werde. Wenn Gott mir altem Manne
das Leben schenkt, möchte ich gerne auch weiterhin für die
Rückkehr zum ursprünglichen Christentum, für das Jesus
gelebt und gelitten hat, wirken: für die Einheit von
Liebesglauben und Glaubensliebe nach seinem Vorbild.

Zürich. Oskar Pfister.

Ein neues Schleiermacher-Buch.
Zu Felix Flückiger, Philosophie und Theologie

bei Schleiermacher *.

Man darf angesichts dieser Erstlingsarbeit ebensowohl den
Mut bewundern, mit dem der Verfasser eines der kompliziertesten

und umstrittensten Probleme der neuern Theologiegeschichte

anpackt, als auch der Sorgfalt, Energie und
eindringenden Sachkenntnis sich freuen, die er in der Behandlung

seines Gegenstandes bewährt. Daß schon so etwas wie
ein Wagnis vorliegt, wenn ein angehender Forscher, statt ein

enger begrenztes Thema aus einem Teilgebiet des Schleier-
macherschen Werkes zu wählen, sich der umfassenden und in
die Tiefe greifenden Frage nach dem Verhältnis von
Philosophie und Theologie im Denken des berühmten Mannes zu-

* Zollikon-Zürich, Evangelischer Verlag, 1948, 192 S., Fr. 14.90.


	Calvin im Lichte der Hexenprozesse von Peney : ein Epilog

