
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 6

Artikel: Die Mahlzeit mit Paulus auf den Wellen des Mittelmeers Act. 27, 33-38.

Autor: Reicke, Bo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877416

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
4. Jahrgang Heft 6 November/Dezember 1948

Die Mahlzeit mit Paulus
auf den Wellen des Mittelmeers Act. 27, 33—38.

Wenn wir Paulus auf seiner Seereise nach Rom Act. 27

folgen, stoßen wir am Ende der spannenden Erzählung v. 33—38
auf eine Mahlzeit an Bord des Schiffes, die von einigen
Forschern mit dem christlichen Herrenmahl in Zusammenhang
gebracht worden ist.1 Es ist aber sehr umstritten, ob diese
Zusammenstellung berechtigt ist.

Das Schiff wird seit mehreren Tagen von einem Orkan
getrieben und nähert sich dem Land. Die Lage ist gefährlich. In
der Morgendämmerung fordert Paulus v. 34 alle auf, zu essen,
wobei er darauf hinweist, daß sie vierzehn Tage ohne
Nahrung verbracht hätten (darren ; gribev TtpoaXaßöpevoi) v. 33, und
daß auch dieses (das Essen) zu ihrer Rettung gehöre, denn
keinem von ihnen werde ein Haupthaar verlorengehen v. 34 f.
Paulus geht ihnen sodann selbst mit gutem Beispiel voran.
Er nimmt ein Brot, dankt Gott vor allen, bricht es und
beginnt zu essen (nach einigen Handschriften, 614 et paucis, den

syr.-herakl. und sah. Uebersetzungen, verteilt er es auch «unter

uns»). Darauf werden sie alle guten Mutes und fangen
nun ebenfalls zu essen an v. 36. Es sind 276 Personen
anwesend v. 37. Als sie satt geworden sind, werfen sie das
Getreide ins Meer und erleichtern dadurch das Schiff v. 38 (das
Schiff scheint also auch mit Getreide beladen gewesen zu sein).
— Im folgenden wird dann geschildert, wie das Schiff bei
Malta auf Grund läuft und wie die Leute sich retten, indem
sie entweder schwimmend oder auf Teilen des Wrackes
treibend das Land erreichen.

1 Z. B. aus älterer Zeit H. Olshausen, Biblischer Commentar über
sämtliche Schriften des NTs, 2 (8. Aufl. 1838), S. 907 («ganz als
Liebesmahl»); H.Ewald, Geschichte des Volkes Israel, 6 (2. Aufl. 1858), S. 511;
später A. Loisy, Les Actes des Apôtres (1920), S. 318; und wenigstens
teilweise, mit großer Vorsicht in der Formulierung, E. Jacquier, Les Actes
des Apôtres (1926), S. 741; 0. Bauernfeind, Die Apostelgeschichte (1939),
S. 275; neuerdings N.Johansson, Det urkristna nattvardsfirandet (Lund
1944), S. 275.

26



402 Bo Reicke, Die Mahlzeit mit Paulus

Die Mehrzahl der Exegeten meint nun, daß die hier
beschriebene Mahlzeit trotz der feierlichen Ausdrucksweise von
der Danksagung und dem Brotbrechen v. 36 nur eine gewöhnliche

Mahlzeit sei. H. H. Wendt z. B. betont in seinem
Kommentar zur Apostelgeschichte 2, daß die von Paulus hier
veranstaltete Mahlzeit nur insofern die letzte Mahlzeit Jesu und
die Abendmahlsfeier der Gemeinde in Erinnerung bringe, als
sich diese paulinische Mahlzeit an den allgemeinen Brauch
der jüdischen Mahlzeiten anschließe: daß nämlich vorher eine
Danksagung ausgesprochen wurde und daß das große Brot
in kleinere, für jeweils eine Person angemessene Stücke
gebrochen wurde. Die Mahlzeit sei also eine gewöhnliche irdische

Mahlzeit gewesen, doch «in frommer Gesinnung» gehalten.

Diese Auffassung scheint hei den Exegeten vorherrschend
zu sein 3.

Wir wollen hier versuchen, einige Gründe zu sammeln, die

gegen diese flache Auslegung und für eine sakramentale Deutung

der Perikope sprechen.

1.

Zuerst sei darauf hingewiesen, daß Paulus in der Erzählung

nicht als gewöhnlicher Mensch erscheint, auch nicht in
den Augen der Mitreisenden.

Rein äußerlich gesehen scheint er zwar ein geschäftiger
Fahrgast zu sein, der sich in alles einmischt und unverfroren
den nautischen und militärischen Sachverständigen gute
Ratschläge gibt, durch wackere Reden die Schiffsleute ermuntert
und in schwierigen Lagen die Initiative ergreift, z. B. wenn es

gilt, die Flucht der Schiffsleute zu vereiteln oder die Leute
nach dem vierzehntägigen Fasten zum Essen zu überreden
(einem Fasten, das nicht etwa durch Seekrankheit begründet

2 H. H. Wendt, Die Apostelgeschichte, Kritisch-exeg. Komm. begr. von
IL A.W. Meyer (9. Aufl. 1913), S. 357.

3 Vgl. z.B. E. Preuschen, Die Apostelgeschichte (1912), S. 153

(«absurd») ; R. Knopf, Die Apostelgeschichte, Die Schriften des NTs, 3 (3. Aufl.
1917), S. 150; Th. Zahn, Die Apostelgeschichte des Lucas, 2 (1927), S. 837;
K.Lake & H. Cadhury, English Translation and Commentary [of the
Acts], The Beginnings of Christianity, I, 4 (1933), S. 336; H.W.Beyer,
Apostelgeschichte, Das Neue Testament Deutsch, 2 (2. Aufl. 1935), S. 154;
D. A. Frövig, Kommentar til Apostlenes gjerninger (Oslo 1944), S. 391.



auf den Wellen des Mittelmeers Act. 27, 33—38 403

erscheint, sondern vielmehr durch Mangel an Proviant, wie
aus v. 21 hervorgeht). Der Centurio Julius behandelt auch
Paulus mit besonderem Respekt, s. v. 3. 81. 43 (um seinetwillen
verhindert er, daß die Soldaten alle Gefangenen vor der
Landung niedermetzeln).

Aber Paulus soll nicht von einem rein menschlichen
Gesichtspunkt aus betrachtet werden. Was der Centurio für
Paulus empfindet, ist bestimmt nicht ein Respekt für einen
begabten und seetüchtigen «Globetrotter» 4, sondern für einen
theios anthropos mit der speziellen Fähigkeit, die Gegenwart
und die Zukunft zu deuten — sonst hätte er von ihm gar keine
Notiz genommen.5 Die ganze Schilderung ist von dieser Idee
getragen, daß Paulus unter den anderen ein theios anthropos
ist, ein Mann, der in direkter Berührung mit der Gottheit steht
— und daß die ganze Reise, der Sturm, die Rettung, alles von
dem Gotte beherrscht wird, mit dem Paulus in Verbindung
steht, ebenso wie die Seefahrt des Jonas nach dem Willen
seiner Gottheit verläuft, und zwar einzig und allein nach
deren Prinzip.

Wir müssen des weiteren wohl beachten, daß Paulus in
seinen drei Reden während dieser Reise wie ein Seher auftritt

und eben göttliche Weissagung (Divination) ausübt. Das
kann man schon v. 10 feststellen. An den Ausdrücken üßpi?

und &i|ücc und an der genauen Aufzählung der zu erwartenden
Gefahren sowohl für die Ladung und das Schiff als auch für
die Mitfahrenden läßt sich hier deutlich erkennen, daß mit
ôeujpô) eine Vision der Zukunft gemeint ist, nicht eine
vernunftgemäße Berechnung auf Grund meteorologischer oder
hydrographischer Beobachtungen u. dgl., wozu die ßAchleute
besser geeignet gewesen wären (vgl. deiupuj von Visionen
Act. 7, 56; 8, 13; 9, 7; 10, 11). Siehe weiter V. 21, wo Paulus
wieder von ößpi? und Zupia redet, womit er auch hier den
Sturm und die Todesgefahr andeutet. Im folgenden Verse
versichert Paulus, daß alle guten Mutes sein können, da ein Engel

des Gottes, dessen Diener er sei, ihn aufgefordert habe,

1 Vgl. die Worte R.Knopfs, a.a.O., S. 147: «er, der Vielgereiste und
Vielerfahrene».

5 Vgl. L. Bieler, Oeîoç àvf|p, 1—2 (Wien 1935—36), über den Typus
des göttlichen Heros im Hellenismus.

26*



404 Bo Reicke, Die Mahlzeit mit Paulus

nichts zu fürchten. Also handelt es sich wieder um eine
Weissagung. Ja der Engel habe ihn sogar darüber unterrichtet,
daß alles gut enden werde, daß die glückliche Ankunft des
Paulus nach Rom vorausbestimmt sei, ebenso, daß Gott
beschlossen habe, ihm die übrigen Seefahrer als Geschenk zu
geben, s. v. 24: alles bewegt sich hier tun Paulus und sein
Schicksal. Der Apostel sieht auch v. 26 die Strandung an einer
Insel voraus. In seiner dritten Rede versichert Paulus wiederum

v. 34, daß alle gerettet werden sollen — denn das weiß er
nun einmal. Durchgehend erscheint Paulus hier als ein mit
der Kraft der Weissagung begabter Gottesmann.

Also ist es kein gewöhnlicher Mensch, der die in den Versen

33—38 geschilderte Mahlzeit veranstaltet. Nein, ein
Gottesmann ist es, sowohl in den Augen des Verfassers als auch
in den Augen der Anwesenden, obwohl er nach außen ein
Gefangener ist. So müssen wir die Erzählung deuten.

Deshalb können wir auch annehmen, daß die Mahlzeit, als
der Gottesmann Paulus vor aller Augen das Brot brach und
die Anwesenden zur Teilnahme einlud, von diesen nicht als
eine gewöhnliche Mahlzeit aufgefaßt wurde.

2.

Diese Mahlzeit tritt nun nicht wie eine Einzelheit, gleichsam

im Vorübergehen, hervor, sondern sie ist ein Wendepunkt,

eine Peripetie, in der Erzählung. Paulus sagt v. 34, es

gehöre zu seiner Fahrtgenossen Rettung, Speise zu sich zu
nehmen. Dabei scheint zuerst die Meinung die zu sein, daß
die Mitreisenden durch den Genuß von Nahrung Mut und
Kraft bekommen, das Schiff von der Ladung zu erleichtern
v. 38 und ans Land zu steuern v. 39 ff. Aber Paulus gründet
keineswegs seine Aufforderung ganz einfach auf die natürliche

Tatsache, daß das Essen einen Zuschuß von physischen
Kräften vermitteln werde. Niemanden soll ein Haupthaar
verlorengehen, denn so ist es Gottes Wille, das weiß er! Und auf
solchem göttlichem Ratschluß beruht es, daß sie essen sollen.
Die Aufforderung des Paulus zum Essen hängt von keinen
menschlichen Berechnungen ah — denn dann hätten der
Schiffer oder der Centurio ebensogut eingreifen können —,
sondern von göttlicher Offenbarung.



auf den Wellen des Mittelmeers Act. 27, 33—38 405

Was die Form der Mahlzeit betrifft, müssen wohl auch
solche Exegeten, die eine Beziehung unseres Textes zum
Abendmahl bezweifeln, doch die auffallenden formalen Aehn-
lichkeiten mit verschiedenen Abendmahlstexten im NT
anerkennen. 6 In der Tat sind diese Beziehungen von entscheidender

Bedeutung. Durch die folgende Nebeneinanderstellung
unseres Textes mit den verschiedenen Parallelen können wir
uns ein Bild davon machen:

Act. 27, 35

eîîtaç ht xaûxa

xai Xaßwv d'pxov

eùxapîffxriaev xâ)
0eûi âvdjmov
Trdvxwv

Kai KXctOaç

ripHaxo èatMeiv

(èmbiboùç Kai
r)gîv 614 etc.)

Luc. 22, 19

Kai Xaßiov dîpxov

eùxapi(7xf|(Taç

eKXaaev

Kai ëbwKev aù-
xoîç

Act. 20, 11

Kai KXctcraç xöv

apxov

Kai Teuddpevoq

l.Kor.ll, 23f

?Xaßev apxov

Kai eùxapioxrj-
uaç

&Xaoev

\Obs

Hier ist zu beachten, daß die Distribution wie in unserem
Text (einige Handschriften wie 614 und Uebersetzungen
ausgenommen) ebenso 1. Kor. 11, 23 f. nicht erwähnt wird, daß
auch Act. 20, 11 jede Erwähnung der Distribution fehlt, und
daß dort sogar nur von einem Brotgenuß des Paulus gesprochen

wird ohne Erwähnung der Gemeinde, obwohl dieser
Text unzweideutig von einer Eucharistie handelt.7 Das Fehlen
gewisser Nachrichten in Act. 27 ist somit kein Hindernis für
die Annahme eines sakramentalen Charakters der Mahlzeit.
Auf der anderen Seite wird Act. 20, 11 besonders bemerkt, wie
Paulus «zu essen anfing» (feuodpevoç) ; desgleichen auch in
unserem Text. Ein Brotbrechen, nachdem der Tischsegen ge-

6 Z.B. H. H. Wendt, a.a.O., S. 357 («Das Dankgebet und das Brot-
breehen des P. erinnern zwar an das Verfahren Jesu beim letzten Mahle
[Luk. 22,19] und an die Feier des Herrenmahles in den christlichen
Gemeinden [2, 42, 46; 20, 7. 11] ...»).

7 U. a. R. Schaefer, Das Herrenmahl nach Ursprung und Bedeutung
(1897), S. 413 f.



406 Bo Reicke, Die Mahlzeit mit Paulus

sprochen worden ist, muß aber überhaupt wegen der
Tischgenossen vorgenommen werden.9 Vor allem müssen wir aber
bedenken, daß der Verfasser sicher nicht alle diese Einzelzüge

von dem feierlichen Aufnehmen eines Brots usw.
erwähnt hätte, wenn er nicht dadurch eine besondere Wirkung
auf die Leser beabsichtigt hätte. Und diese vom Verfasser
gewollte Wirkung kann nicht diejenige gewesen sein, bei seinen
Lesern die Ueberzeugung von des Apostels treuer Befolgung
der gewöhnlichen jüdischen Tischsitten zu erreichen — denn
welchen Belang hätte das in diesem Zusammenhang? —,
sondern der Zweck ist hier natürlich, die Gedanken der
christlichen Leser zu der ihnen vertrauten Form des Abendmahls

zu leiten. Die näheren Textverhältnisse sprechen also
kräftig für eine eucharistische Deutung unserer Stelle. Die
Mahlzeit ist absichtlich in der Form des christlichen Abendmahls

geschildert.
Gewisse Forscher versuchen nun, einen Mittelweg zu

gehen, mit der Behauptung, Paulus habe zwar ein Abendmahl
gefeiert, aber nur mit den christlichen Mitreisenden.9 Diese
Annahme ist jedoch nicht textgemäß. Es steht hier ausdrücklich,

daß er Gott «vor allen» dankte v. 35, daß «alle» ermuntert

wurden und zu essen anfingen v. 36, und daß «alle»
Anwesenden 276 waren v. 37, was unbedingt von der Gesamtzahl
der Teilnehmer an der Mahlzeit ausgesagt sein muß. Und bei
alledem ist doch nur von einer Mahlzeit die Rede.

3.

Die Erwähnung der Zahl 276 ist dabei sehr bezeichnend.
Man kann sich fragen, warum die Reisenden gerade hier
gezählt werden — warum nicht am Anfang oder am Ende der
Erzählung. Die Zahl ist scheinbar mitten in der Mahlzeitsszene

nicht am rechten Orte angeführt. Wir finden für diese

Eigentümlichkeit nur eine einleuchtende Erklärung: der Ver-

8 Joach. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu (1935), S. 47, Anm. 5.

Vgl. H. Strack & P. Billerbeck, Kommentar zum NT, 2 (1924), S. 620:
«RH 29b Bar: Man soll das Brot den Gästen nur dann brechen wenn
man mit ihnen speist.»

9 Vgl. Joach. Jeremias, a. a. 0., S. 47.



auf den Wellen des Mittelmeers Act. 27, 33—38 407

fasser folgt hier der Erzählungsform des Brotvermehrungswunders

am See Genezareth. Sowohl Matth. 14, 21 und Mark.
6, 44 als auch in der Variante dieser Erzählung Matth. 15, 38
und Mark. 8, 9 wird die Zahl der Kommunikanten in
unmittelbarer Folge der Beschreibung, wie alle aßen und gesättigt
wurden, erwähnt.10 Es scheint somit klar zu sein, daß die
Erzählung Act. 27 in gewisser Weise eine übernatürliche Mahlzeit

von derselben Art wie das Wunder am See Genezareth
andeuten will. Ob auch hier ursprünglich ein
Brotvermehrungswunder gemeint war, wollen wir dahingestellt sein
lassen. 11 Eine außerordentliche Wirkung scheint allerdings
beabsichtigt zu sein: daß die Teilnehmer trotz der Knappheit der
Rationen gesättigt wurden.

Die Zahl 276 muß aber auch in Beziehung zu der Versicherung

des Engels v. 24 gesehen werden, daß Gott versprochen
hat, dem Paulus «alle», die mit ihm fahren, als Geschenk zu
geben. Da sie nun durch das Brotbrechen in eine enge
Beziehung zu ihm gekommen sind, scheint es dem Erzähler
wichtig, mitzuteilen, wie viele sie waren.12

Schon an sich ist die Zahl 276 recht interessant. Ihre Größe
ist nicht verdächtig. Josephus befand sich auf der Reise nach
Rom an Bord eines Schiffs mit 600 Personen.13 (Die
Textvarianten 275, 270 und 76 sind zu wenig belegt, um von
Bedeutung zu sein. Die Zahl 276 ist unzweifelhaft richtig.)
Dieser Zahl liegt aber eine mystische Bedeutung zugrunde.
Sie ist eine Dreieckszahl, d. h. die Summe aller wirklichen

10 Luk. 9,14 wie Joh. 6,10 steht die Zahl 500 vor der Speisungsszene.
Der Tradent von Act. 27, 33 ff. (das Stück gehört zum Wir-Bericht) dürfte
aber von einem Topos abhängig sein, der bei Matthäus und Markus zweimal

wiederkehrt. Es ist dann von geringerer Bedeutung, wenn eine
einzelne Stelle in dem früheren Lukas-Werk etwas anders geformt ist.

11 In solchem Falle könnte das Hinwerfen des übriggebliebenen
Getreides Act. 27, 38 den Körben Matth. 14, 20 bzw. 15, 37 par. entsprechen.

12 Vgl. F. H. Colson in seinem unten angeführten Aufsatz, S. 72.
13 Joseph. Vita 3 (§15): pcnrnoôévToç f]piîiv toû irXolou Kara uéaov tov

'Abpiav irepi ÉSaKoualouç tôv àpiOgov ôvxeç. Vgl. H. Balmer, Die Romfahrt
des Apostels Paulus und die Seefahrtskunde im römischen Kaiseralter
(Bern 1905), S. 130 f.; 206 ff. (sehr große Ausmaße einiger alexandrini-
schen und byzantinischen Schiffe) ; F. Brannigan, Nautisches über die
Romfahrt des hl. Paulus, Theologie und Glaube 25 (1933), S. 170 ff.



408 Bo Reiche, Die Mahlzeit mit Paulus

Zahlen von 1 aufwärts, in diesem Falle bis 23. " Mehrmals
im NT begegnet man der Tendenz, bei Zablangaben solche
Dreieckszahlen zu nennen, um eine tiefere Bedeutung
auszudrücken. Beispiele sind 153 (Fische) Joh. 21, 11; 120
(Mitglieder der Gemeinde) Act. 1, 15; 666 (die Zahl des Tieres)
Apc. 13, 18. Auch die Benutzung dieser Zahl 276 scheint von
derselben Tendenz verursacht zu sein. Natürlich hat der
Uebermittler der Erzählung bei dem schweren Wetter alle
Reisenden nicht so genau gezählt. Statt dessen charakterisiert er
ihre ungefähre Menge durch eine inhaltsschwere Zahl.

Die genannten Einzelheiten erhärten unsere These, daß die
Mahlzeit des Paulus nicht wie eine gewöhnliche Mahlzeit
geschildert ist, sondern wie eine Zeremonie tieferer Bedeutung,
ein Sakrament.

4.

Wir können freilich nicht sagen, daß Paulus ein
wirkliches «Herrenmahl» oder «Abendmahl» mit dieser ganzen
Schar gefeiert hat. Diese Möglichkeit ist dadurch ausgeschlossen,

daß das Schiff mit Ausnahme von Paulus, Aristarch und
vielleicht noch einigen anderen Personen offensichtlich von
lauter Heiden bevölkert war.

Aber dieses Stück ist doch ebensogut eine Erzählung von
einem Sakrament wie die Tradition von dem
Brotvermehrungswunder am See Genezareth in ihren verschiedenen
Varianten. Auch dort wird Speise einer zahlreichen Schar
gespendet, deren Angehörige gar nicht zu den Jüngern Jesu
gehören oder getauft sind.15 Und doch handelt es sich hier um
eine Gemeinschaft mit dem Meister von solcher Feierlichkeit,
daß man sie wohl ein Sakrament nennen darf — vgl. Jesu
Rede Joh. 6, 26 ff. und die römischen Katakombenmalereien
mit Brot und Fisch als eucharistischen Symbolen.18 Das
Speisungswunder ist eine Präfiguration des Herrenmahls, in
ähnlichen Formen und mit ähnlichen Elementen ausgeführt.
Gleichzeitig ist es ein Zeugnis von Jesu messianischer Sen-

14 F. H. Colson, Triangular Numbers in the New Testament, The
Journ. of Theol. Studies, 16 (1915), S. 72.

15 Taufe vor dem Abendmahl wird Did. 9,5 gefordert.
16 J. Wilpert, Die Malereien der Katakomben Korns (1903), S. 285 ff.



auf den Wellen des Mittelmeers Act. 27, 33—38 409

dung und — infolge der im Orient mit der Tischgemeinschaft
verknüpften Vorstellungen — ein Mittel der Gemeinschaft mit
den großen Scharen, ein Ausgangspunkt der Verbreitung des
Glaubens an ihn als Gottes Gesandten.

So wollen wir auch die Erzählung von der Mahlzeit bei
Malta deuten. Paulus vereinigt die Schar der Reisenden zu
einer intimen und vertrauensvollen Tischgemeinschaft mit
ihm unter Formen, die an das Sakrament des christlichen
Herrenmahls erinnern. Dadurch wird eine religiöse Gemeinschaft
mit ihnen eröffnet, die mit Rücksicht auf den Erfolg des
Evangeliums unter den Völkern wertvoll sein muß. Da sich die
Szene an Bord eines Schiffes auf dem Weg nach Rom ereignet,

muß auch hervorgehoben werden, daß diese Gemeinschaft
eine spezifische Bedeutung als Symbol kommender Ereignisse
im großen Zusammenhang der Mission haben konnte. Die
gemeinsame Rettung aus Todesgefahr, zu welcher Paulus einen
wesentlichen Beitrag geliefert hatte, macht die Gemeinschaft
noch vertraulicher.

Der Sinn der Erzählung scheint also der zu sein, daß
Paulus die Leute im Schiff an einer Präfiguration des christlichen

Herrenmahls als potentieller Vorbereitung späterer
Jüngerschaft teilnehmen läßt.

Bei einer solchen Auslegung verstehen wir besser das
Anliegen einiger Ausdrücke, die in unserem Zusammenhang eine
eigenartige Rolle spielen. Erstens die Worte des Engels
xexapicrrai ooi ö Geôç Tiâvxaç xoùç nXéovxaç uexà aoû v. 24, zweitens

die Worte des Paulus xoûxo (Speise zu sich zu nehmen)
fàp Ttpôç xpç ûpexépaç crujxripiaç îmcipxei v. 84. Diese beiden
Ausdrücke haben einen doppelten Sinn. Scheinbar spricht Paulus
zwar von einer irdischen Rettung, denkt aber in der Tat an
die ewige Rettung17; und Aehnliches gilt von den Worten des

Engels.
*

Nach alledem erweist sich die Erzählung als eine Vereinigung

von Geschichtlichem und Rituellem, als ein geschichtlicher

Stoff, der rituell stilisiert erscheint. Diese Stilisierung

17 Möglicherweise kann auch nmxod V. 37 von der Anzahl der an der
Mahlzeit Teilnehmenden einen doppelten Sinn haben.



410 Bo Reicke, Die Mahlzeit mit Paulus

ist jedoch nicht, wie man leicht meinen könnte, erst dem
Verfasser oder einem «Redaktor» zuzuschreiben. Nein, die rituelle
Stilisierung der Handlung scheint höchstwahrscheinlich schon
von Paulus selbst gewirkt zu sein, gleich in der ursprünglichen

Situation. Die Erzählung von der Seefahrt dürfte ja,
wie die Forscher allgemein meinen, im ganzen geschichtlich
zuverlässig sein, besonders als -Teil des Wir-Berichtes.18 Und
das kann wohl auch für die Szene von der Mahlzeit gelten!
Nichts scheint uns dagegen zu sprechen. Wir haben es also
hier nicht mit einer solchen Legende zu tun wie etwa in den
apokryphen (Apostelgeschichten19, wenn auch eine gewisse
formale Uebereinstimmung bestehen kann, besonders in den
Actus Vercellenses Kap. 5.20 Und Paulus hat sich nach der

ganzen Erzählung der Act. von 13, 9 ff. ab überall als einen
geisterfüllten Gottesmann bekundet, der als Jesu Nachfolger
entsprechende Wunder tut und der jede Gelegenheit ergreift,
um die Leute für Jesum Christum zu gewinnen. Deshalb ist
es nicht zu beanstanden, daß er wirklich, wie die Erzählung
besagt, eine Mahlzeit veranstaltet hat, die für die Gläubigen
einen wunderbaren Charakter erhielt, wie Jesu Mahlzeit am
See Genezareth, und zwar durch die rituelle Form und die
tiefere Bedeutung, die der Apostel der Handlung absichtlich
verlieh.

Uppsala, z. Z. Wien. Bo Reicke.

18 Vgl. G. Hoennicke, Die Apostelgeschichte (1913), S. 133 f.
18 Ueber den wesentlichen Unterschied zwischen der kanonischen

Apostelgeschichte und den apokryphen s. u. a. K. L. Schmidt, Der Sinn der
neutestamentlichen Apostelgeschichte, In Extremis 1940, S. 33 ff., und
Kanonische und apokryphe Evangelien und Apostelgeschichten (Basel
1944), S. 86 (in den kanonischen Apostelgeschichten kommen nur wenige
Wunder vor, und zwar nicht als Zeichen gewisser mit Wunderkraft
ausgestatteten Menschen, sondern als Zeichen der fortgesetzten Wirkung des

Christus durch seinen Heiligen Geist).
20 Actus Vercellenses des Petrus Kap. 5: Petrus tauft einen Steuermann

namens Theon, sie steigen zu Schiff, sie trauern und fasten, Petrus
teilt ihm die Eucharistie mit, und ein Wind führt sie nach Puteoli; Acta
apostol. apocr., ed. R. A. Lipsius [& M. Bonnet], I (1891), S. 49—51. — Es
ist merkwürdig, daß Puteoli hier wie Act. 28, 13 als das Ende der Schiffsfahrt

erwähnt wird. Die natürlichste Erklärung dieser Tatsache muß sein,
daß die Petruslegende von der Paulusüberlieferung abhängig ist.


	Die Mahlzeit mit Paulus auf den Wellen des Mittelmeers Act. 27, 33-38.

