Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 5

Artikel: Der johanneische Gebrauch doppeldeutiger Ausdricke als Schlissel
zum Verstandnis des vierten Evangeliums

Autor: Cullmann, Oscar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877414

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

360 O. Cullmann, Der johanneische Gebrauch

Der johanneische Gebrauch doppeldeutiger
Ausdriicke als Schliissel zum Verstindnis des
vierten Evangeliums.

Die johanneische Theologie, wie sie sich aus dem vierten
Evangelium erschliefien léd0(t, steht in engster Beziehung zu
dem schriftstellerischen Unternehmen des Verfassers. Sie ist
sozusagen dazu bestimmt, die besondere Perspektive zu recht-
fertigen, in die er das historische Leben Jesu gestellt hat. Um
den Zweck seines Buches zu verwirklichen, den «Glauben an
Jesus als den Messias, den Sohn Gottesy zu erwecken (20, 31),
will er die Leser dazu anleiten, in den Tatsachen dieses Lebens
und in den vom fleischgewordenen Logos gesprochenen Wor-
ten zugleich mit dem einmalig Historischen ihre heilsgeschicht-
liche Verbindung riickwirts mit der Vergangenheit und be-
sonders vorwarts mit der Gegenwart zu sehen, also die Linie
zu ziehen, die vom Inkarnierten einerseits zur Schrift des
Alten Testaments, anderseits zur Gemeinde des Erhéhten
fithrt. Sein theologisches Streben geht nun dahin, an Hand der
von ihm zu diesem Zweck aus einer viel reichhaltigeren Tra-
dition ausgewihlten Stiicke (20, 31) zu zeigen, wie dieses Ver-
stindnis eine hohere Glaubenserkenntnis voraussetzt, die mit
wenig Ausnahmen den Augenzeugen zu Jesu Lebzeiten ver-
schlossen war, aber nach seiner Verherrlichung auf Grund
der «Erinnerung> (2, 22; 12, 16; 14, 26) und der Erleuchtung
durch den «Geist der Wahrheit> (14, 26; 16, 12) aufgegan-
gen ist.

Auf der Verbindung des Augenzeugnisses mit solcher geist-
gewirkten «Erinnerungy beruht dieses Evangelium. Die Leser
sind zwar in ihrer groflen Mehrheit auf das Augenzeugnis
anderer angewiesen, aber auch sie leben in der Zeit des Para-
kleten und kénnen und sollen daher an jener Fihigkeit des
Evangelisten teilbekommen, das einmalige historische Ge-
schehen oder das einmal von Jesus gesprochene Wort in ihrer
heilsgeschichtlichen Verkniipfung und Entfaltung sozusagen
zusammenschauend zu verstehen. So hat der Verfasser mit
Vorliebe solche «Zeicheny und Reden Jesu ausgewihlt, die
Gelegenheit geben, das Verhiiltnis von «Sehen> und «Glaubeny



doppeldeutiger Ausdriicke als Schliissel zum Verstandnis. .. 361

darzutun. Das Objekt des Glaubens ist im Johannesevangelium
das gleiche Leben Jesu, das einmal auch Objekt des Sehens
gewesen ist.

Voraussetzung ist also, daf} das historische Geschehen, wie
es im Evangelium dargestellt ist, in sich selber aufer dem mit
den Sinnen Wahrnehmbaren den Hinweis auf weitere Heils-
tatsachen enthdlt, mit denen jene einmaligen Grunddaten ver-
bunden sind.

Es ist daher falsch, wenn immer wieder in den Kommen-
taren «geschichtlichey und «symbolischey Erklirung der jo-
hanneischen Erzihlungen als Gegensitze gegeneinander aus-
gespielt werden und eine Alternative aufgestellt wird, als ob
im Sinne des Evangelisten eine Aussage entweder nur als
historische Tatsache oder nur als Hinweis auf einen theolo-
gischen «mystischen» Sachverhalt gemeint sein kionne. Damit
versperrt man sich von vornherein das Verstindnis dieses
Evangeliums, das gerade beides, einmalige Geschichte und
Hinweis dieser Geschichte auf ihre Vor- und Nachwirkung,
in einer Zusammenschau darstellen will.

Geschichte ist also hier einerseits nicht etwa nur «mytho-
logisches» Gewand, das man abstreifen konnte, um das Evan-
gelium zu «entmythologisieren». Aber anderseits bedeutet es
nicht einen Fall in «allegorische> Auslegung, wenn man im
einzelnen nachzuweisen versucht, wie der Verfasser von den
verschiedenen Begebenheiten des Lebens Jesu aus die Identitét
des Inkarnierten mit dem verherrlichten, z. B. in den Sakra-
menten gegenwértigen Christus aufzeigt. * Unerlaubte Allego-
rese wiirde nur dann vorliegen, wenn die Realitit des histori-
schen Sinnes bestritten oder seine Rolle auf den Bildcharakter
reduziert wiirde. Dies ist aber bei der vorhin gekennzeichneten
Betrachtungsweise nicht der Fall. Das Aufsuchen einer iiber
das einmalige Geschehen hinausgehenden Bedeutung wére fer-
ner abzulehnen, wenn es sich um ein Dokument handelte,
das erwiesenermaflen nur jenes eine Geschehen darstellen
wollte. Das Johannesevangelium weist uns jedoch im Gegen-

1 Diesen Vorwurf, allegorische Erkldrung zu treiben, hat neuerdings
merkwiirdigerweise H. van der Loos in seinem Aufsatz: «Allegorische Fx-
egese> in «Nederlands Theologische Tijdschrift> 1948, S. 130 ff. gegen meine
in «Urchristentum und Gottesdienst»> verfochtene These erhoben.



362 0. Cullmann, Der johanneische Gebrauch

teil an so zahlreichen Stellen auf die Notwendigkeit eines Dop-
pelverstindnisses hin, dafl es nicht nur Recht, sondern Pflicht
des Exegeten ist, dieser Absicht des Verfassers auch dort nach-
zugehen, wo er sie nicht direkt ausgesprochen, sondern nur
angedeutet hat.? Die Interpretationen, die der KEvangelist
selbst zu verschiedenen Malen ausdriicklich hinzugefiigt hat,
wie etwa am Ende der Erzéihlung von der Tempelreinigung
(2,211), um nur dies eine Beispiel zu nennen, liefern uns
einen sichern Ausgangspunkt, der uns davor bewahrt, dabei
in willkiirliches Ritselraten zu verfallen,

Wenn einmaliges Geschehen hier im Lichte seiner nach-
Osterlichen Entfaltung in der Gemeinde riickschauend zugleich
als Hinweis, als Prophezeiung, auf diese Weiterwirkung an-
gesehen wird, so handelt es sich hier nicht um Prophezeiung
«ex eventuy, denn die vorausweisenden Tatsachen als solche
gind ja nicht erst nachtriglich erfunden, sondern werden zu-
nichst in ihrer Einmaligkeit durchaus ernst genommen. Eher
koénnte man von einer «interpretatio ex eventuy sprechen.

Dal} ein solches Doppelverstindnis geradezu johanneische
Absicht ist und zum Programm dieses Evangeliums gehort,
wird neben vielen andern Beobachtungen, denen wir hier
nicht ndher nachgehen ?®, durch eine sprachliche Feststellung
bestitigt: durch den auffallend héufigen und mehrfach festge-
stellten * Gebrauch doppel- oder mehrdeutiger Ausdriicke. Die

? Von dieser Erwigung aus werde ich in der demnichst erscheinen-
den 2. Auflage von <«Urchristentum und Gottesdiensty auf die griindliche
Kritik eingehen, der Wilhelm Michaelis, Die Sakramente im Johannes-
evangelium, 1946 (BEG, Bern), die Erstauflage meiner Schrift unterzogen
hat. ‘

3 In der demniichst erscheinenden 2. Auflage meiner Schrift «Urchri-
stentum und Gottesdiensty werde ich in einem neu hinzugefiigten Kapitel
itber «Die Absicht des Johannes-Evangeliumsy diese ganze Frage im Zu-
sammenhang behandeln.

* Vgl. Karl Ludwig Schmidt, Der johanneische Charakter der Erz#h-
lung vom Hochzeitswunder in Kana, in Harnack-Ehrung, 1921, S.32 ff,
insbesondere S.41: «Das nicht ganz durchsichtige médev éotiv in v.9 (scil.
Kap. 2) bezieht sich zunichst auf den Wein. Zugleich liegt aber hier eine
christologische Formel vor. Das ergibt sich aus der immer wiederkeh-
renden Anwendung dieses wédev bei Johannes (7,27f.; 8,14; 9,291.; 19,9;
vgl. auch 4,11). Der gliubige Leser weill, woher solches Heilsgut, sol-
cher Heilsbringer (religiése Identifikation!) kommt, wihrend es die



doppeldeutiger Ausdriicke als Schliissel zum Verstdndnis. .. 363

Bild- und Gleichnisrede Jesu, wie sie uns aus den Synopti-
kern bekannt ist, mag den Evangelisten ermutigt haben, die
Sprache in dieser Weise in den Dienst seines Verstindnisses
des Lebens Jesu zu stellen.® Er geht aber zu diesem Zweck
iiber die bloBe Bildrede in entscheidender Weise hinaus, in-
dem ihm die unmittelbar gegebene Bedeutung nicht nur als
Bild fiir eine zu erlduternde Sache in Betracht kommt, sondern
auch an und fiir sich wichtig ist. Dies hingt eben damit zu-
sammen, dafll bei ihm in der Regel der doppelsinnige Aus-
druck sich auf eine Tatsache des Lebens Jesu selbst bezieht.
Hier sind nach dem vorhin Ausgefiihrten die einmalige Tat-
sache und ihre heilsgeschichtliche Verkniipfung mit der
Gegenwart wenn nicht gleichbetont, so doch gleich wichtig,
und daher stehen die beiden Wortbedeutungen hier nicht im
Verhiltnis von Bild und Sache, sondern eben in jener Ver-
bindung der Koordination, wie sie durch die eigenartige Be-
ziehung von Inkarnation und weiterm Christusgeschehen ge-
geben ist.

Freilich findet sich auch im Johannesevangelium eigent-
liche Bildrede, vor allem in den Kgo-Aussagen® auch wenn
Jesus sich vor Pilatus als «Ko6nig» bezeichnet (18,33 ff.) oder
wenn er etwa zu den Juden sagt, die Wahrheit werde sie zu
«Freien» machen (8,32). Im folgenden mdochten wir jedoch
nicht solche Bilder, sondern tatséchlich doppel- oder sogar
mehrdeutige Worte und Ausdriicke zusammenstellen, wie sie
fiir das Johannesevangelium typisch sind. Es sind einerseits
solche, die an und fiir sich im Griechischen eine zweifache
Bedeutung haben und deshalb mit Absicht gewéhlt sind, an-

Samariterin nicht weill, nimlich éx To0 o¥pavod, mapd Tod TaTpdg, €k TWV
tvw, éx Tfig dAndelog.»

5 Was die Doppeldeutigkeit bestimmter Ausdriicke auch in den syn-
optischen Evangelien betrifft, vgl. Karl Ludwig Schmidt im ThWBzNT
Bd. 1, S.130, zu mpodyw: <... dem christologischen Geschehen entspricht
auf der Seite des Menschen ein d&xoloudelv, was nicht nur ein Hinter-
hergehen, sondern die Nachfolge bezeichnet. Vgl. vor allem im Rah-
men der Leidensnachfolge Christi: ... Mk. 10, 32; ... Mk. 14,28 (= Mt. 26,
32); ... Mk.16,7 (= Mt.28,7).»

8 8. dazu die aufschlufireiche Arbeit von Eduard Schweizer, Ego eimi,
die religionsgeschichtliche Herkunft und theologische Bedeutung der jo-
hanneischen Bildreden, 1939.



364 O. Cullmann, Der johanneische Gebrauch

derseits solche, die im iiblichen Gebrauch zwar nur eindeutig
sind, vom Evangelisten aber so verwendet werden, dal} sie im
Zusammenhang zugleich noch als Hinweis auf weitere Tat-
sachen verstanden werden miissen.

Einen Uebergang von eigentlicher Bildrede zu dem typisch
johanneischen Gebrauch doppelsinniger Worter bildet ge-
wissermallen die Aussage der Nikodemusperikope iiber das
nvedpa, das «weht, wo es will» (3, 8). Wohl ist hier vom Wind
nur im Hinblick auf den Geist gesprochen, wund insofern
kommt er als Bild fiir den Geist in Betracht. Aber es ist nun
doch bemerkenswert, dal der Gleichnischarakter hier nicht
als solcher angedeutet ist, dal vielmehr die Aussage auf
Grund der Doppelbedeutung des Wortes mvedua unmittelbar
sowohl auf den Wind wie auf den Geist geht. Es heilit hier
nicht: «wie der Wind weht, so wirkt der Geisty. Dall die Be-
ziehung von Wind und Geist im Johannesevangelium doch
nicht nur als diejenige von Bild und Sache, sondern viel
realer, konkreter vorgestellt ist, beweist auch 20, 22, wo der
Auferstandene die Jiinger «anblisty (évepionoev), um ihnen
den Heiligen Geist zu verleihen. Auch die Apostelgeschichte
setzt ja voraus, dall der Heilige Geist nicht nur dem Winde
vergleichbar ist, sondern sich wie ein Wind in einem hor-
baren Gerdusch kundtut (2, 2). So ist auch in v.5 des Niko-
demuskapitels «<wenn einer nicht wiedergeboren wird ¢z Udo-
1o kai Tvedparog > beim Worte mwvedua schon an beide Bedeutun-
gen, «Wind» und «Geisty, zu denken. Wenn wir beachten,
daB im Johannesevangelium, wie wir nachher sehen werden,
auch das Wasser ausdriicklich als Hinweis auf den Geist
erscheint (7, 39), so ergibt sich im Hinblick auf die Taufe ein
besonders enger Zusammenhang von Udwp und mveduo: an die-
ger Stelle ist dann mit den beiden Worten zugleich von einer
«Wiedergeburt aus Geisty und einer «Wiedergeburt aus Was-
ser und Wind» die Rede.

Das gleiche Kapitel liefert uns ein Beispiel fiir den johan-
neischen Gebrauch eines doppelsinnigen Wortes, dessen beide
Bedeutungen, abgesehen von jeder Bildrede, gleichzeitig zum
Ausdruck kommen sollen: des mit dem Verbum yevvndfivar
verbundenen Adverbs dvwdev. Schon im Altertum haben die
Erklirer des Johannesevangeliums die Frage erortert, ob hier



doppeldeutiger Ausdriicke als Schliissel zum Verstindnis. .. 366

der chronologische Gebrauch des Wortes «von neuemy» oder
der lokale «von obeny vorliege. Es ist jedoch fiir die Art unse-
res Evangeliums charakteristisch, dall es sich hier nicht um
eine Alternative handelt, sondern dall beides gemeint ist. Das
grobe Unverstindnis des Nikodemus, als ob es sich um eine
Geburt éx 1fg xoiog TAg untpog handle (v.4), betrifft nur das
Verbum yevwndivar, nicht die Interpretation des dvwdev im
Sinne von dedtepov. Denn dall es sich um ein reales zweites
Geborenwerden handelt, das ist nach dem Evangelisten auch
Jesu Meinung (v. 7). Es unterliegt jedoch keinem Zweifel, daf
dvwdev hier wie in 3, 31 und 19, 11 zugleich auch ¢«von obeny»
bedeutet, und dies hat Nikodemus noch nicht begriffen. Mit
diesem Hinweis auf den lokalen Sinn zeigen die folgenden
Verse (12 ff.) die christologische Begriindung der «Wiedery-
geburt auf: «Keiner ist zum Himmel hinaufgestiegen, aufler
dem, der vom Himmel herabgestiegen ist, dem Menschen-
sohn.» Der Zusammenhang der beiden Bedeutungen ist somit
klar: um wieder geboren zu werden, mull der vom Himmel
herabgestiegene Menschensohn zum Himmel hinaufsteigen,
damit von oben die Geburt aus dem Geist moglich werde
(v.5), dessen Kommen auch nach 7,37 und 16, 7 Christi Ver-
herrlichung voraussetzt. So wird hier auf Grund der Ver-
wendung dieses doppelsinnigen Adverbs die Beziehung zwi-
schen der johanneischen Aussage Jesu iiber die Wiedergeburt,
die sich an den synoptischen Bufiruf zur perdvoia anschliefit,
und der Situation der Gemeinde hergestellt, wie sie erst nach
Ostern und Himmelfahrt eintreten wird, also in der Zeit, wo
der Verfasser sein Evangelium niederschreibt.

Wichtiger noch ist fiir unsere Fragestellung im gleichen
Nikodemusgesprich das mehrdeutig gebrauchte Wort dywdfvo,
das sich gerade an die Anspielung auf Christi Himmelfahrt
(v.13) anschliefit. Dieses Verbum ist zunichst konkret ge-
meint, wenn von der Schlange die Rede ist, die Moses «erhohty
hat (v.14). Dieser Sinn wird nun ferner auf die Erhdhung
Christi zum Kreuz bezogen. Dies ist keine Hypothese, son-
dern wird vom Evangelisten in 12, 32 f. direkt ausgesprochen:
¢«Wenn ich von der Erde erhoht sein werde, werde ich alle zu
mir ziehen. Das sagte er als Hinweis (onuaivwv)' auf die Art
des Todes, den er sterben sollte.» Zugleich zeigt aber der Zu-



366 O. Cullmann, Der johanneische Gebrauch

sammenhang sowohl in 3, 14 und 12, 32 als auch an der
weitern Stelle 8, 28, wo uns das gleiche Verbum begegnet, daf}
die Erhéhung sich auflerdem auf die Himmelfahrt bezieht ge-
mél der iiblichen neutestamentlichen Verwendung des Aus-
drucks (Act. 2, 33; 5, 3; Phil. 2, 9). Es ist interessant, fest-
zustellen, dall es sich hier sozusagen um eine Dreiecksbezie-
hung handelt: die emporgehobene Schlange — der zum Kreuz
emporgehobene — der zum Himmel erhthte Menschensohn.
Hatten wir nebst der Nikodemusperikope nicht zufillig die
vorhin erwihnte, vom Evangelisten selbst hinzugefiigte Er-
klarung zu 12, 32, so wiirde in Kap.3 die Einbeziehung der
Anspielung auf das Kreuz wohl als unberechtigte <allegori-
sche» Erklarung abgelehnt werden. Gerade dieses Beispiel
bestitigt jedoch, daff auch dort, wo der Verfasser wie in 3, 14
dies nicht ausspricht, Hinweise auf weitere heilsgeschichl-
liche Christusbeziehungen vorliegen.” So werden hier die
Tat Moses, Christi Kreuzigung und Christi Himmelfahrt auf
Grund des einen Verbums tywdfvar zusammengeschaut. Dall
auf diese Weise nicht nur zwei, sondern auch drei Tatsachen
heilsgeschichtlich miteinander verbunden sein kénnen, ist fiir
die Erklirung weiterer Beispiele wichtig.

Zunéchst ist aber noch zu erwidhnen, dall dieses gleiche
3. Kapitel sehr wahrscheinlich auch in dem vielzitierten v. 16
ein Verbum mit Doppelbedeutung enthilt. Das Verbum & uwxev
mag hier zunichst im Sinne von dméotehev (1. Joh.4, 9) ge-
braucht sein: Gott hat seinen Sohn in die Welt gesandt. Ferner
aber liegt in diesem Zusammenhang, wo wir den sichern Hin-
weis aufs Kreuz festgestellt haben, gewill zugleich auch der
Sinn von mapédwkev vor (Rom, 8,32): er hat ihn in den Tod
«dahingegebeny. So hiufen sich in diesem Kapitel des Evan-
geliums die doppelsinnigen Worte in einer Weise, die beson-
ders geeignet ist, unsern Blick fiir diese johanneische Eigen-
art zu schirfen, und wir versuchen nun, in der Reihenfolge
der Kapitel die wichtigsten weitern Beispiele zu erwéhnen,
deren Zahl iibrigens noch vermehrt werden koénnte.

? Dies mochte ich gegeniiber dem Vorwurf des Hollinders H. van der
Loos in dem in Anm.1 erwihnten Artikel mit besonderm Nachdruck be-
tonen, anderseits auch gegeniiber dem Haupteinwand von W. Michaelis,
op. cit.



doppeldeutiger Ausdriicke als Schliissel zum Verstdndnis. . . 367

In 1,37 1f., wo es sich um die erste Begegnung mit Jiingern
handelt, verwendet der Evangelist das Verbum éxoloudeiv, und
zwar zunichst wortlich, in den Versen 37 und 38: Die beiden
Jiinger folgen Jesus hinterdrein, so dafl er sich umdrehen
mub, um sie anzuschauen. In den Versen 40 und 44 ist da-
gegen klar, dal mit diesem Wort zugleich die stédndige Nach-
folge der Jiingerschaft gemeint ist. In dhnlicher Doppelbedeu-
tung kehrt das Verbum im Zwiegesprich zwischen Jesus und
Petrus in 13, 36 f. wieder. ®

Die Untersuchung des Gebrauchs von dyéw in 3, 14 hat er-
geben, dalB diese gleiche Vokabel nicht nur zu zwei-, sondern
zu mehrfachen Tatsachenverbindungen Anlaf} geben kann, und
wir werden die gleiche Ieststellung fiir das «Lebensbroty
und das «L.ebenswasser» machen. Von hier aus mul} es jeden-
falls prinzipiell als berechtigt anerkannt werden °, auch in der
Geschichte von der Tempelreinigung im Anschlufl an das
Wort vaég eine analoge Dreiecksbeziehung anzunehmen. Wenn
wir bedenken, dafl dem Urchristentum die wohl auf ein echtes
Jesuslogion iiber den «nicht von Menschenhand gefertigten
Tempely (Mark. 14, 58) zuriickgehende, bei Paulus (1. Kor. 3,
16; 2. Kor. 6, 16; Eph, 2, 21) bezeugte und im 1. Petrusbrief
(2, 5) vorausgesetzte Doppelbedeutung Tempel = Gemeinde ge-
laufig war, so ist zum mindesten mit der Méglichkeit zu rech-
nen, dall im Tempelwort Joh. 2, 19 gemall dem nachdsterlichen
Verstindnis des Evangelisten (v.22!) zugleich an den Leib
Christi und an die Gemeinde zu denken ist, wenn auch nur
die erste Beziehung ausgesprochen ist. Es liegt kein Grund
vor, die Beziehung Leib-Gemeinde als nur paulinisch zu be-
trachten. *°

Das Udwp Ziv in 4, 10 wird ebenfalls, wenn auch in etwas
anderer Weise, in mehrfachem Sinn verwertet. Zunéchst ist
konkret an Quellwasser im Gegensatz zu stehendem Wasser
zu denken. Gemidfl dem hebriischen bildlichen Gebrauch von

8 Vgl. dazu oben Anm.5.

% Auch dies mdchte ich nicht nur gegeniiber H. van der Loos, op. cit,,
sondern auch gegeniiber W. Michaelis, op. cit., S.17, betonen.

10 § dazu O.Cullmann, Urchristentum und Gottesdienst, 1. Auflage,
S.47ff., und die gegen diese Erklirung erhobenen Einwéinde von W. Mi-
chaelis, op. cit., S. 9 ff.



368 O. Cullmann, Der johanneische Gebrauch

21 D2 liegt zweitens der allgemeine, im Alten Testament
auf Jahve bezogene Sinn von Lebensquell vor. Nach 7,39
versteht der vierte KEvangelist aber unter Udwp Z@dv drittens
praziser den Heiligen Geist, und es entspricht gewill johannei-
scher Denkweise, hier wie in 3, 5 eine Beziehung zum Tauf-
wasser zu sehen, und dann ergeben sich sogar vier Bedeutun-
gen des gleichen Wortes!

Das wird durch den parallelen Ausdruck dprtog Tig Zwifig
(6, 35.48) ganz besonders nahegelegt, und damit kommen wir
zur johanneischen Darstellung des Speisungswunders, deren
eucharistischer Charakter trotz R. Bultmann ** nicht mehr ge-
leugnet werden sollte. Ausgangspunkt ist auch hier zunéchst
das konkrete Brot, wie es in der Wundererzihlung der Menge
zur Sittigung dargeboten wird. Von hier wird die Linie zu-
nichst zu jenem andern Brot gezogen, das im Alten Testa-
ment ebenfalls auf Grund eines Wunders als dptog ék 100 ovpa-
vo0 von Gott geschenkt worden war: das Manna. Dieses aber
wird nun weiterhin zugleich zu der Person Christi und dem
eucharistischen Brot der Urkirche in Beziehung gesetzt. So
erinnert diese mehrfache heilsgeschichtliche Verbindung auf
Grund des gleichen Worts formal an das dyéw in 3, 14, inhalt-
lich besonders an das Ubwp Zwv.

Die Erziahlung von der Heilung des Blindgeborenen findet
ihren Hohepunkt im Worte Jesu iiber die Tughoi (9, 39 {f.),und
hier ist ganz deutlich, dall der Verfasser diese Geschichte nur
mitgeteilt hat wegen des innern Zusammenhangs, den er zwi-
schen dem historischen Geschehen der physischen Heilung
des Blinden einerseits, der Errettung der Siinder und der Ver-
stockung der Pharisider anderseits erkannt hat, und zwar auf
Grund des schon im Judentum geldufigen Doppelgebrauchs
des Wortes «blind»: physisch blind und geistig blind. **

11 Das Evangelium des Johannes, 1941, ad loc. Um seine These durch-
zufithren, mufl R.Bultmann die Verse 51 b—58, deren Bezogenheit auf
die Eucharistie auch er nicht bestreiten kann, als spidtere Interpolation
ausscheiden.

12 Aehnlich wird in der Geschichte von der wunderbaren Heilung des
Lahmen am Teiche Bethzatha in 5, 6 ff. das Adjektivum vYywjc im Sinne
von physisch gesund verwendet. Aus der Bemerkung Jesu in 7,23, die
diese Heilung visiert und sie ausdriicklich zur Beschneidung in Parallele
setzt, geht jedoch hervor, daBl im Hintergrund zugleich der Gedanke



doppeldeutiger Ausdriicke als Schliissel zum Verstdindnis. .. 369

Die Auferstehungsworte der Lazarusgeschichte (11,24 ff.)
bilden das Zentrum des ganzen Evangeliums, und es ist be-
deutsam fiir unsere These, dall gerade diese wichtige Stelle
auch das Verbum évaotiivar zugleich im geldufigen Sinne der
endzeitlichen Auferstehung und in dem erst im Lichte der
Verherrlichung Christi dem Verfasser aufgegangenen Sinne
einer schon jetzt moglichen Vorwegnahme der Auferstehung
in der Gegenwart verwendet. «Dein Bruder wird aufersteheny,
sagt Jesus zu Martha (v.24). Sie meint, er spreche von der
Auferstehung am letzten Tage, und gewiBl soll diese unmittel-
bare Bedeutung des Worts hier nicht ausgeschlossen sein.
Denn der Glaube an die endzeitliche futurische Auferstehung
ist im Johannesevangelium sicher bezeugt (6, 39. 40. 44. 54;
auch 5,29), und es geht nicht an, all diese Stellen mit R. Bult-
mann als Interpolationen auszuscheiden. Auch hier ist zu
sagen, dafl die modernisierenden Antithesen von gegenwérti-
gem «mystischem» und futurisch eschatologischem Geschehen
dem Johannesevangelium fernliegen, dall es sich auch hier
nicht um eine Alternative, sondern um heilsgeschichtliche Ver-
kniipfung des Christusgeschehens handelt. So kommt es dem
Evangelisten darauf an, dall Jesus hier auf dem Hintergrund
des auch von ihm geteilten jiidischen Glaubens an die Auf-
erstehung am letzten Tage von einer Auferstehung spricht, die
es in Christus, der selbst «die Auferstehung und das Leben>»
ist, schon jetzt gibt fiir alle, die an ihn glauben (v. 25). Dieses
Verstindnis der Auferstehung findet nun der Evangelist nach-
triglich schon in dem von ihm sicher historisch aufgefaliten
Ereignis der Auferweckung des Lazarus zeichenhaft gegeben.
Hier handelt es sich um eine dritte Art von Auferstehung.
Auch sie ist nicht endgiiltige Auferstehung, wie sie erst am
letzten Tage Wirklichkeit wird; denn Lazarus wird ja nach
der berichteten Auferweckung wieder sterben miissen. Sie ist
auch nicht mit der nachoésterlichen, gegenwirtigen Auferste-
hung aller Gldubigen ohne weiteres gleichzusetzen, von der
wir eben gesprochen haben. Wohl aber soll sie auf beides hin-
weisen: einerseits auf die endgiiltige Auferstehung, anderseits
— und darauf liegt das Hauplgewicht — auf dieVorwegnahme,

an kultische und ethische Reinheit beim Gebrauch dieses Wortes bestim-
mend war.

24



370 O. Cullmann, Der johanneische Gebrauch

die nach Ostern fiir elle Glaubenden Wirklichkeit wird: in
Gegenwart des Inkarnierten hat hier an Lazarus eine Vor-
wegnahme schon vor Ostern als Hinweis darauf stattgefun-
den, daB spéterhin jeder, der an Christus glauben wird, «<leben
wird, auch wenn er stirbt, und dafB} jeder, der lebt und an ihn
glaubt, niemals sterben wird». Auch diese Aussage, die die
Gegenwartsbeziehung des Ereignisses ins helle Licht riickt,
beruht auf der hier vorliegenden Doppelbedeutung der beiden
Verben Ziv und d&modviiokew: sie sind abwechselnd im physi-
schen und im theologischen Sinne gebraucht. **

Das bekannte Kreuzeswort teréheoton in 19,30 (s.auch
v.28) hat von jeher zu Diskussionen dariiber Anlall gegeben,
ob es rein chronologisch oder theologisch zu fassen ist. Aber
auch hier ist es falsch, eine Alternative aufzustellen. Denn
gemil dem Doppelsinn, den auch das Substantivum télog in
Kap. 13,1 hat, bedeutet das Wort nach johanneischem Ver-
stindnis sicher beides zugleich. «Das Leben des Inkarnierten
ist beendety und «sein Werk ist vollbrachts.

Auller diesen doppelsinnigen Wortern wiren auch ganze
Sétze zu erwihnen, die als solche in zweifacher Bedeutung
zu verstehen sind. Hierher gehort der Ausspruch des Hohen-

13 Von hier fillt auch ein Licht auf die Verwendung eines weitern
doppelsinnigen Wortes dieses Kapitels: des Verbums kowdsdor in v.11.
Die Situation ist hier allerdings verschieden von derjenigen der bisher
behandelten Stellen. Hier ist nicht wie gewd6hnlich die ferner liegende,
abgeleitete, sondern im Gegenteil die unmittelbare und von den Jiingern
einzig verstandene Worthedeutung, also die von «Schlafen», letzten Endes
diejenige, welche trotz allem das hohere Verstiéindnis voraussetzt und in
ihrer theologischen Tiefe von den Anwesenden doch noch nicht erfaft
wird. Wohl gilt es zundchst, die andere Bedeutung des Verbums, die von
Sterben, in ihrer ganzen Realitdt ernst zu nehmen. Aber obwohl Lazarus
physisch gestorben ist, «schlifty er doch nur, denn sein Tod ist nur von
kurzer Dauer. So ist seine Auferweckung ein Beispiel dafiir, dal iiberall
da, wo Christus am Werke ist, alles ¢Sterben» nur ein «Schlafen» ist.
Der Fall liegt hier also etwas komplizierter als in den andern Beispie-
len, insofern der unmittelbare Wortsinn von «Schlafen» erst dann in sei-
ner theologischen Geladenheit begriffen werden kann, wenn zunichst ein-
mal erkannt ist, daB Jesus auch, und zwar zuerst mit jener Aussage:
kexoluntar das physische Sterben gemeint hat. Die Zusammenschau ist
auch hier erst im Zusammenhang des hohern Verstindnisses moglich,
wie es das Lazaruswunder zeichenhaft verkiindet.



doppeldeutiger Ausdriicke als Schliissel zum Verstindnis . .. 371

priesters Kaiphas in 11, 50: «Es ist besser fiir euch, dafl ein
Mensch fiir das Volk sterbe und nicht die ganze Nation zu-
grunde gehe.» Erst nach Christi Tod und Auferstehung hat
sich dem Evangelisten der iiber die rein historische Tragweite
des Satzes hinausgehende theologische Gedanke des stellver-
tretenden Leidens erschlossen, so dal} er erkannt hat, dall der
Hohepriester, ohne es selbst zu wissen, einen in doppelter
Weise giiltigen Ausspruch getan hatte.

So 1dBt sich von der kleinsten sprachlichen Einheit, dem
Worte, bis zur gréfern, dem Satze, vom Satze zur Perikope,
von der Perikope zum ganzen Evangelium zeigen, wie der
Evangelist bestrebt ist, in dem einmaligen, durchaus realen
historischen Geschehen des Lebens Jesu zugleich die zeichen-
haft schon in diesem enthaltene weitere heilsgeschichtliche
Entfaltung zu entdecken und im Leser das Verstidndnis fiir
diese Zusammenschau von Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft wachzurufen. Hier handelt es sich nicht um Allego-
rie, auch nicht um Mystik, die in Geschichte eingekleidet ist,
sondern um Heilsgeschichte, die ihr sinngebendes Zentrum im
historischen Leben des fleischgewordenen Logos hat.

Addendum.

Von dem hier aufgezeigten vom Evangelisten beabsichtigten Gebrauch
doppelsinniger Worter aus wire die je und je, neuerdings von C.I'.Bur-
ney * sowie von Ch.-C. Torrey ** und J.de Zwaan¢ vertretene These zu
priifen, nach der das Johannes-Evangelium eine araméiische Grundlage
voraussetzen wiirde. Sie wiirde sich dann nur halten lassen, wenn sich
nachweisen lielle, dall den doppelsinnigen griechischen Wortern doppel-
sinnige araméische Aequivalente entsprechen. Hier soll jedenfalls darauf
hingewiesen werden, dafl anderseits den hier zusammengestellten doppel-
sinnigen johanneischen Ausdriicken ein sehr wichtiger hinzuzufiigen ist,
wenn wir vom Araméiischen ausgehen. Es 1t sich zeigen, dafl die ara-
miische Uebersetzung der Worte & duvég o0 9eod 6 alpwv v duaptiav Tod
k6ouov zugleich bedeutet: «das Lamm Gottes, das die Siinde der Welt fort-
schafft> und «der Knecht Jahves, der die Siinde der Welt trdgt>, (Vgl.
C.F.Burney, op.cit.ad.loc.; J. Jeremias, Auvog Tod Seod — maic Seod, ZNTW

12 The Aramaic Origin of the fourth Gospel, 1922.

15 The Aramaic Origin of the Gospel of John (Harvard Theological
Review 1923, pp. 305 ff.).

186 ¢«John wrote in Aramaic» (Journal of Biblical Literature 1938,
pp. 155 £1.).

24%



372 E. Staehelin, Der Briefwechsel zwischen

1935, S.115; Strack-Billerbeck, Kommentar z. NT aus Talmud und Mid-
rasch, Bd. IT, S. 370; O. Cullmann, Urchristentum und Gottesdienst, 1. Aufl,,
S.39£) Hier hat der Doppelsinn der araméischen Worte keine Entspre-
chung im Griechischen.

Basel. _ Oscar Cullmann.

Der Briefwechsel zwischen Johannes Buxtorf II.
und Johannes Coccejus.

Zu den groflen Meistern alttestamentlicher Wissenschaft
in der Mitte des siebenzehnten Jahrhunderts gehéren Johannes
Buxtorf I1.* und Johannes Coccejus.? Ein Blick in den Brief-
wechsel, den sie miteinander gefiihrt haben, vermittelt einen
lebendigen Eindruck von ihrem theologischen Wollen und
Schaffen * und entbehrt zugleich nicht eines aktuellen In-
teresses. *

Im ganzen umfalit er, wenigstens soweit er erhalten ist,
dreilig Stiicke. Neun Briefe sind von Coccejus an den Basler

1 Johannes Buxtorf II. (1599—1664) aus Basel, Sohn Johannes Bux-
torfs 1. (1564—1629), seit 1630 Professor der hebriischen Sprache, seit
1647 zugleich der Loci communes atque controversiae theologicae und seit
1654 des Alten Testaments an der Universitidt Basel; vgl. iiber ihn: 1. All-
gemeine Deutsche Biographie (= ADB), 3.Bd. 1876, S.673 ff.; 2. Real-
encyklopiidie filr protestantische Theologie und Kirche, 8. Aufl. (= RE?),
3. Bd., 1897, S. 614 ff.; 3. Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 2. Aufl.
(=RGG?), 1.Bd., 1927, Sp. 1406 f. (von Alfred Bertholet!).

? Johannes Coccejus (1603—1669) aus Bremen, seit 1630 Professor fiir
biblische Philologie am Gymnasium illustre in Bremen, seit 1636 Profes-
sor der hebriischen Sprache und seit 1643 der Theologie an der Univer-
sitit Franeker, seit 1650 Professor der Theologie an der Universitit Lei-
den; vgl. iiber ihn das Standardwerk von Gottlob Schrenk: Gottesreich
und Bund im &ltern Protestantismus, vornehmlich bei Johannes Coccejus,
in: Beitrige zur Forderung christlicher Theologie, 1923, auBlerdem: 1.
RE3, 4.Bd., 1898, S.186 ff.; 2. Biographisch Woordenboek von Protestant-
sche Godsgeleerden in Nederland, 2. Teil [nach 1907], S. 123 ff.; 3. RGG?,
1. Bd. 1927, Sp. 1698 {.

3 Auf die Bedeutung dieses Briefwechsels weist auch Schrenk hin
(a. a. 0., passim, besonders S.191). )

* Im Hinblick auf den zur Verfiigung stehenden Raum konnte der
Briefwechsel nicht vollstindig ausgeschopft, sondern es mufite der Blick
auf einige wesentliche Themata beschrinkt werden.



	Der johanneische Gebrauch doppeldeutiger Ausdrücke als Schlüssel zum Verständnis des vierten Evangeliums

