
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 5

Artikel: Der johanneische Gebrauch doppeldeutiger Ausdrücke als Schlüssel
zum Verständnis des vierten Evangeliums

Autor: Cullmann, Oscar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877414

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


360 0. Cullmann, Der johanneische Gebrauch

Der johanneische Gebrauch doppeldeutiger
Ausdrücke als Schlüssel zum Verständnis des

vierten Evangeliums.
Die johanneische Theologie, wie sie sich aus dem vierten

Evangelium erschließen läßt, steht in engster Beziehung zu
dem schriftstellerischen Unternehmen des Verfassers. Sie ist
sozusagen dazu bestimmt, die besondere Perspektive zu
rechtfertigen, in die er das historische Leben Jesu gestellt hat. Um
den Zweck seines Buches zu verwirklichen, den «Glauben an
Jesus als den Messias, den Sohn Gottes» zu erwecken (20, 31),
will er die Leser dazu anleiten, in den Tatsachen dieses Lebens
und in den vom fleischgewordenen Logos gesprochenen Worten

zugleich mit dem einmalig Historischen ihre heilsgeschichtliche

Verbindung rückwärts mit der Vergangenheit und
besonders vorwärts mit der Gegenwart zu sehen, also die Linie
zu ziehen, die vom Inkarnierten einerseits zur Schrift des
Alten Testaments, anderseits zur Gemeinde des Erhöhten
führt. Sein theologisches Streben geht nun dahin, an Hand der
von ihm zu diesem Zweck aus einer viel reichhaltigeren
Tradition ausgewählten Stücke (20, 31) zu zeigen, wie dieses
Verständnis eine höhere Glaubenserkenntnis voraussetzt, die mit
wenig Ausnahmen den Augenzeugen zu Jesu Lebzeiten
verschlossen war, aber nach seiner Verherrlichung auf Grund
der «Erinnerung» (2, 22; 12, 16; 14, 26) und der Erleuchtung
durch den «Geist der Wahrheit» (14, 26; 16, 12) aufgegangen

ist.
Auf der Verbindung des Augenzeugnisses mit solcher

geistgewirkten «Erinnerung» beruht dieses Evangelium. Die Leser
sind zwar in ihrer großen Mehrheit auf das Augenzeugnis
anderer angewiesen, aber auch sie leben in der Zeit des Para-
kleten und können und sollen daher an jener Fähigkeit des

Evangelisten teilbekommen, das einmalige historische
Geschehen oder das einmal von Jesus gesprochene Wort in ihrer
heilsgeschichtlichen Verknüpfung und Entfaltung sozusagen
zusammenschauend zu verstehen. So hat der Verfasser mit
Vorliebe solche «Zeichen» und Eeden Jesu ausgewählt, die
Gelegenheit geben, das Verhältnis von «Sehen» und «Glauben»



doppeldeutiger Ausdrücke als Schlüssel zum Verständnis 361

darzutun. Das Objekt des Glaubens ist im Johannesevangelium
das gleiche Leben Jesu, das einmal auch Objekt des Sehens

gewesen ist.
Voraussetzung ist also, daß das historische Geschehen, wie

es im Evangelium dargestellt ist, in sich selber außer dem mit
den Sinnen Wahrnehmbaren den Hinweis auf weitere
Heilstatsachen enthält, mit denen jene einmaligen Grunddaten
verbunden sind.

Es ist daher falsch, wenn immer wieder in den Kommentaren

«geschichtliche» und «symbolische» Erklärung der jo-
hanneischen Erzählungen als Gegensätze gegeneinander
ausgespielt werden und eine Alternative aufgestellt wird, als ob
im Sinne des Evangelisten eine Aussage entweder nur als
historische Tatsache oder nur als Hinweis auf einen
theologischen «mystischen» Sachverhalt gemeint sein könne. Damit
versperrt man sich von vornherein das Verständnis dieses
Evangeliums, das gerade beides, einmalige Geschichte und
Hinweis dieser Geschichte auf ihre Vor- und Nachwirkung,
in einer Zusammenschau darstellen will.

Geschichte ist also hier einerseits nicht etwa nur
«mythologisches» Gewand, das man abstreifen könnte, um das
Evangelium zu «entmythologisieren». Aber anderseits bedeutet es
nicht einen Fall in «allegorische» Auslegung, wenn man im
einzelnen nachzuweisen versucht, wie der Verfasser von den
verschiedenen Begebenheiten des Lebens Jesu aus die Identität
des Inkarnierten mit dem verherrlichten, z. B. in den
Sakramenten gegenwärtigen Christus aufzeigt.1 Unerlaubte Allego-
rese würde nur dann vorliegen, wenn die Realität des historischen

Sinnes bestritten oder seine Rolle auf den Bildcharakter
reduziert würde. Dies ist aber bei der vorhin gekennzeichneten
Betrachtungsweise nicht der Fall. Das Aufsuchen einer über
das einmalige Geschehen hinausgehenden Bedeutung wäre ferner

abzulehnen, wenn es sich um ein Dokument handelte,
das erwiesenermaßen nur jenes eine Geschehen darstellen
wollte. Das Johannesevangelium weist uns jedoch im Gegen-

1 Diesen Vorwurf, allegorische Erklärung zu treiben, hat neuerdings
merkwürdigerweise H. van der Loos in seinem Aufsatz: «Allegorische
Exegese» in «Nederlands Theologische Tijdschrift» 1948, S. 130 ff. gegen meine
in «Urchristentum und Gottesdienst» verfochtene These erhohen.



362 O. Cullmann, Der johanneische Gebrauch

teil an so zahlreichen Stellen anf die Notwendigkeit eines
Doppelverständnisses hin, daß es nicht nur Recht, sondern Pflicht
des Exegeten ist, dieser Absicht des Verfassers auch dort
nachzugehen, wo er sie nicht direkt ausgesprochen, sondern nur
angedeutet hat.2 Die Interpretationen, die der Evangelist
selbst zu verschiedenen Malen ausdrücklich hinzugefügt hat,
wie etwa am Ende der Erzählung von der Tempelreinigung
(2,21 f.), um nur dies eine Beispiel zu nennen, liefern uns
einen sichern Ausgangspunkt, der uns davor bewahrt, dabei
in willkürliches Rätselraten zu verfallen.

Wenn einmaliges Geschehen hier im Lichte seiner
nachösterlichen Entfaltung in der Gemeinde rückschauend zugleich
als Hinweis, als Prophezeiung, auf diese Weiterwirkung
angesehen wird, so handelt es sich hier nicht um Prophezeiung
«ex eventu», denn die vorausweisenden Tatsachen als solche
sind ja nicht erst nachträglich erfunden, sondern werden
zunächst in ihrer Einmaligkeit durchaus ernst genommen. Eher
könnte man von einer «interpretatio ex eventu» sprechen.

Daß ein solches Doppelverständnis geradezu johanneische
Absicht ist und zum Programm dieses Evangeliums gehört,
wird neben vielen andern Beobachtungen, denen wir hier
nicht näher nachgehen \ durch eine sprachliche Feststellung
bestätigt: durch den auffallend häufigen und mehrfach
festgestellten 4 Gebrauch doppel- oder mehrdeutiger Ausdrücke. Die

2 Von dieser Erwägung aus werde ich in der demnächst erscheinenden

2. Auflage von «Urchristentum und Gottesdienst» auf die gründliche
Kritik eingehen, der Wilhelm Michaelis, Die Sakramente im
Johannesevangelium, 1946 (BEG, Bern), die Erstauflage meiner Schrift unterzogen
hat.

3 In der demnächst erscheinenden 2. Auflage meiner Schrift «Urchristentum

und Gottesdienst» werde ich in einem neu hinzugefügten Kapitel
über «Die Absicht des Johannes-Evangeliums» diese ganze Frage im
Zusammenhang behandeln.

4 Vgl. Karl Ludwig Schmidt, Der johanneische Charakter der Erzählung

vom Hochzeitswunder in Kana, in Harnack-Ehrung, 1921, S. 32 ff.,
insbesondere S. 41: «Das nicht ganz durchsichtige rrdüev écmv in v. 9 (seil.
Kap. 2) bezieht sich zunächst auf den Wein. Zugleich liegt aber hier eine
christologische Formel vor. Das ergibt sieh aus der immer wiederkehrenden

Anwendung dieses -rrobev bei Johannes (7, 27 f.; 8,14; 9, 29 f.; 19,9;
vgl. auch 4,11). Der gläubige Leser weiß, woher solches Heilsgut,
solcher Heilsbringer (religiöse Identifikation!) kommt, während es die



doppeldeutiger Ausdrücke als Schlüssel zum Verständnis 363

Bild- und Gleichnisrede Jesu, wie sie uns aus den Synoptikern

bekannt ist, mag den Evangelisten ermutigt haben, die
Sprache in dieser Weise in den Dienst seines Verständnisses
des Lehens Jesu zu stellen.5 Er geht aber zu diesem Zweck
über die bloße Bildrede in entscheidender Weise hinaus,
indem ihm die unmittelbar gegebene Bedeutung nicht nur als
Bild für eine zu erläuternde Sache in Betracht kommt, sondern
auch an und für sich wichtig ist. Dies hängt eben damit
zusammen, daß bei ihm in der Regel der doppelsinnige
Ausdruck sich auf eine Tatsache des Lebens Jesu selbst bezieht.
Hier sind nach dem vorhin Ausgeführten die einmalige
Tatsache und ihre heilsgeschichtliche Verknüpfung mit der
Gegenwart wenn nicht gleichbetont, so doch gleich wichtig,
und daher stehen die beiden Wortbedeutungen hier nicht im
Verhältnis von Bild und Sache, sondern eben in jener
Verbindung der Koordination, wie sie durch die eigenartige
Beziehung von Inkarnation und weiterm Christusgeschehen
gegeben ist.

Freilich findet sich auch im Johannesevangelium eigentliche

Bildrede, vor allem in den Ego-Aussagen 6, auch wenn
Jesus sich vor Pilatus als «König» bezeichnet (18, 33 ff.) oder
wenn er etwa zu den Juden sagt, die Wahrheit werde sie zu
«Freien» machen (8,32). Im folgenden möchten wir jedoch
nicht solche Bilder, sondern tatsächlich doppel- oder sogar
mehrdeutige Worte und Ausdrücke zusammenstellen, wie sie
für das Johannesevangelium typisch sind. Es sind einerseits
solche, die an und für sich im Griechischen eine zweifache
Bedeutung haben und deshalb mit Absicht gewählt sind, an-

Samariterin nicht weiß, nämlich êx toO oùpavoû, itapà toû Ttarpôç, êx tiîiv
ftvuu, ëx Tf|ç àXrideiaç.»

5 Was die Doppeldeutigkeit bestimmter Ausdrücke auch in den
synoptischen Evangelien betrifft, vgl. Karl Ludwig Schmidt im ThWBzNT
Bd. 1, S. 130, zu npodyuj : « dem christologischen Gesehehen entspricht
auf der Seite des Menschen ein àxoXouôeîv, was nicht nur ein
Hinterhergehen, sondern die Nachfolge bezeichnet. Vgl. vor allem im Rahmen

der Leidensnachfolge Christi: Mk. 10, 32; Mk. 14, 28 Mt. 26,

32); Mk. 16, 7 Mt. 28, 7).»
6 S. dazu die aufschlußreiche Arbeit von Eduard Schweizer, Ego eimi,

die religionsgesehichtliche Herkunft und theologische Bedeutung der jo-
hanneischen Bildreden, 1939.



364 O. Cullmann, Der johanneische Gebrauch

derseits solche, die im üblichen Gebrauch zwar nur eindeutig
sind, vom Evangelisten aber so verwendet werden, daß sie im
Zusammenhang zugleich noch als Hinweis auf weitere
Tatsachen verstanden werden müssen.

Einen Uebergang von eigentlicher Bildrede zu dem typisch
johanneischen Gebrauch doppelsinniger Wörter bildet
gewissermaßen die Aussage der Nikodemusperikope über das
Trveûpa, das «weht, wo es will» (B, 8). Wohl ist hier vom Wind
nur im Hinblick auf den Geist gesprochen, und insofern
kommt er als Bild für den Geist in Betracht. Aber es ist nun
doch bemerkenswert, daß der Gleichnischarakter hier nicht
als solcher angedeutet ist, daß vielmehr die Aussage auf
Grund der Doppelbedeutung des Wortes Trveöpa unmittelbar
sowohl auf den Wind wie auf den Geist geht. Es heißt hier
nicht: «wie der Wind weht, so wirkt der Geist». Daß die
Beziehung von Wind und Geist im Johannesevangelium doch
nicht nur als diejenige von Bild und Sache, sondern viel
realer, konkreter vorgestellt ist, beweist auch 20, 22, wo der
Auferstandene die Jünger «anbläst» (âvecpûcrricTev), um ihnen
den Heiligen Geist zu verleihen. Auch die Apostelgeschichte
setzt ja voraus, daß der Heilige Geist nicht nur dem Winde
vergleichbar ist, sondern sich wie ein Wind in einem
hörbaren Geräusch kundtut (2, 2). So ist auch in v. 5 des
Nikodemuskapitels «wenn einer nicht wiedergeboren wird è£ uöa-

toç Kai Ttveû|Li«Toç » beim Worte irveûpa schon an beide Bedeutungen,

«Wind» und «Geist», zu denken. Wenn wir beachten,
daß im Johannesevangelium, wie wir nachher sehen werden,
auch das Wasser ausdrücklich als Hinweis auf den Geist
erscheint (7, 39), so ergibt sich im Hinblick auf die Taufe ein
besonders enger Zusammenhang von uöuup und irveOpa : an dieser

Stelle ist dann mit den beiden Worten zugleich von einer
«Wiedergeburt aus Geist» und einer «Wiedergeburt aus Wasser

und Wind» die Rede.
Das gleiche Kapitel liefert uns ein Beispiel für den

johanneischen Gebrauch eines doppelsinnigen Wortes, dessen beide
Bedeutungen, abgesehen von jeder Bildrede, gleichzeitig zum
Ausdruck kommen sollen: des mit dem Verbum -fevvriünvui
verbundenen Adverbs avwüev. Schon im Altertum haben die
Erklärer des Johannesevangeliums die Frage erörtert, ob hier



doppeldeutiger Ausdrücke als Schlüssel zum Verständnis 365

der chronologische Gehrauch des Wortes «von neuem» oder
der lokale «von oben» vorliege. Es ist jedoch für die Art unseres

Evangeliums charakteristisch, daß es sich hier nicht um
eine Alternative handelt, sondern daß beides gemeint ist. Das
grobe Unverständnis des Nikodemus, als oh es sich um eine
Geburt èic Trjç KoiXiaç rrjç priTpôç handle (v. 4), betrifft nur das
Verbum yevvribfjvai, nicht die Interpretation des dvuubev im
Sinne von öeirrepov. Denn daß es sich um ein reales zweites
Geborenwerden handelt, das ist nach dem Evangelisten auch
Jesu Meinung (v. 7). Es unterliegt jedoch keinem Zweifel, daß
dtviu&ev hier wie in 8, 31 und 19, 11 zugleich auch «von oben»
bedeutet, und dies hat Nikodemus noch nicht begriffen. Mit
diesem Hinweis auf den lokalen Sinn zeigen die folgenden
Verse (12 ff.) die christologische Begründung der «Wiedergeburt

auf: «Keiner ist zum Himmel hinaufgestiegen, außer
dem, der vom Himmel herabgestiegen ist, dem Menschensohn.»

Der Zusammenhang der beiden Bedeutungen ist somit
klar: um wieder geboren zu werden, muß der vom Himmel
herabgestiegene Menschensohn zum Himmel hinaufsteigen,
damit von oben die Geburt aus dem Geist möglich werde
(v. 5), dessen Kommen auch nach 7, 37 und 16, 7 Christi
Verherrlichung voraussetzt. So wird hier auf Grund der
Verwendung dieses doppelsinnigen Adverbs die Beziehung
zwischen der johanneischen Aussage Jesu über die Wiedergeburt,
die sich an den synoptischen Bußruf zur petcivoia anschließt,
und der Situation der Gemeinde hergestellt, wie sie erst nach
Ostern und Himmelfahrt eintreten wird, also in der Zeit, wo
der Verfasser sein Evangelium niederschreibt.

Wichtiger noch ist für unsere Fragestellung im gleichen
Nikodemusgespräch das mehrdeutig gebrauchte Wort vupuu^fjvai,

das sich gerade an die Anspielung auf Christi Himmelfahrt
(v. 13) anschließt. Dieses Verbum ist zunächst konkret
gemeint, wenn von der Schlange die Rede ist, die Moses «erhöht»
hat (v. 14). Dieser Sinn wird nun ferner auf die Erhöhung
Christi zum Kreuz bezogen. Dies ist keine Hypothese,
sondern wird vom Evangelisten in 12, 32 f. direkt ausgesprochen:
«Wenn ich von der Erde erhöht sein werde, werde ich alle zu
mir ziehen. Das sagte er als Hinweis (oripah/ujv)1 auf die Art
des Todes, den er sterben sollte.» Zugleich zeigt aber der Zu-



366 O. Ciillmann, Der johanneische Gebrauch

sammenhang sowohl in 3, 14 und 12, 32 als auch an der
weitern Stelle 8, 28, wo uns das gleiche Verbum begegnet, daß
die Erhöhung sich außerdem auf die Himmelfahrt bezieht
gemäß der üblichen neutestamentlichen Verwendung des
Ausdrucks (Act. 2, 33; 5, 3; Phil. 2, 9). Es ist interessant,
festzustellen, daß es sich hier sozusagen um eine Dreiecksbeziehung

handelt: die emporgehobene Schlange — der zum Kreuz
emporgehobene — der zum Himmel erhöhte Menschensohn.
Hätten wir nebst der Nikodemusperikope nicht zufällig die
vorhin erwähnte, vom Evangelisten selbst hinzugefügte
Erklärung zu 12, 32, so würde in Kap. 3 die Einbeziehung der
Anspielung auf das Kreuz wohl als unberechtigte «allegorische»

Erklärung abgelehnt werden. Gerade dieses Beispiel
bestätigt jedoch, daß auch dort, wo der Verfasser wie in 3, 14
dies nicht ausspricht, Hinweise auf weitere heilsgeschichtliche

ChristusbeZiehungen vorliegen.7 So werden hier die
Tat Moses, Christi Kreuzigung und Christi Himmelfahrt auf
Grund des einen Verbums inpuhHjvai zusammengeschaut. Daß
auf diese Weise nicht nur zwei, sondern auch drei Tatsachen
heilsgeschichtlich miteinander verbunden sein können, ist für
die Erklärung weiterer Beispiele wichtig.

Zunächst ist aber noch zu erwähnen, daß dieses gleiche
3. Kapitel sehr wahrscheinlich auch in dem vielzitierten v. 16

ein Verbum mit Doppelbedeutung enthält. Das Verbum eöuuKev

mag hier zunächst im Sinne von ÛTtéaTeiXev (1. Joh. 4, 9)
gebraucht sein: Gott hat seinen Sohn in die Welt gesandt. Ferner
aber liegt in diesem Zusammenhang, wo wir den sichern
Hinweis aufs Kreuz festgestellt haben, gewiß zugleich auch der
Sinn von îrapéôwKev vor (Rom. 8, 32) : er hat ihn in den Tod
«dahingegeben». So häufen sich in diesem Kapitel des
Evangeliums die doppelsinnigen Worte in einer Weise, die besonders

geeignet ist, unsern Blick für diese johanneische Eigenart

zu schärfen, und wir versuchen nun, in der Reihenfolge
der Kapitel die wichtigsten weitern Beispiele zu erwähnen,
deren Zahl übrigens noch vermehrt werden könnte.

7 Dies möchte ich gegenüber dem Vorwurf des Holländers H. van der
Loos in dem in Anm. 1 erwähnten Artikel mit besonderm Nachdruck
betonen, anderseits auch gegenüber dem Haupteinwand von W. Michaelis,
op. cit.



doppeldeutiger Ausdrücke als Schlüssel zum Verständnis 367

In 1, 37 ff., wo es sich um die erste Begegnung mit Jüngern
handelt, verwendet der Evangelist das Verbum dKoXouheîv, und
zwar zunächst wörtlich, in den Versen 37 und 38: Die beiden
Jünger folgen Jesus hinterdrein, so daß er sich umdrehen
muß, um sie anzuschauen. In den Versen 40 und 44 ist
dagegen klar, daß mit diesem Wort zugleich die ständige Nachfolge

der Jüngerschaft gemeint ist. In ähnlicher Doppelbedeutung

kehrt das Verbum im Zwiegespräch zwischen Jesus und
Petrus in 13, 36 f. wieder.8

Die Untersuchung des Gebrauchs von ùvpôcu in 3,14 hat
ergeben, daß diese gleiche Vokabel nicht nur zu zwei-, sondern
zu mehrfachen Tatsachenverbindungen Anlaß geben kann, und
wir werden die gleiche Feststellung für das «Lebensbrot»
und das «Lebenswasser» machen. Von hier aus muß es jedenfalls

prinzipiell als berechtigt anerkannt werden 9, auch in der
Geschichte von der Tempelreinigung im Anschluß an das
Wort vaôç eine analoge Dreiecksbeziehung anzunehmen. Wenn
wir bedenken, daß dem Urchristentum die wohl auf ein echtes
Jesuslogion über den «nicht von Menschenhand gefertigten
Tempel» (Mark. 14, 58) zurückgehende, bei Paulus (1. Kor. 3,

16; 2. Kor. 6, 16; Eph. 2, 21) bezeugte und im 1. Petrusbrief
(2, 5) vorausgesetzte Doppelbedeutung Tempel Gemeinde
geläufig war, so ist zum mindesten mit der Möglichkeit zu rechnen,

daß im Tempelwort Joh. 2, 19 gemäß dem nachösterlichen
Verständnis des Evangelisten (v. 22!) zugleich an den Leib
Christi und an die Gemeinde zu denken ist, wenn auch nur
die erste Beziehung ausgesprochen ist. Es liegt kein Grund
vor, die Beziehimg Leib-Gemeinde als nur paulinisch zu
betrachten. 10

Das uöujp Zûiv in 4, 10 wird ebenfalls, wenn auch in etwas
anderer Weise, in mehrfachem Sinn verwertet. Zunächst ist
konkret an Quellwasser im Gegensatz zu stehendem Wasser
zu denken. Gemäß dem hebräischen bildlichen Gebrauch von

8 Vgl. dazu oben Anm. 5.
8 Auch dies möchte ich nicht nur gegenüber H. van der Loos, op. cit.,

sondern auch gegenüber W. Michaelis, op. cit., S. 17, betonen.
10 S. dazu 0. Cullmann, Urchristentum und Gottesdienst, 1. Auflage,

S. 47 ff., und die gegen diese Erklärung erhobenen Einwände von W.
Michaelis, op. cit., S. 9 ff.



368 O. Cullmann, Der johanneische Gebrauch

D'O liegt zweitens der allgemeine, im Alten Testament
auf Jahve bezogene Sinn von Lebensquell vor. Nach 7,39
versteht der vierte Evangelist aber unter ubuup Zwv drittens
präziser den Heiligen Geist, und es entspricht gewiß johannei-
scher Denkweise, hier wie in 3, 5 eine Beziehung zum
Taufwasser zu sehen, und dann ergeben sich sogar vier Bedeutungen

des gleichen Wortes!
Das wird durch den parallelen Ausdruck oîpToç rpç Zuurjç

(6, 35. 48) ganz besonders nahegelegt, und damit kommen wir
zur johanneischen Darstellung des Speisungswunders, deren
eucharistischer Charakter trotz R. Bultmann 11 nicht mehr
geleugnet werden sollte. Ausgangspunkt ist auch hier zunächst
das konkrete Brot, wie es in der Wundererzählung der Menge
zur Sättigung dargeboten wird. Von hier wird die Linie
zunächst zu jenem andern Brot gezogen, das im Alten Testament

ebenfalls auf Grund eines Wunders als apxoç ex xoû oùpa-
voO von Gott geschenkt worden war: das Manna. Dieses aber
wird nun weiterhin zugleich zu der Person Christi und dem
eucharistischen Brot der Urkirche in Beziehung gesetzt. So

erinnert diese mehrfache heilsgeschichtliche Verbindung auf
Grund des gleichen Worts formal an das uvjjöuj in 3,14, inhaltlich

besonders an das ubwp £ujv.

Die Erzählung von der Heilung des Blindgeborenen findet
ihren Höhepunkt im Worte Jesu über die xucpXoi (9, 39 ff.),und
hier ist ganz deutlich, daß der Verfasser diese Geschichte nur
mitgeteilt hat wegen des innern Zusammenhangs, den er
zwischen dem historischen Geschehen der physischen Heilung
des Blinden einerseits, der Errettung der Sünder und der Ver-
stockung der Pharisäer anderseits erkannt hat, und zwar auf
Grund des schon im Judentum geläufigen Doppelgebrauchs
des Wortes cblind»: physisch blind und geistig blind.12

11 Das Evangelium des Johannes, 1941, ad loc. Um seine These
durchzuführen, muß R. Bultmann die Verse 51 b—58, deren Bezogenheit auf
die Eucharistie auch er nicht bestreiten kann, als spätere Interpolation
ausscheiden.

12 Aehnlich wird in der Geschichte von der wunderbaren Heilung des

Lahmen am Teiche Bethzatha in 5, 6 ff. das Adjektivum fifui? im Sinne

von physisch gesund verwendet. Aus der Bemerkung Jesu in 7,23, die
diese Heilung visiert und sie ausdrücklich zur Beschneidung in Parallele
setzt, geht jedoch hervor, daß im Hintergrund zugleich der Gedanke



doppeldeutiger Ausdrücke als Schlüssel zum Verständnis 369

Die Auferstehungsworte der Lazarusgeschichte (11,24 ff.)
bilden das Zentrum des ganzen Evangeliums, und es ist
bedeutsam für unsere These, daß gerade diese wichtige Stelle
auch das Verbum àvaaxf]vai zugleich im geläufigen Sinne der
endzeitlichen Auferstehung und in dem erst im Lichte der
Verherrlichung Christi dem Verfasser aufgegangenen Sinne
einer schon jetzt möglichen Vorwegnahme der Auferstehung
in der Gegenwart verwendet. «Dein Bruder wird auferstehen»,
sagt Jesus zu Martha (v. 24). Sie meint, er spreche von der
Auferstehung am letzten Tage, und gewiß soll diese unmittelbare

Bedeutung des Worts hier nicht ausgeschlossen sein.
Denn der Glaube an die endzeitliche futurische Auferstehung
ist im Johannesevangelium sicher bezeugt (6, 39. 40. 44. 54;
auch 5, 29), und es geht nicht an, all diese Stellen mit R.
Bultmann als Interpolationen auszuscheiden. Auch hier ist zu
sagen, daß die modernisierenden Antithesen von gegenwärtigem

«mystischem» und futurisch eschatologischem Geschehen
dem Johannesevangelium fernliegen, daß es sich auch hier
nicht um eine Alternative, sondern um heilsgeschichtliche
Verknüpfung des Christusgeschehens handelt. So kommt es dem

Evangelisten darauf an, daß Jesus hier auf dem Hintergrund
des auch von ihm geteilten jüdischen Glaubens an die
Auferstehung am letzten Tage von einer Auferstehung spricht, die
es in Christus, der selbst «die Auferstehung und das Leben»
ist, schon jetzt gibt für alle, die an ihn glauben (v. 25). Dieses
Verständnis der Auferstehung findet nun der Evangelist
nachträglich schon in dem von ihm sicher historisch aufgefaßten
Ereignis der Auferweckung des Lazarus zeichenhaft gegeben.
Hier handelt es sich um eine dritte Art von Auferstehung.
Auch sie ist nicht endgültige Auferstehung, wie sie erst am
letzten Tage Wirklichkeit wird; denn Lazarus wird ja nach
der berichteten Auferweckung wieder sterben müssen. Sie ist
auch nicht mit der nachösterlichen, gegenwärtigen Auferstehung

aller Gläubigen ohne weiteres gleichzusetzen, von der
wir eben gesprochen haben. Wohl aber soll sie auf beides
hinweisen: einerseits auf die endgültige Auferstehung, anderseits
— und darauf liegt das Hauptgewicht — auf dieVorwegnahme,

an kultische und ethische Reinheit beim Gebrauch dieses Wortes bestimmend

war.

24



370 O. Cullmann, Der johanneische Gebrauch

die nach Ostern für alle Glaubenden .Wirklichkeit wird: in
Gegenwart des Inkarnierten hat hier an Lazarus eine
Vorwegnähme schon vor Ostern als Hinweis darauf stattgefunden,

daß späterhin jeder, der an Christus glauben wird, «leben
wird, auch wenn er stirbt, und daß jeder, der lebt und an ihn
glaubt, niemals sterben wird». Auch diese Aussage, die die
Gegenwartsbeziehung des Ereignisses ins helle Licht rückt,
beruht auf der hier vorliegenden Doppelbedeutung der beiden
Verben Crjv und curoüvricrKeiv : sie sind abwechselnd im physischen

und im theologischen Sinne gebraucht.13
Das bekannte Kreuzeswort TTé\ecrrai in 19,30 (s. auch

v. 28) hat von jeher zu Diskussionen darüber Anlaß gegeben,
ob es rein chronologisch oder theologisch zu fassen ist. Aber
auch hier ist es falsch, eine Alternative aufzustellen. Denn
gemäß dem Doppelsinn, den auch das Substantivum xéXoç in
Kap. 13,1 hat, bedeutet das Wort nach johanneischem
Verständnis sicher beides zugleich. «Das Leben des Inkarnierten
ist beendet» und «sein Werk ist vollbracht».

Außer diesen doppelsinnigen Wörtern wären auch ganze
Sätze zu erwähnen, die als solche in zweifacher Bedeutung
zu verstehen sind. Hierher gehört der Ausspruch des Hohen-

13 Von hier fällt auch ein Licht auf die Verwendung eines weitern
doppelsinnigen Wortes dieses Kapitels: des Verbums KoiuäaOai in v. 11.

Die Situation ist hier allerdings verschieden von derjenigen der bisher
behandelten Stellen. Hier ist nicht wie gewöhnlich die ferner liegende,
abgeleitete, sondern im Gegenteil die unmittelbare und von den Jüngern
einzig verstandene Wortbedeutung, also die von «Schlafen», letzten Endes
diejenige, welche trotz allem das höhere Verständnis voraussetzt und in
ihrer theologischen Tiefe von den Anwesenden doch noch nicht erfaßt
wird. Wohl gilt es zunächst, die andere Bedeutung des Verbums, die von
Sterben, in ihrer ganzen Realität ernst zu nehmen. Aber obwohl Lazarus
physisch gestorben ist, «schläft» er doch nur, denn sein Tod ist nur von
kurzer Dauer. So ist seine Auferweckung ein Beispiel dafür, daß überall
da, wo Christus am Werke ist, alles «Sterben» nur ein «Schlafen» ist.
Der Fall liegt hier also etwas komplizierter als in den andern Beispielen,

insofern der unmittelbare Wortsinn von «Schlafen» erst dann in
seiner theologischen Geladenheit begriffen werden kann, wenn zunächst einmal

erkannt ist, daß Jesus auch, und zwar zuerst mit jener Aussage:
K£Kolpr)Tai das physische Sterben gemeint hat. Die Zusammenschau ist
auch hier erst im Zusammenhang des höhern Verständnisses möglich,
wie es das Lazaruswunder zeichenhaft verkündet.



doppeldeutiger Ausdrücke als Schlüssel zum Verständnis 371

priesters Kaiphas in 11, 50: «Es ist besser für euch, daß ein
Mensch für das Volk sterbe und nicht die ganze Nation
zugrunde gehe.» Erst nach Christi Tod und Auferstehung hat
sich dem Evangelisten der über die rein historische Tragweite
des Satzes hinausgehende theologische Gedanke des
stellvertretenden Leidens erschlossen, so daß er erkannt hat, daß der
Hohepriester, ohne es selbst zu wissen, einen in doppelter
.Weise gültigen Ausspruch getan hatte.

So läßt sich von der kleinsten sprachlichen Einheit, dem
Worte, bis zur größern, dem Satze, vom Satze zur Perikope,
von der Perikope zum ganzen Evangelium zeigen, wie der
Evangelist bestrebt ist, in dem einmaligen, durchaus realen
historischen Geschehen des Lebens Jesu zugleich die zeichenhaft

schon in diesem enthaltene weitere heilsgeschichtliche
Entfaltung zu entdecken und im Leser das Verständnis für
diese Zusammenschau von Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft wachzurufen. Hier handelt es sich nicht um Allegorie,

auch nicht um Mystik, die in Geschichte eingekleidet ist,
sondern um Heilsgeschichte, die ihr sinngebendes Zentrum im
historischen Leben des fleischgewordenen Logos hat.

Addendum.

Von dem hier aufgezeigten vom Evangelisten beabsichtigten Gebrauch
doppelsinniger Wörter aus wäre die je und je, neuerdings von C. F. Burney

14 sowie von Ch.-C. Torrey 15 und J. de Zwaan16 vertretene These zu
prüfen, nach der das Johannes-Evangelium eine aramäische Grundlage
voraussetzen würde. Sie würde sich dann nur halten lassen, wenn sich
nachweisen ließe, daß den doppelsinnigen griechischen Wörtern
doppelsinnige aramäische Aequivalente entsprechen. Hier soll jedenfalls darauf
hingewiesen werden, daß anderseits den hier zusammengestellten
doppelsinnigen johanneischen Ausdrücken ein sehr wichtiger hinzuzufügen ist,
wenn wir vom Aramäischen ausgehen. Es läßt sich zeigen, daß die
aramäische Uebersetzung der Worte ô dpvoç toû Oeoû ô cüpuuv Tpv àpapriav toO
KÖffpou zugleich bedeutet: «das Lamm Gottes, das die Sünde der Welt fort-
schafft> und «der Knecht Jahves, der die Sünde der Welt trägt*. (Vgl.
C. F. Burney, op. cit. ad. loc.; J.Jeremias, Apvôç toû Oeoû — iraîç heoû, ZNTW

14 The Aramaic Origin of the fourth Gospel, 1922.
15 The Aramaic Origin of the Gospel of John (Harvard Theological

Review 1923, pp. 305 ff.).
18 «John wrote in Aramaio (Journal of Biblical Literature 1938,

pp. 155 ff.).
24*



372 E. Staehelin, Der Briefwechsel zwischen

1935, S. 115; Strack-Billerbeck, Kommentar z. NT aus Talmud und Mid-
rasch, Bd. II, S. 370; 0. Cullmann, Urchristentum und Gottesdienst, 1. Aufl.,
S. 39 f.) Hier hat der Doppelsinn der aramäischen Worte keine Entsprechung

im Griechischen.

Basel. Oscar Cullmann.

Der Briefwechsel zwischen Johannes Buxtorf II.
und Johannes Coccejus.

Zu den großen Meistern alttestamentlicher .Wissenschaft
in der Mitte des siebenzehnten Jahrhunderts gehören Johannes
Buxtorf II.1 und Johannes Coccejus.2 Ein Blick in den
Briefwechsel, den sie miteinander geführt haben, vermittelt einen
lebendigen Eindruck von ihrem theologischen Wollen und
Schaffen3 und entbehrt zugleich nicht eines aktuellen
Interesses. 4

Im ganzen umfaßt er, wenigstens soweit er erhalten ist,
dreißig Stücke. Neun Briefe sind von Coccejus an den Basler

1 Johannes Buxtorf II. (1599—1664) aus Basel, Sohn Johannes Bux-
torfs I. (1564—1629), seit 1630 Professor der hebräischen Sprache, seit
1647 zugleich der Loci communes atque controversiae theologicae und seit
1654 des Alten Testaments an der Universität Basel; vgl. über ihn: 1.

Allgemeine Deutsche Biographie (=ADB), 3. Bd., 1876, S. 673 ff.; 2. Real-
encyklopädie für protestantische Theologie und Kirche, 3. Aufl. (=RE3),
3. Bd., 1897, S. 614 ff.; 3. Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 2. Aufl.

RGG2), 1. Bd., 1927, Sp. 1406 f. (von Alfred Bertholet!).
2 Johannes Coccejus (1603—1669) aus Bremen, seit 1630 Professor für

biblische Philologie am Gymnasium illustre in Bremen, seit 1636 Professor

der hebräischen Sprache und seit 1643 der Theologie an der Universität

Franeker, seit 1650 Professor der Theologie an der Universität
Leiden; vgl. über ihn das Standardwerk von Gottlob Schrenk: Gottesreich
und Bund im ältern Protestantismus, vornehmlich bei Johannes Coccejus,
in: Beiträge zur Förderung christlicher Theologie, 1923, außerdem: 1.

RE3, 4. Bd., 1898, S. 186 ff.; 2. Biographisch Woordenboek von Protestant-
sche Godsgeleerden in Nederland, 2. Teil [nach 1907], S. 123 ff.; 3. RGG2,
1. Bd. 1927, Sp. 1698 f.

3 Auf die Bedeutung dieses Briefwechsels weist auch Schrenk hin
(a.a.O., passim, besonders S. 191).

4 Im Hinblick auf den zur Verfügung stehenden Raum konnte der
Briefwechsel nicht vollständig ausgeschöpft, sondern es mußte der Blick
auf einige wesentliche Themata beschränkt werden.


	Der johanneische Gebrauch doppeldeutiger Ausdrücke als Schlüssel zum Verständnis des vierten Evangeliums

