
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 5

Artikel: Zehn Jahre nordamerikanischer Literatur zum Alten Testament

Autor: Baumgartner, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877413

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


338 W. Baumgartner, Zehn Jahre nordamerikanischer Literatur

scheint. .Wie wir nämlich zuvor hei dem unter Nr. 4 genannten

Vorschlag Thompsons — allerdings mit Einschränkung
— eine Wiederholung der Präposition (be'êt barzäl übe'öpärät
glaubten fordern zu sollen, so müßte jetzt ein be'ët barzäl
übesippörän «mit eisernem Griffel und mit spitzem Meißel»
erwartet werden. Dies ist jedoch nicht unbedingt notwendig,
da im Hebräischen eine Präposition, ohne wiederholt zu werden,

einem zweiten Substantiv gelten kann, das demjenigen
folgt, mit welchem sie unmittelbar verbunden ist.22 So findet
es sich nicht nur bei den zu einem Ausdruck verknüpften
Substantiven chäsäd wä'ämät «Gnade und Treue», die Spr. 16, 6

bechäsäd wä'ämät lauten, sondern auch bei andern Hauptwörtern,

die nicht einer bereits geprägten Wendung angehören,
vgl. Gen. 1, 14; 14, 9; Jes. 30, 12; Ps. Ill, 1; Hi. 15, 3. Diesen
Stellen dürfte ohne Schwierigkeit auch Hi. 19, 24 a anzureihen
sein.

Basel. Johann Jakob Stamm.

Zehn Jahre nordamerikanischer Literatur
zum Alten Testament.

Stärker und nachhaltiger als der erste hat der zweite Weltkrieg

auch die wissenschaftlichen Zusammenhänge zwischen
den Völkern, beteiligten und nichtbeteiligten, zerrissen, so daß
eine Orientierung über die in anderen Ländern geleistete
Arbeit dringendes Bedürfnis geworden ist. Ueber die in England
1939—1945 erschienene Literatur zum AT hat H. H. Rowley
hier, ThZ 2,1946, S. 241—265, berichtet, über die finnische A. P.
Nikolainen ebd. 2, S. 266 f., über die skandinavische Th. C.
Vriezen in Bibliotheca Orientalis 3,1946, S. 1—5 und S. 29—31,
und im «Jaarbericht 10» (1945—1948) der niederländischen
«Vooraziatisch - Egyptisch Genootschap Ex Oriente Lux»,
S. 376—392, gab Vriezen einen großzügigen Ueberblick über
den Stand der alttestamentlichen Forschung in den verschie-

22 Vgl. dazu E. Kautzsch, Hebräische Grammatik28, 1909, § 119, Nr. 5

(S. 401), und namentlich Ed. König, Historisch-comparative Syntax der
hebräischen Sprache, 1897, § 319 1, m., dessen zahlreiche Beispiele
allerdings nur mit großer Kritik zu verwerten sind.



zum Alten Testament 339

denen Ländern. Hier soll nun dasselbe für die besonders reiche
und in mancher Hinsicht führende Literatur der Jahre 1939
bis 1948 aus den Vereinigten Staaten geschehen — Vriezen
widmet ihr vier Seiten —, soweit sie mir bekannt und, in vielen

Fällen durch die Freundlichkeit der amerikanischen
Kollegen, zugänglich geworden ist. Ich hoffe, es sei mir nicht allzuviel

Wichtiges entgangen. Daß mein Bericht da und dort über
den unmittelbaren alttestamentlichen Bereich hinausgeht,
bedarf wohl keiner besonderen Rechtfertigung. Aus Zeitschriften
nur weniges und mit knappster Andeutung des Inhaltes zu
nennen zwang die Raumnot.

I. Wie stark in den USA. das Interesse am Alten Orient ist,
zeigt schon das Erscheinen von gleich zwei neuen Zeitschriften:

an die Stelle des früheren «American Journal of Semitic
Languages and Literatures» ist seit 1942 das «Journal of Near
Eastern Studies» (JNES) getreten, und für die seit 1944

eingegangene «Zeitschrift für Assyriologie» springt das «Journal
of Cuneiform Studies» (1947 ff.) ein.1

1. Die Sumerologie, die sich innerhalb der Assyriologie
immer mehr zu einem eigenen Forschungsgebiet entwickelt hat,
erlebt einen ungeahnten Aufschwung durch die begonnene
Publikation und Bearbeitung der zahlreichen literarischen
Texte aus Nippur (1890—1900), um die sich jetzt S. N. Kramer,
Schüler von A. Poebel, verdient macht. Seine im einzelnen
schon wieder zu ergänzende — s. BASOR 104, S. 8 ff. und
105, S. 7 ff. — «Sumerische Mythologie» 2 behandelt eine Reihe
von Mythen über Welt- und Menschenschöpfung, Drachenkampf,

Sintflut, Unterweltsfahrt einer Gottheit. Der Text, in
dem Langdon 1915 ein sumerisches Gegenstück zu Paradies,
Flut und Sündenfall hatte finden wollen, bewährt sich nun

1 Daneben seien auch die schon länger bestehenden Zeitschriften nicht
vergessen, namentlich das «Bulletin of the American Society of Oriental
Research» (BASOR) mit seinem etwas populärer gehaltenen jüngeren Bruder,

dem «Biblical Archaeologist», das «Hebrew Union College Annual»
(HUCA), das «Journal of the American Oriental Society» (JAOS) und
das «Journal of Biblical Literature» (JBL).

2 Sumerian Mythology. Philadelphia, The American Philosophical
Society, 1944, XIV + 125 S., 20 T., 2 Abb., 1 Karte. Vgl. dazu Th. Jacobsen,
JNES 5, 1946, S. 128 ff.

22*



340 W. Baumgartner, Zehn Jahre nordamerikanischer Literatur

wenigstens als ein an Dilmun haftender Paradiesesmythus.
Haben auch die von Kramer behaupteten direkten Beziehungen
zum AT — Emesch und Enten Gegenstück zu Qain und
Abel (S. 49 ff.), die Erschaffung des Weihes aus einer Rippe,
Gen. 2,19, aus einem Wortspiel mit einem Beinamen der Göttin

Nintu (Enki and Ninchursag, BASOR Supplem. Studies 1,

1945, S. 8 f.) — kaum diese Bedeutung, so sind doch die Texte
wichtig genug: auch für Mythen, die lange echt semitisch zu
sein schienen, ist damit sumerische Herkunft gesichert.

2. Aus dem engeren assyriologischen Bereiche verdienen
die immer stoffreichen und scharfsinnigen Aufsätze Beachtung,

die Julius Lewy teils allein, teils mit seiner Gattin Hildegard,

zusammen veröffentlicht, wenn auch die Anwendung auf
das AT nicht immer überzeugt: Chabiru and Hebrews, HUCA
14, 1939, S. 587—628 (in den Texten aus Nuzu ist chabiru der
zu verschiedenen Arbeiten verwendete fremde Sklave, danach
auch im AT zunächst Standesbezeichnung [ ] 2a) ; The Feast of
the Day of Adar, ebd. 14, S. 127—151 (wichtig für das Estherbuch);

The Origin of the Week and the Oldest West Asiatic
Calendar, ebd. 17, 1943, S. 1—152 (die Woche nicht mit dem
Mond, sondern mit den Winden in Zusammenhang, die Zahlen
7 und 50, chamuschtu und schapattu, ein pentekontadischer
Kalender in Assyrien, die Entwicklung des israelitischen
Festkalenders); The Old West Semitic Sun God Chammu, ebd.

18, 1944, S. 429—488 (chammu, Wurzel chmm, als theophores
Element in Hammurabi, Amanus, Hamat, Harn [ ] usw.) ; The
Late Assyro-Babylonian Cult of the Moon and its Culmination

at the Time of Nabonidus, ebd. 19, 1946, S. 405—489

(wichtig für die Geschichte des Sin von Harran und Nabo-
neds) ; The God Nusku, Orientalia 17, 1948, S. 146—159 (der
Planet Merkur). Von H.Lewy nenne ich Aufsätze zum
assyrischen Kalender, Archiv Orientâlni 11, 1939, S. 35—46, zum
persischen Kalender, Orientalia 10, 1941, S. 1 ff., zur
Wirtschaftsgeschichte der Nuzutexte, ebd. 10, S. 313 ff., 11, 1942,
S. 1 ff., und zur babylonisch-assyrischen und israelitischen

2* Das ugaritische 'prm, BASOR 77, S. 32, 79, S. 32 und 102, S. 9 lag
noch nicht vor; vgl. auch E. G. Kraeling, The Origin of the Name Hebrews,
Am. Journ. of Sem. Lang. a. Lit. 58, 1941, S. 237—253.



zum Alten Testament 341

Metrologie, JAOS 64, 1944, S. 65 ff. C. H. Gordon hat in Orien-
talia 16, 1947, S. 1 ff. acht neue Amarnatexte, darunter zwei
Briefe, veröffentlicht.

8. Besonders rührig sind die Amerikaner bekanntlich auf
dem Gebiet des Ugaritischen. Außer den vielen Aufsätzen von
Albright, Ginsberg, Goetze, Gordon u. a. in BASOR, die hier
nicht einzeln aufgeführt werden können, nenne ich H. L.
Ginsbergs Aufsatz «The Ugaritic Texts and Textual Criticism»,
JBL 62, 1943, S. 109 ff., und seine handliche Ausgabe des
Keret-Textes3 mit Umschrift, Uebersetzung und sehr förderlichen

sprachlichen Anmerkungen; ferner die Bearbeitung des

Nikkal-Gedichtes in JBL 60, 1941, S. 353 ff. durch A. Goetze
und die der zwei ersten Kolumnen von II Danel4 und von III
AB5 durch Julian Obermann. Des Letztgenannten
Untersuchung 6 über das Thema der «Building Saga» im Epos V AB
und seine Abwandlung in II, III und VI AB stellt als seinen
religionsgeschichtlichen Hintergrund die Erschütterung der
ugaritischen Götterwelt durch das Aufkommen Baals fest.
Shalom Spiegel7 geht dem ugaritischen Danel in Ezechiel,
Henoch und Jubiläen nach; seine Erwähnung neben Noah und
Hiob in Ez. 14 sei darin begründet, daß alle drei als Retter
ihrer Kinder durch die eigene Frömmigkeit galten. Die
Probleme der ugaritischen Rhythmik und Metrik und die mannigfachen

Parallelen zu den Psalmen behandelt J. H. Patton.8 —
Das Hauptereignis aber war 1940 das Erscheinen von C. H.

3 The Legend of King Keret, BASOR Supplem. Studies 2/3, 1946, 50 S.

u. 2 Photos.
4 How Danel was hlessed with a Son, An Incubation Scene in Ugaritic.

New Haven, Am. Or. Soc. Offprint Series 20, 1946, 30 S.

5 How Baal destroyed a Rival, A Mythological Incantation Scene.

JAOS 67, 1947, S. 195—208.
6 Ugaritic Mythology, A Study of Its Leading Motifs. New Haven,

Yale Univ. Press, 1948, XXIV + HO S.

1 Noah, Danel and Job, Touching on Canaanite Relics in the Legends
of the Jews. L. Ginzberg Jubilee Volume, 1945, I. S. 305—335; vgl. auch
B. Mariani, Danel; Rom, Pontificium Athenaeum Antonianum, 1948: breiter,

aber weniger interessant.
8 Canaanite Parallels in the Book of Psalms. Baltimore, Johns Hopkins

Press, 1944, IX + 68 S.; vgl. J. Coppens, Les Parallèles du Psautier
avec les Textes de Ras-Shamra-Ougarit, Louvain 1946.



342 \V. Baumgartner, Zehn Jahre nordamerikanischer Literatur

Gordons Grammatik9 mit einem ausgewählten Glossar von
913 Nummern. Konnte auch die Zeit für eine solche vielleicht
verfrüht erscheinen, so leistet sie nun doch beim Studium der
Texte unschätzbare Dienste und fördert selber wiederum die
mancherlei noch strittigen Punkte. Für ihre Zeitgemäßheit
und Qualität spricht, daß sie schon 1947 in zweiter Auflage
und zum «Handbuch» erweitert erschien10: die Grammatik
überarbeitet, neu 9 Seiten Paradigmen, das Glossar
vervollständigt auf 2309 Nummern; dazu sämtliche publizierten Texte
in Umschrift. Würden auch bei einem anderen Verfasser
Grammatik und Glossar in mancher Einzelheit gewiß wieder
anders aussehen, so liegt das am Stand der ugaritischen
Forschung; besser hätte es, aufs Ganze gesehen, sicher keiner
machen können! Eine Art ugaritischer Chrestomathie, eine
Anzahl verständlicher Textpartien in Umschrift und Ueber-
setzung mit verbindendem Text, ließ Gordon in Orientalia 12,
1943, S. 31—75 unter dem Titel «The Poetic Literature of
Ugarit» erscheinen. Der Streit um die Zugehörigkeit des
Ugaritischen zum kanaanäischen Sprachzweig geht immer noch
weiter. Von Goetze wird sie scharf bestritten 11, von Albright
ebenso lebhaft verteidigt12, während Gordon Hdb. S. 114 ff.
sich jetzt zurückhaltender äußert. Im Grunde läuft es auf die
Alternative hinaus: ein kanaanäischer Dialekt mit starken
Besonderheiten oder ein nichtkanaanäischer mit gewisser Affinität

zum Kanaanäischen?

II. Im Rahmen der starken Vermehrung des inschriftlichen
Materials — in BASOR 110, S. 6—22 dürfte Albright jetzt auch
die Entzifferung der altsinaitischen Inschriften gelungen sein;
die Sprache ist kanaanäisch mit nächsten Beziehungen zu
der der Amarnaglossen und zum Ugaritischen; Gordon legt

9 Ugaritio Grammar, Analecta Orientalia 20, Rom, Päpstl. Bibelinstitut,

VIII + 130 S.
10 Ugaritic Handbook, Analecta Orientalia 25, VII + 283 S.
11 Is Ugaritic a Canaanite Dialect? Language 17, 1941, S. 127—138.

Hier S. 133 ff. eine gute Skizze des «Ostkanaanäischen» oder Amoritischen.
12 The Old Testament and Canaanite Language and Literature,

Separatum aus The Catholic Biblical Quarterly, 1945, S. 15 ff.; vgl. jetzt auch
R. de Langhe, De Taal van Ras Sjamra-Ugarit, Nijmegen-Utrecht, 1948,

Dekker & v. d. Vegt, 33 S.



zum Alten Testament 343

in Jew. Quarterly Rev. 39, 1948, S. 41—50 Umschrift und
Uebersetzung der von H. Th. Bossert aufgefundenen phönizi-
schen Königsschrift vom Karatepe in Kilikien vor — hat
mit der sprachwissenschaftlichen Erforschung des (West-)
Semitischen überhaupt auch die des Hebräischen Fortschritte
gemacht. An die Aufgabe, die Entwicklung der kanaanäischen
Dialekte (Hebräisch, Moabitisch, Phönizisch, Ugaritisch und
Hamatensisch) festzustellen, wagt sich vielleicht mit allzu
großem Optimismus Z. 8. Harris, der Verfasser der einzigen
neueren phönizischen Grammatik (1936).13 Wieviel tatsächlich
noch umstritten ist, ersieht man aus den Rezensionen von
Albright, JAOS 60, S. 418 ff., Ginsberg, JBL 59, S. 546 ff.,
Goetze, Language 17, S. 167 ff., und Rosenthal, Orientalia 11,
S. 179 ff.

In der schwierigen Frage nach dem Verhältnis von Akzent
und Vokalismus im Hebräischen trifft A. Goetze, JAOS 59,
1939, S. 431—459, bei seiner Auseinandersetzung mit Berg-
sträßer und Bauer-Leander, implicite auch mit Harris und
Poebel, mehrfach mit H. Birkeland, Akzent und Vokalismus
(Oslo 1940) zusammen. — Alex. Sperber, ein Schüler von P.
Kahle, sucht in längeren Aufsätzen in HUCA XII—XIII, XIV,
XVI und XVII und in JBL 62 und 64 14 ein aus den Doppeltexten

und Varianten des AT, den griechischen und lateinischen

Umschriften in Septuaginta, bei Hieronymus, Origenes
usw., sowie aus der samaritanischen Aussprache und den
erhaltenen Resten des palästinischen und babylonischen Vokali-
sationssystemes gewonnenes, stärker abweichendes Bild vom
alten Hebräisch sprachgeschichtlich auszuwerten. Man wird
aber nicht nur sorgfältiger zwischen dem tatsächlichen
Befund und den daraus zu ziehenden Schlüssen unterscheiden,
sondern auch der verschiedenen Transkriptionsweise in diesen
Quellen mehr Rechnung tragen müssen, wie die methodisch sehr
viel besser angelegten «Studien über Hebräische Morphologie
und Vokalismus» von E. Bronno (Leipzig 1943, s. ThZ 3, 1947,
S. 221 f.) zeigen; — Für das Aramäische erwähne ich H. L.
Ginsberg, Aramaic Studies Today, JAOS 62, 1942, S. 229—238

13 Development of the Canaanite Dialects. New Haven, American
Oriental Series 16, Am. Or. Soc. 1939, X + 108 S. u. 1 T.

14 Vgl. meine Anzeige in ThZ 2, 1946, S. 301 ff.



344 W. Baumgartner, Zehn Jahre nordamerikanischer Literatur

(eine Besprechung von Franz Rosenthal, Die aramaistische
Forschung seit Th. Nöldekes Veröffentlichungen, 1939), und
R. A. Bowman, Arameans, Aramaic and the Bible, JNES 7,
1948, S. 65—90.

III 1. Wenn in der amerikanischen Literatur die
archäologische Forschung und ihre Ergebnisse sehr stark im
Vordergrunde stehen, so begreift sich das aus der führenden Rolle,
die Amerika seit dem Ende des ersten Weltkrieges bei den
Ausgrabungen in Vorderasien spielt, und aus ihrem reichen
und weittragenden Ertrag, der alles Frühere in den Schatten
stellt, nicht zum mindesten aber auch aus der glänzend
organisierten und von allen Universitäten und Colleges gemeinsam

getragenen «American School of Oriental Research» mit
ihren «Annuals» und dem «BASOR» (s. o. I), die mit ihren
Instituten in Jerusalem und Bagdad, dem wechselnden
Präsidium und der ständigen Durchführung von Grabungen
den Alttestamentlern beneidenswerte Gelegenheiten zu einer
gründlichen archäologischen Ausbildung bietet. Daher denn
auch neben den wissenschaftlichen Publikationen meist sehr
sachkundig und interessant geschriebene Bücher, die ein
weiteres Publikum mit diesen Dingen bekannt machen wollen,
aber auch dem Fachmann willkommen sind, weil man hier ja
nie alles übersieht. So ist z. B. der «Westminster Historical
Atlas» von G. E. Wright und Fl. V. Filson15 nicht einfach
ein amerikanisches Gegenstück zu Guthes «Bibelatlas»; das
Hauptgewicht liegt auf dem «Historical». Tatsächlich ist hier
ein ganz neuer Typus von Atlas geschaffen in der Verbindung
mehrfarbiger Kartenbilder neuester Technik mit einem
zusammenhängenden Text: einer packenden Einleitung «Die
Wiedergewinnung der biblischen Welt» aus Albrights Feder,
einer chronologischen Tabelle von der Steinzeit bis zur Römerzeit,

einer kurzen Skizze der Geographie Palästinas und einem
Abriß seiner Geschichte von der Patriarchenzeit bis 70 n.
Chr. (die Kartenbilder gehen sogar bis ins 4. Jahrhundert)
und einer Geschichte der Ausgrabungen, durchsetzt mit
gutgewählten, zum Teil leider etwas unscharfen Abbildungen

15 The Westminster Historical Atlas to the Bible. Philadelphia, The
Westminster Press 1946, 114 S., 18 T. u. 77 Abb.



zum Alten Testament 345

(Landschaften, Oertlichkeiten, Denkmäler). Den offensichtlichen

Vorzügen stehen freilich auch fühlbare Mängel gegenüber

(s.J.Simons Bibl. Or. 3, S. 34 ff.). Jener geschichtliche
Abriß kann bei seiner Kürze kein rechtes Bild von den Quellen

und ihren Problemen geben, und die Kartenbilder machen
wohl den geschichtlichen Wandel der Grenzen usw. eindrücklich,

bringen aber immer wieder ungefähr dieselben wenigen
Orte. Trier und Augsburg, Astorga und Lyon sind verzeichnet,

nicht aber der Möns Casius am Sirbonischen See oder der
Dschebel el Aqra, der ugaritische Zaphon. Vor allem aber
fehlen — wie ich höre, ist es allerdings mehr die Schuld des

Verlages als der Herausgeber — genaue Karten des modernen
Palästina und seiner Nachbargebiete, so daß man für
topographische Fragen oder auch nur, um Jes. 10, 27 ff. zu verfolgen,

doch wieder zu Guthe greifen muß.
2. Mit der Technik und den Ergebnissen der archäologischen

Forschung vertraut zu machen, ist der Zweck zweier
Bücher, die sich dabei gut ergänzen. Ch. C. McCown 16

verbindet sehr geschickt topographische und kulturgeschichtliche

Anordnung, indem er die Geschichte der einzelnen
Grabungsstätten mit ihren besonderen Problemen so aufeinander
folgen läßt, daß sich die Geschichte des Landes von den
frühesten Höhlenfunden bis zu den jüdischen Katakomben,
byzantinischen Kirchen und Kreuzfahrerburgen vor den Augen des
Lesers abrollt. Besonders begrüßt man die Behandlung der
prähistorischen Fundstätten, die erste zusammenfassende
Darstellung dieser erst seit 1925 im Gang befindlichen Forschungen,

die ein zusammenhängendes und bis auf 100 000 Jahre
zurückreichendes Entwicklungsbild des prähistorischen
Menschen ergeben, wie man es gegenwärtig sonst nirgends auf
Erden hat, sowie die sorgfältige Zusammenstellung der weit
zerstreuten Ausgrabungsliteratur. Ueber das Verhältnis des

Grabungsbefundes zur Ueberlieferung äußert sich der
Verfasser nur selten und zurückhaltend. — Darauf hat Miliar
Burrows sein Buch 17 angelegt. Die Kapitel II—V behandeln

18 The Ladder of Progress in Palestine. A Story of Archaeological
Adventure. New York u. London, Harper & Brothers, 1943, XIII + 387 S.,

26 T., 9 Karten u. Pläne.
17 What Mean These Stones? The Significance of Archeology for Bib-



346 W. Baumgartner, Zehn Jahre nordamerikanischer Literatur

den Ertrag der Grabungen für Text und Sprache, für den
zeitgeschichtlichen, materiellen und religiös-sittlichen Hintergrund,

während das erste und letzte Kapitel anschaulich
Möglichkeiten, Tragweite und Grenzen archäologischer
Forschung, auch die Fälle von eben dadurch erst geweckten
Problemen (Jericho, Ai) erörtern. Er betont, daß im ganzen das
Vertrauen zum biblischen Text und zur Ueberlieferung eher
gestärkt werde, warnt aber vor allen Illusionen, verlangt
saubere Scheidung von Tatbestand und Deutung und sieht das
Hauptergebnis in einem «neuen Verständnis des antiken Le=

bens», was gar nicht immer eine Bestätigung der Ueberlieferung

bedeute. So führt er wirklich in die Probleme ein, ohne
sein eigenes Urteil aufzudrängen. Widerspruch regt sich nur
etwa dort, wo er Chieras rationalistische Deutung der hohen
Lebensalter von Gen. 5 aufnimmt (S. 258), oder wo er das
Geschichtsbild von Dan. 5 damit, daß Belsazar als Sohn und
zeitweiser Stellvertreter des letzten Babylonierkönigs belegt
sei, «gerechtfertigt» findet (S. 276 f.). — Sehr viel persönlicher
gehalten, aber darum nicht weniger lesenswert ist, was C. H.
Gordon 18 von Feldforschung in Transjordanien mit N. Glueck
(s.u. III8), Ausgrabungen in Palästina und im Zweistromland,

Gräbern und altorientalischer Glyptik — mit Photos
unveröffentlichter Siegel aus dem Iraq-Museum in Bagdad —,
hebräischen Ostraka und aramäischen Zauherschalen u. a.
erzählt. — Ein echter Amerikaner, mit Karten und Photos
verschwenderisch ausgestattet und angenehm zu lesen ist J. Fine-
gans «Light from the Ancient Past»19, das, um den ganzen
historischen und archäologischen Hintergrund der Bibel lebendig
zu machen, die Geschichte der biblischen Welt und Umwelt
von 5000 v. Chr. bis 500 n. Chr. erzählt. Für die zweite Hälfte
brachte der Verfasser als ehemaliger Schüler Lietzmanns die
nötige Vorbildung mit. In der ersten hält er sich meist an

lical Studies. Am. Schools of Or. Research, New Haven 1941, XVI + 306 S.,

58 Abb. u. 2 Karten.
18 The Living Past, New York, The John Day Company. 1941, 232 S.,

10 T. u. 3 Karten.
19 Light from the Ancient Past. The Archeological Background of the

Hebrew-Christian Religion. Princeton University Press, 1946, XXXIV +
500 S., 204 Abb., 10 Karten u. Pläne.



zum Alten Testament 347

Albright, macht sich aber die Sache etwas zu leicht: Jerusalem
sei vor Sanherib wunderbar gerettet worden, was Herodot
bestätige (S. 160 f.) ; Jeremias Weissagung zuliebe muß Joja-
qim, entgegen der ausdrücklichen Angabe des Königsbuches,
bei einer Hofrevolte den Tod gefunden haben (S. 185) ; Belsa-
zar habe «zweifellos» die Mitregentschaft bis zum
Zusammenbruch ausgeübt und sei «wahrscheinlich» Nebukadnezars
Enkel gewesen (S. 190) — beides ganz unbegründete
Hypothesen Doughertys. Die zweite Hälfte bietet zu solchen
Beanstandungen keinen Anlaß; sie beschränkt sich aber auch auf
Zeit- und Kulturgeschichte und weiß da in der Tat über
Papyri und Handschriften, über Gräber, Katakomben und
Kirchen viel Interessantes zu erzählen und zu zeigen.

8. Von Einzelberichten sei nur erwähnt, daß Nelson Glueck
seinen Bericht über die zwischen 1933 und 1940 durchgeführte
Erforschung von ganz Transjordanien bis hinunter zum
Meerbusen von Aqaba mit dem dritten Band seiner «Explorations
in Eastern Palestine» 20 glücklich zu Ende geführt hat. Einige
Nachträge bringen BASOK 86 und 89—92. Eine willkommene

Zusammenfassung der sehr wichtigen Ergebnisse — im
3. Jährt, und wiederum seit 1200 v. Chr. starke, dazwischen
nur ganz schwache Besiedelung; die Hauptfundorte, eine
Skizze der nabatäischen Kultur — findet man in
gemeinverständlicher Darstellung in «The Other Side of the Jordan».21
Dagegen ist sein Buch über den Jordan 22 eher eine
Enttäuschung: lehrreich sind die Photos; der Text ist auf weite
Strecken nicht viel mehr als eine Nacherzählung der Bibel.

4. Führend aber ist quantitativ23 wie qualitativ W. Foxwell
Albright, neben zahllosen Aufsätzen24 vor allem mit zwei

20 Annual XVIII—XIX, New Haven 1939, XXIV + 288 S., 22 T.,
68 Textabb., 3 Karten.

21 Ebd., Am. Schools of Or. Res., 1940, XVI + 208 S., 126 Abb. u.
1 Karte.

22 The River Jordan, Being an Illustrated Account of the Earth's
Most Storied River. Philadelphia, Westminster Press, 1946, 268 S., 114 Abb.,
1 Karte.

23 Die zu seinem 50. Geburtstag erschienene Bibliographie — H. M. Or-
linsky, An Indexed Bibliography of the Writings of W. F. A., New Haven,
Am. Schools of Or. Res., 1941, 66 S. — umfaßt an die 500 Nummern.

24 U. a. in BASOR 89. 92. 94 und 95 eine erneute Behandlung mehrerer
Amarna- und Taanachbriefe!



348 W. Baumgartner, Zehn Jahre nordamerikanischer Literatur

Büchern. Im einen25 zeichnet er in sechs Kapiteln die Entwicklung

der Gottesvorstellung von der prähistorischen Zeit bis
auf Jesus in ihren geschichtlichen Zusammenhängen: I «Neue
Horizonte in der Geschichte», eine Geschichte und Methodologie

der archäologischen (und philologisch-historischen)
Forschung; II eine kritische Uebersicht über die Geschichtsphilosophie

von Hegel bis heute — interessant, aber im Ganzen des
Buches doch eher ein Fremdkörper; III die materielle und
geistige Kultur von den Anfängen bis ins 17. Jahrh.; IV der
altorientalische und hebräische Hintergrund der Anfänge
Israels und die Religion des Mose; V Israel in der Richter- und
Königszeit; VI das Judentum in der hellenistischen Zeit,
Jesus und das Urchristentum. .Wie eine Ergänzung dazu ist
das zweite26, das spezieller die wichtigsten Probleme der ka-
naanäischen und israelitischen Religion im Lichte der neueren
Texte und Grabungen behandelt. — Solche Inhaltsangabe gibt
aber keinen Begriff von der Weite des umspannten Raumes,
der Fülle des beherrschten Materials und der Unzahl erörterter

und vielfach neuen Lösungen zugeführter Fragen weit
über den Rahmen des AT hinaus, so daß namentlich das
erstgenannte Buch auch dem Historiker, Altphilologen und Neu-
testamentler viel bietet. Nur jemand, der wie Albright in den

ägyptischen und keilinschriftlichen Quellen ebenso zu Hause
ist wie im AT, der zugleich reiche Erfahrung als Ausgräber
besitzt und gleichermaßen auf sprachlichem, historischem,
literarischem, religionsgeschichtlichem und archäologischem
Gebiet gearbeitet und publiziert hat und überall auch die ganze
Fachliteratur kennt, konnte diese Bücher schreiben. Getragen
sind sie vom stolzen Bewußtsein, daß erst die archäologische
Forschung der letzten Jahrzehnte uns die Welt der Bibel ganz
erschlossen und verständlich gemacht habe — vgl. auch seine
Einleitung zum Westminster Atlas (s. o. III 1) —, und vom

25 From the Stone Age to Christianity (abgekürzt FSAC) :
Monotheism and the Historical Process. Baltimore, Johns Hopkins Press, 1940,

XI + 363 S.; 2. Aufl. 1946, mit 4 Seiten Nachträgen; eine in den
Anmerkungen erweiterte deutsche Uebersetzung erscheint demnächst bei Francke
in Bern.

26 Archaeology and the Religion of Israel (abgekürzt ARJ). Ebd.
1942, 2. Aufl. 1946, XII + 238 S.



zum Alten Testament 349

.Wunsche beseelt, dieses neue Material für das allgemeine
wissenschaftliche Denken fruchtbar zu machen.

Ihr besonderes Gepräge erhalten seine Arbeiten durch eine bewußt
konservative Haltung. Selbstverständlich gehört er nicht zu jenen
Apologeten, für die die archäologische Forschung nur dazu da ist, um gegen
alle Bibelkritik ausgespielt zu werden. Er steht bewußt auf dem
wissenschaftlichen Boden27, anerkennt auch, bei aller Polemik gegen Wellhausen
als Hegelianer (FSAC 52 f.), die wesentlichen Ergebnisse der literarischen
und historischen Kritik und versteht selber Kultur und Religion
entwicklungsgeschichtlich — bis zur Argumentation mit Tierversuchen (ARJ
S. 17 ff., 28 f.) — und psychologistisch.28 Nur ist diese Entwicklung eben

stark nach rückwärts verschoben und spielt in dem vom AT umspannten
Raum eine verhältnismäßig geringe Rolle. Zum mindesten von der Väterzeit
an ist die Ueberlieferung im wesentlichen zuverlässig. Mose ist faktisch
Monotheist (FSAC S. 207). Die alten Hebräer sind nicht in der Art der
heutigen Beduinen zu denken, da sie das Kamel noch nicht kannten (FSAC
S. 120 f., ARJ S. 96 f.). Die israelitische Stammesorganisation ist erst in
Kanaan aufgekommen (ARJ S. 100 ff.), ein Zentralheiligtum von Anfang
an vorhanden (ebd. S. 104f.).29 Die Einrichtung von Asylstätten geht auf
David zurück (ebd. S. 121 ff.), Tempelmusik, Sängergilden der Chronik
und Psalmendichtung sind ungefähr ebenso alt (ebd. S. 125 ff.), und selbst
die «Große Synagoge» wird wieder geschichtlich (ebd. S. 269).

Wie das in den USA. Schule macht, ersieht man an den stark an
Albright orientierten allzu einfachen Geschichtsdarstellungen im
«Westminster Atlas» und bei Finegan (s.o. III 2).30 Gerade da es sich nicht
um landläufige Apologetik handelt, dürfte es sich lohnen, die
grundsätzliche Frage zu erörtern, wieweit die Archäologie literarische
Ueberlieferung überhaupt bestätigen kann. Dagegen, wie Albright Grabungsbefunde

vom Ende der Bronzezeit, d. h. aus dem 14. u. 13. Jahrh., mit
Stücken der biblischen Eroberungstradition kombiniert, hat M. Noth im
Palästina-Jahrb. 34, 1938, S. 7 ff. wohlbegründete Bedenken vorgebracht,
die Albrights Entgegnung BASOR 74, S. 11 ff. nicht widerlegte. Aehnliche

27 Ueber seine eigene Stellung äußert er sich im Vorwort zur
deutschen Ausgabe von FSAC.

28 Das AT als Ganzes ist ihm ein Produkt «empirischer» Logik mit
wenigen Ueberresten «prälogischen» Denkens (ARJ 33).

29 Immerhin war der salomonische Tempel nur als Hofkirche gedacht
(ebd. S. 225) und ist erst allmählich zur einzigen legitimen Kultstätte
geworden (ebd. S. 118).

30 Während bei den Aelteren neben aller Anerkennung auch Widerspruch

nicht fehlt, s. die Rezensionen von Th. J. Meek JAOS 61, 1941,
S. 64 ff., und M. Burrows, JAOS 62, 1942, S. 343 ff., Jew. Quarterly Rev. 33,

1943, S. 471 ff.; gegen seinen Spätansatz der Domestikation des Kamels s.
J. Morgenstern (unten V) S. 103 Anm.



350 W. Baumgartner, Zehn Jahre nordamerikanischer Literatur

Bedenken müssen sich jetzt wieder regen, wenn Albright meint, die
Landnahme auf Grund einer hieratischen Inschrift, die für Lakisch eine
Eroberung um 1231 v. Chr. ergibt, fast bis aufs Jahr genau datieren zu können

(FSAC S. 194. 212). Aber wenn nach Albright selber Betel zwischen
1200 und 1000 nicht weniger als viermal zerstört wurde (ebd. S. 219), so

besagt das doch — eigentlich konnte man es sich auch ohnedies sagen —,
daß in jenen kriegerischen Zeitläuften diese Städte viel öfter erobert und
zerstört wurden, als die sehr lückenhafte und zufällige Ueberlieferung
erkennen läßt, so daß solche Gleichsetzungen auch im günstigsten Fall —
für die zweite Hälfte des 13. Jahrhunderts spricht ja auch sonst vieles —
unsicher bleiben; ganz abgesehen von der anderen Frage, wieweit
überhaupt mit einer einheitlichen und geschlossenen Aktion gerechnet werden
darf, so daß einem solchen lokalen Datum allgemeine Geltung zukäme.

Aber jene Frage hat auch noch eine andere Seite. Es gibt Fälle
genug, wo bestimmte Angaben des AT, auch ohne Inschriftenfunde wie
etwa König Joachins Gefangenschaft durch zeitgenössische Keilschrifturkunden,

Bestätigung gefunden haben: Salomos Wagenstädte, die Gründung

Samarias zu Beginn des 9. Jahrhunderts, die lange unglaubwürdig
scheinende Notiz über Palästinas Metallreichtum Dt. 8,9 durch Entdek-
kung der Kupfervorkommen in der Araba und der Schmelzanlagen in
Tell Chelëfe, das Scheitern der Schiffe vor Eziongeber I. Kg. 22, 49 durch
Feststellung entsprechender Windverhältnisse (s. BASOR 65, S. 14). Aber
wie steht es nun, um beim ersten Beispiel zu bleiben, mit Salomos
Richterspruch oder seinem Traum in Gibeon? Liegt hier nicht eine nach Form
und Inhalt ganz andere Art von Ueberlieferung vor, die der Archäologie
unzugänglich bleibt und anderen Kriterien unterliegt? Albright zieht als
Parallele zur «außerordentlichen Genauigkeit» der Patriarchengeschichten

gern die Ilias heran, die nach unserem heutigen Wissen auch sehr
genau Zustände und Ereignisse («events») vom Ende der Bronzezeit
beschreibe, was ebenso eine Umwälzung in der Homer-Kritik bedeute.31 Mir
scheint dieses Beispiel viel eher die Grenzen solcher Bestätigung darzutun.

Denn wenn es für die vorausgesetzten Kulturverhältnisse gilt, wie
steht es tatsächlich mit den «events» der Ilias, dem Zorn des Achill und
der Wiedergewinnung der schönen Helena? Gleich Aias, Odysseus und
anderen Festlandhelden ist Achill erst sekundär in die Troiasage
hineingekommen, und Agamemnon und Menelaos als Retter haben ihr älteres
Gegenstück in den Brüdern, die die von Theseus und Peirithoos geraubte
Helena zurückholen. D. h. trotz allem, was wir nun von mykenischer Kultur

und Troias Geschichte wissen, entzieht sich der Stoff des Epos, der
nicht vorschnell zum Zeugnis eines achäischen Eroberungszuges
umgedeutet werden darf, archäologischer Feststellung, und seine Analyse bleibt
eine Aufgabe für sich. Auch mit der Nibelungensage, die Albright weiter
vergleicht, steht es bekanntlich nicht viel anders.

Und wie verträgt sich mit der von Albright gerühmten «Treue» der
Ueberlieferung von den Patriarchen, Mose, Elia und Elisa (FSAC S. 40 ff.),

31 The Archaeology of Palestine and the Bible (1932) S. 144 f.



zum Alten Testament 351

daß so oft dieselbe Geschichte oder dieselbe Aetiologie bald von dem und
bald von jenem erzählt wird, bald da spielt und bald dort, daß der Sieg
über den tyrischen Baal und der Ehrentitel «Israels Wagen und Reiter»
von Elisa auf Elia zurückgetragen sind, und daß selbst I. Kg. 21, die
zuverlässigste unter allen Elia-Geschichten, durch II. Kg. 9, 21 ff. in nicht
ganz unwichtigen Punkten korrigiert wird? Oder für Ai (M. Burrows
[o. III 2] § 60 u. 185) haben die Ausgrabungen ergeben, daß die Stadt
von c. 1900 bis 1200 v. Chr., also noch zur Zeit der Landnahme, in Trümmern

lag, und Lods, Noth und Alt hahen daraus den naheliegenden Schluß

gezogen, daß Jos. 7 f. eine an die Tatsache der «Wüstung» — vgl. den
Namen Ai Ruine! — anknüpfende ätiologische Sage sei, wie es Greß-
mann längst vermutet hatte. Um diesem Schluß zu entgehen, nimmt
Albright an, jene Erzählung habe sich ursprünglich auf das benachbarte
Betel bezogen: aber wäre nicht auch das für die Zuverlässigkeit der
Ueherlieferung fatal genug? Und wurzelt nicht ebenso das Festhalten an
Wincklers Hypothese von zwei Feldzügen Sanherihs (FSAC 240), wo der
zweite doch völlig in der Luft hängt, in der Abneigung gegen Anerkennung

zweier Sagenvarianten?
Es ergibt sich also, daß gewisse Angaben der Ueherlieferung bestätigt

werden, andere dagegen nicht und nach ihrer ganzen Art auch nicht
wohl bestätigt werden können. Es handelt sich eben um zwei ganz
verschiedene Arten von Ueherlieferung: Notizen meist aus archivalischem
Material auf der einen und «Erzählgut» — ich wähle absichtlich diese
weiteste und neutralste Bezeichnung — auf der andern Seite; McCown
(s. o. III 2, S. 196) sagt einmal treffend, gerade die Ausgrabungen machen
den Unterschied zwischen den «legends» — d. i. Sagen — der Bibel und
ihren historischen Berichten klar. Jene Unterscheidung methodisch
auszuhauen, fällt in den Bereich der Form- und Gattungsgeschichte. Albright
anerkennt dies zwar grundsätzlich (FSAC S. 33 ff.), ist ihr aber
offensichtlich nicht sehr gewogen und wird ihr auch kaum gerecht, wenn er
ihr z. B. die Neigung vorwirft, die Geschichtlichkeit nahezu aller älteren
Geschichten des AT und NT zu bestreiten (ebd. S. 39). Wenn er im
Zusammenhang seines Urteils über die Treue der Evangelienüberlieferung
(S. 292 ff.) auf die Parallele des islamischen Hadith verweist, dessen
«essential authenticity» Fück (Zeitschr. d. Deutschen Morgenland. Ge-
sellsch. 93, 1 ff.) erwiesen habe (ebd. S. 328. 341), so geht das, wie mir
Kollege R. Tschudi bestätigt, üher das, was Fück selber sagt, entschieden
hinaus: Fück widerlegt wohl übertriebene Skepsis, aber eine kritische
Haltung gegenüber dem zunächst nicht über das 3. Jahrh. der Hedschra
zurückreichenden Hadith bleibt dort ebenso notwendig wie gegenüber dem

Traditionsstoff der Evangelien, der uns doch auch erst aus der Gemeinde
heraus vorliegt, deren Bedürfnisse sich schon in dieser viel kürzeren
Zeitspanne umgestaltend und zufügend geltend machen konnten und mußten.
— Albright polemisiert namentlich gegen die Verwendung der Aetiologie
als kritisches Indiz (BASOR 74, 12 ff., FSAC 38 f.) und beruft sich,
leider ohne Beispiele zu gehen, darauf, daß südpalästinische Bauern solche



352 IV. Baumgartner, Zehn Jahre nordamerikanischer Literatur

auch an Erzählungen über nicht weit zurückliegende Ereignisse
anzuhängen pflegen. Das mag vorkommen, entbindet uns aber nicht von der
Pflicht, solch «ätiologisierte» Erzählungen genau zu prüfen, denn wir
kennen diese Verbindung von Aetiologie und Erzählgut auch bei
ausgesprochenen Märchen- und Mythenstoffen.32 Es kommt also auf den
Charakter der betreffenden Erzählung an, und da wissen wir heute doch aus
der Sagenforschung, daß das Moment des «credible» und des «nothing
unreasonable», das Albright für die Patriarchengeschichten wie für Sinuhe
betont (ARJ S. 62), noch lange keine Geschichtlichkeit zu garantieren
vermag, sondern höchstens typischen Wert ergibt. — Methodisch betriebene

Sagenforschung führt auch gar nicht dazu, alle Ueberlieferung als
unbrauchbar abzutun, sondern sie ermöglicht erst, die notwendigen
Unterscheidungen vorzunehmen. Sie zeigt also wohl, daß Gen. 19, heute gern geo-
und archäologisch «bestätigt» und sogar datiert (Westminster Atlas S. 20.

65 f.), als Erzählung durchaus dem bekannten Sagentypus von der
verschütteten Alp und der versunkenen Stadt angehört, und daß Ri. 6, 25—32,

Heiligtumssage wie 6,11 ff., aber in der Haltung zur kanaanäischen
Vergangenheit der Stätte beträchtlich jünger, unmöglich aus dem 11. Jahrh.
stammen kann, wie Albright (ARJ S. 112) es will, während allerdings
Erzählungen wie Ri. 3,12 ff., 4, 4 ff. (trotz der sagenhaften Pointierung
in Baraks Schwäche und Strafe), und c. 7—9 wenn auch in verschiedenem
Grade anderer Quellenwert zukommt. — Und schließlich zum
Namenmaterial: Wenn Alts «Gott der Väter» die Möglichkeit erhöht hat, daß
Abraham, Isaak und Jakob nicht «typische» (Greßmann), sondern
«historische» Namen sind, so ist doch zu bedenken, daß auch hinter den Namen
Eulenspiegel, Dr. Faust und Tannhäuser historische Gestalten stehen, ohne
daß damit gleich auch die unter ihrem Namen laufenden Geschichten
geschichtlich würden, und daß zu fragen ist, was wir tatsächlich von Karl
dem Großen oder Harun ar-Raschid wüßten, wenn wir nur auf die
betreffende Sagenüberlieferung angewiesen wären.

So meine ich, unbeschadet aller Erweiterung und Vertiefung unserer
Kenntnisse vom 2. Jahrtausend v. Chr., gegenüber Albright im wesentlichen
doch an der früheren Beurteilung der Quellenlage festhalten zu müssen.
Auf wirklich geschichtlichen Boden kommen wir erst mit den besseren
Erzählungen des Richterbuches, während die Landnahme selber nur in
ihrem Ergebnis, nicht im Hergang wirklich greifbar wird. Für die
voranliegende Zeit haben wir mit Auszug aus Aegypten und Wüstenwanderung

(Sinai!) als für die Folgezeit vielfach grundlegenden, im einzelnen
aber zumeist nicht mehr zu fassenden Ereignissen zu rechnen, die von
einem gewissen Bruchteil des späteren «Volkes Israel» erlebt wurden,
zu dem dann in Kanaan andere Teile, die zum Teil schon länger dort
saßen, mit ihren Traditionen stießen. Die Ueberlieferung über die Väterzeit

endlich gibt, abgesehen vielleicht von ein paar Namen, fast nur über

32 Vgl. P. Ehrenreich, Allgemeine Mythologie und ihre ethnologischen
Grundlagen (1910) S. 84 f.



zum Alten Testament 353

Milieu und Lebensweise der Hebräer brauchbare Kunde; auch bei Gen. 14

scheint mir trotz der Festlegung der «Königsstraße> Nu. 20, 17; 21, 22 in
Transjordanien (Glueck, s.o. III 3, S. 15 f.) Zerlegung nach den dreierlei
Elementen, einem möglicherweise geschichtlichen Feldzug jener
Ostkönige, einer jerusalemischen Lokaltradition von Melchisedek und der
gewiß erst aus israelitisch-jüdischer Tradition eingeführten Gestalt Abrahams,

dem Gesamtcharakter nach wie vor am besten zu entsprechen. Die
behauptete weitgehende Bestätigung der Ueberlieferung beruht auf einer
Ueberschätzung dessen, was die Archäologie zu leisten vermag, wie auf
einer Unterschätzung der gegenüber «Erzählgut> gegebenen Methode und
bedeutet darum im ganzen — über einzelnes läßt sich selbstverständlich
reden — keinen Fortschritt, sondern einen Rückschrit in der alttestament-
lichen Forschung. Beide Methoden haben ihre Berechtigung, aber jede an
ihrem Ort, und es geht nun darum, sie möglichst sachgemäß zu
kombinieren. 33

IV1. Auf dem Gebiet der Einleitungswis s enschaft liegt
einzig das große Werk von R. H. Pfeiffer 34 vor, das in
Umfang und Anlage Steuernagels Einleitung am nächsten kommt,
aber wesentlich mehr bietet. Die reichen Literaturangaben,
auch zu den selber nicht behandelten Apokryphen, weisen
nicht viele Lücken auf. Ein Kapitel der Einleitung, «Das
literarische Interesse am AT>, geht auch auf die literargeschicht-
lichen Probleme und die Gattungsforschung etwas ein; doch
ist davon in der Behandlung der literarkritischen Fragen nicht
viel, oft auch gar nichts zu merken. Am stärksten wirkt sich
das beim Psalter (S. 619 ff.) aus: Verwurzelung im Kult wird
nur für Einzelfälle wie 24, 7—10 anerkannt, organisierter
Tempelgesang auch für Jerusalem erst für die Zeit nach 400

v. Chr. «Real psalms» gab es erst von da an, «devotional
psalms> jedenfalls nicht vor Jeremia. Duhms Annahme has-
monäischer Psalmen lebt wieder auf. Der hymnische Partizi-
pialstil bei Deuterojes. (S. 468) oder in den Doxologien des
Amosbuches (S. 583) soll Abhängigkeit von Hiob beweisen.
Seine eigene Einteilung (Lieder, die Gottes Charakter und

33 Gelegentliche ähnliche Bedenken gegen Albrights Urteile in
religionsgeschichtlichen Fragen zu begründen, würde zu weit führen.
Einzelnes, z. B. zu dem behaupteten mosaischen Monotheismus und zur Rolle
der Kinderopfer (ARJ S. 154), findet man in den ohen (Anm. 30) genannten

Rezensionen.
34 Introduction to the Old Testament. London u. New York, Harper

& Brothers, 1941, XIII + 917 S.

23



354 W. Baumgartner, Zehn Jahre nordamerikanischer Literatur

Handeln beschreiben, und solche, die die religiösen Gefühle
des Einzelnen oder der Gemeinde ausdrücken) sieht ebenso
wie bei Proverbien (S. 649 ff.) von den formalen Kriterien völlig

ab; darum kommt auch Qohelets Stellung innerhalb der
Weisheitsliteratur nicht klar heraus. — Sein wichtigster eigener

Beitrag ist die Annahme einer besonderen südlichen,
vielleicht edomitischen Quelle S in der Genesis (S. 159 ff., vgl.
schon ZAW 48, S. 66 ff.) und ihrer Ergänzung S2, wobei freilich

so heterogene Stücke wie c. 14 neben 19. 34 und 38

zusammengenommen und deutliche Zusammenhänge wie der von
c. 19 mit 13 und 18 zerrissen werden. Auch im einzelnen ist
manches zu vermissen. S. 39 f. erwähnt die ägyptische, nicht
aber die babylonisch-assyrische Spruchdichtung, S. 744 kennt
das assyrische Wort püru «Los> nicht usw. Albright JBL 61,
1942, S. 111 ff. rügt ungenügende Berücksichtigung des

archäologischen und inschriftlichen Materials und stellt den
meist ziemlich niederen Ansätzen seine eigenen höheren gegenüber.

Aber das Buch enthält doch so eindringende Analysen,
treffende stilistische und inhaltliche Charakteristiken und gute
Beobachtungen, daß man an ihm nicht vorbeigehen kann.
Erwähnt sei auch die Aufzählung der Stücke außerisraelitischer
Herkunft S. 21 (darunter Edomitisches, s. ZAW 44, S. 13 ff.,
moabitisch Jes. 15 f.) sowie die chronologische Anordnung des

gesamten Bestandes S. 21 ff.; darin, wie Pfeiffer den auch
theoretischen Charakter der Weisheit betont und in den Verfassern

des P, im Chronisten und in Sirach Gelehrte sieht,
berührt er sich mit Irwin (s. u. VI 2).

2. Den Apokryphen und Pseudepigraphen widmet Ch.
Cutler Torrey ein lesenswertes Buch35, das die Arbeiten
anderer allerdings konsequent ignoriert. Die herkömmliche
Unterscheidung beider Gruppen nennt er mit Recht sinnlos und
betont ebenso richtig, daß fast alle diese Schriften ursprünglich

semitisch, d. h. hebräisch und noch öfter aramäisch
abgefaßt waren. Auch im einzelnen hat er viel Neues, wenn auch
von ungleichem Werte, zu sagen. Bei Baruch findet er im
älteren zweiten Teil ein letztes Aufflackern prophetischen Gei-

36 The Apocryphal Literature. New Haven, Yale University Press,
1945, X + 151 S.



zum Alten Testament 355

stes. Den Jeremiabrief knüpft er unter Ignorierung der gleichzeitig

von W. Naumann (Beih. ZAW 25, 1913) und C. J. Ball
(bei Charles I S. 596 ff.) nachgewiesenen Vertrautheit mit der
spätbabylonischen Religion — an Jer. 10,11 an. Die Urkunden

in I. Makk. sind ihm echt, II. Makk. 1 f. gleichfalls vom
Epitomator des Jason von Kyrene zugefügt. Hinter Ninive in
Tobit findet er Seleucia, hinter Bethulia in Judith Sichern.
Der hebräische Sirach — nicht der griechische — geht auf
ein aramäisches Original zurück. In der Sap. Salomes war
die erste Hälfte aramäisch abgefaßt; im IV. Esra ist eine
Sche'alti'el-Apokalypse mit einer erst nachträglich unter Esras
Namen gestellten Erzählung von der Entstehung des Kanons
verbunden. I. Henoch und Jubiläen sind nicht älter als das
1. Jahrh. v. Chr.

V. Auf exegetischem Gebiet sind einige Arbeiten von Julian
Morgenstern zu nennen. Seine Erklärung verschiedener Psalmen

38 geht gern eigene Wege; gut ist zu 121, 1 die Auffassung
der Berge als Sitz von Räubern und darum gefahrvoll. In der
Textkritik eher zurückhaltend37, neigt sie zu oft wenig
einleuchtenden Ausscheidungen (8, 3; 19, 3—5 a; 48, 5—8 als Rückblick

auf die Seeschlacht von Artemisium 480 v. Chr. ; 82, 2—4)
und verfolgt in weitem Umfang die mythologischen
Hintergründe, um schließlich meist beim Neujahrsfest zu landen.
Dabei oft wertvolle Ausführungen: zu Ps. 19 die Schöpfungsmotive

in den Psalmen; zu 48 Jahwe als König eigentlich der
Götterkönig, der Zaphon der mythische Norden, in Ugarit auf
den Dschebel el-Aqra und in Israel auf den Zion übertragen;
zu 82 Götterversammlung, Satan, Serafen, Nefilim und Engelfall.

— Seine Untersuchungen zu Amos in HUCA XI, XII bis
XIII und XV sind nun zu einem stattlichen Bande38
zusammengefaßt. Die Hauptthese, Arnos habe nur eine einzige, knapp
eine halbe Stunde währende Rede am letzten Tag des Neu-

38 Ps. 8 u. 19A : HUCA XIX, 1946, S. 491—523; Ps.23: JBL 65, 1946,
S. 13—24; Ps. 48: HUCA XYI, 1941, S.l—95; Ps.82: ebd. XIV, 1938, S. 29

bis 126; Ps. 121: JBL 58, 1939, S. 29—126.
37 Jew. Quarterly Rev. 32, 1942, S. 371 ff. lehnt er sogar Bertholets

berühmte Konjektur zu 2, 12 ab.
38 Amos Studies. Cincinnati, Hebrew Union College, 1941, IX + 428 S.

23*



356 W. Baumgartner, Zehn Jahre nordamerikanischer Literatur

jahrsfestes 751 in Betel gehalten, mit den entsprechenden
Umstellungen — z. B. 3, 3—8 hinter 7, 15 —, überzeugt nicht;
interessant und gut ist der dritte Teil, die Schilderung der sozialen

und religiösen Verhältnisse seit Beginn der Königszeit. —
T. H. Gaster sucht mit Hilfe ugaritischer Texte in Ez .7—9
Polemik gegen Mysterienkulte nachzuweisen, JBL 60, 1941,
S. 289—310.

VI 1. Fragen der israelitischen Religionsgeschichte
berühren einige der oben (12) erwähnten Aufsätze von J. (u.
H.) Lewy. — Morgenstern39 zeigt an Hand eines reichen
Materials schlagend die funktionelle Identität der Lade mit ötfe,
Markab und Qubbe der Beduinen wie mit dem schon halbwegs
islamisierten Mahmal, also dem zeltförmigen Stammespalladium

auf Kamelrücken; daß aber auch arön ursprünglich das
Zelt bedeute und die Kastenform erst bei P erhalte, und ebenso

Ephod und Debir des Zeltheiligtum bezeichnen, vermag er
nicht so leicht glaublich zu machen. — Die bei W. C. Graham,
H. G. May, T. J. Meek u. a. vorhandene und doch wohl
übertriebene Neigung, in weiterem Umfang im AT Spuren kanaa-
näischer Fruchtbarkeitsriten sexuellen Charakters zu finden,
die dann von den Propheten scharf bekämpft wurden, lehrt
Beatr. A. Brooks, Fertility Cult Functionaries in the Old
Testament, JBL 60, 1941, S. 227—253, gut kennen. — Heideis
Buch über das Gilgamesch-Epos 40 bietet das Epos und einige
verwandte Texte in zuverlässiger Uebersetzung; die anschließende

Behandlung der Flutsage ist ebenso ungenügend wie
die Vergleichung der beidseitigen Vorstellungen über Tod
und Jenseits, vgl. meine Anzeige in Bibl. Or. 4, 1947, S. 143 ff.
— Von E. G. Kraeling sind Aufsätze zu Gen. 6, 1—4 (JNES 6,

1947, S. 193—208) und zur Flutsage (JBL 66, 1947, S. 279 bis
293, JAOS 67,1947, S. 177—183) zu erwähnen.

39 The Ark, the Ephod and the Tent of Meeting. Cincinnati Hebrew
Union College, 1945, IX + 166 S. (vereinigt zwei Aufsätze aus HUCA
XVII und XVIII).

40 Alex. Heidel, The Gilgamesh Epic and Old Testament Parallels.
Chicago, The University of Chicago Press, 1946, IX + 269 S. — Sein
früheres, ebenda erschienenes und offenbar ähnlich angelegtes Buch «The

Babylonian Genesis» (1942) ist mir unzugänglich.



zum Alten Testament 357

2. Millar Burrows' Abriß einer Biblischen Theologie 41, der
speziell den Bedürfnissen des Pfarrers entgegenkommen will,
unterscheidet sich von den anderen «Theologien» der letzten
Jahrzehnte durch die Einbeziehung des NT, doch ohne daß
dies eine Repristination des alten Standpunktes bedeuten würde.

Der Verf. sieht durchaus die Verschiedenheiten zwischen
und innerhalb der beiden Testamente und trägt ihnen Rechnung

— einmal redet er sogar von den «Religionen der Bibel»
(S. 5) —, aber er sieht auch die «underlying unity». Daß nun
räumlich und sachlich das Hauptgewicht auf dem NT liegt und
dem AT meist nur die Rolle der mehr oder weniger wichtigen
Vorstufe zufällt, wobei sich oft auch noch die Apokryphen
und das rabbinische Schrifttum dazwischenschieben, war
unvermeidliche Folge. Doch ist es dem Verf. gelungen, in
ungezwungener Gliederung und mit Zitierung von einigen
tausend Bibelstellen das theologisch Wesentliche herauszuarbeiten,

wobei man selten etwas vermißt; z. B. daß «Herr» nur
als christologischer Titel angeführt ist, nicht auch schon als
alte und charakteristische Gottesbezeichnung im und vor dem
AT. Grundsätzlich wichtig ist in seiner Unbefangenheit und
Ehrlichkeit das einleitende Kapitel «Authority and Revelation»

mit der Feststellung: «There is thus no escaping the
necessity of picking and choosing in our use of the Bible»
(S. 49). Der Verf. scheut sich auch nicht, sich unter Umständen

von der biblischen Anschauung zu distanzieren und höchstens

nach dem «basic religious interest» zu fragen.
3. Geistesgeschichtlich bedeutsam ist ein Buch, in dem vier

Gelehrte der Universität Chicago, jeder von seiner Seite her,
die intellektuelle Entwicklung und Leistung des altorientalischen

Menschen darstellen.42 H. Frankfort, der Verfasser
der «Cylinder Seals» (1939), entwirft zusammen mit seiner
Gattin einleitend eine glänzende Charakteristik des als
Ausprägung altorientalischen Denkens genommenen Mythus, der
erst phantasievoll erlebt ist, dann Tradition und schließlich

41 An Outline of Biblical Theology. Philadelphia, Westminster Press,
1946, XI + 380 S.

42 The Intellectual Adventure of Ancient Man. By H. and H. Frankfort,
John A. Wilson, Thorkild Jacobsen, William A. Irwin, Chicago, The
University of Chicago Press, 1946, VII + 400 S.



358 W. Baumgartner, Zehn Jahre nordamerikanischer Literatur

(in den verschiedenen Schöpfungsmythen) Ausgangspunkt für
Spekulation wird, und erörtert seinen Kausalitäts-, Raum- und
Zeitbegriff. J. A. Wilson zeichnet die enge Naturbedingtheit
und -Verbundenheit der ägyptischen Kultur, die Funktion des
Staates (der König als Erscheinungsform des Gottes, das
Königsideal im Königsbeamtentum durchbrochen, die tiefe Kluft
zwischen Gott und Mensch erst seit 1300) und die wechselnden

Lebenswerte. Aehnlich behandelt Th. Jacobsen das Zwei-
stroml/rnd: der Kosmos als Staat (soziale und politische
Staatsform, die Götterversammlung, die Götter als Vertreter
der Naturmächte), die Funktion des Staates (Stadtstaat und
Nationalstaat), die Naturheziehung der Gesellschaft in den
Kultfesten) und das Ideal des guten Lebens (Gehorsam als
Haupttugend). — In der Darstellung Israels geht W. A. Irvin
davon aus, daß es spät in die Geschichte des Orients eintrat,
das Erbe der älteren Kulturen übernahm, daneben aber auch
viel Neues und Eigenes besaß, das es uns näher stellt. Er
entwickelt das in vier Abschnitten (God; Man; Man in the World;
Nation, Society and Politics) und bemüht sich, gelegentlich
mit Pfeiffer (s. o. IV 1) zusammentreffend, eine sonst meist
übersehene, wenn nicht gar geleugnete Seite herauszuarbeiten:

ein auf tiefer moralischer Ueberzeugung beruhendes
eindringendes kritisches Denken lange vor Qohelet. In diesem
Sinn behandelt er dann den Monotheismus, die Naturordnung,
den Rechtsbegriff, das Geschichtsverständnis usw. Man kann
gegen Irvin manches einwenden: seine «kühnen Ketzer» sind
ausgesprochene Einzelgänger wie Agur, Hiob, Qohelet, wenn
nicht gar leidenschaftlich bekämpfte Gegner der Frommen
wie jener «Tor» von Ps. 14,1; daß die Vorstellung von Gott
als dem «ganz anderen» Israel fremd gewesen sei (S. 262 f.),
ist angesichts von Jes. 6 und R. Ottos Ausführungen dazu
ebenso überraschend wie der behauptete Glaube an eine über
Göttern und Menschen stehende Macht (S. 302) usw. Aber
dann stößt man wieder auf soviel Erfrischendes und Gescheites

und auch Treffendes, daß man seinen Beitrag als Ergänzung

des üblichen Bildes doch nicht missen möchte. — Im
Schlußkapitel stellen die beiden Frankfort der gemeinaltorien-
talischen Anschauung der göttlichen Immanenz in der Natur
und deren Verbundenheit mit der Gesellschaft die Religion



zum Alten Testament 3B9

der Hebräer gegenüber, wo die Mythenbildung in neue Bahnen

gelenkt den Mythus vom Willen Gottes und seinem
erwählten Volk entwickelt, bis dann griechische Spekulation
jeden Mythus überwindet. — Man bedauert an dem gedankenreichen

Buche höchstens, daß nicht auch noch die Hethiter
einbezogen wurden, was den einen und anderen neuen Zug in das
Gesamtbild gebracht hätte.

Dem schon hier mitbehandelten Königtum hat Frankfort
seitdem noch eine gesonderte und viel eingehendere
Untersuchung gewidmet43, in der er für Aegypten und dann für das
Zweistromland ausführlich Gründung, Funktion und
Naturverwurzelung des Königtums darstellt. Die Weite des Blicks
und die Unbefangenheit, mit der die Vielgestalt der
Erscheinungsformen und auch die Unterschiede zwischen den beiden
Ländern gesehen werden, empfindet man wohltuend gegenüber
der Einseitigkeit der nur auf das eine «pattern» eingestellten
«kulturhistorischen» Schule, wie sie in England besonders
durch Hooke, in Skandinavien durch Enguell vertreten ist.
Von den Hebräern ist nur auf den paar Seiten des Epilogs
die Rede, und zwar als dem Volk, das mit jenen beiden
Kulturen vertraut war und doch im Bewußtsein seiner Erwählung
ihre höchsten Güter fanatisch verwarf. Das berührt sich mit
den von Frankfort zu Ende jenes früheren Buches geäußerten
Gedanken, ist aber hier nun doch allzu einfach gesehen. Es
geht wirklich nicht an, die gerade hier so deutliche Einwirkung

des altorientalischen Königtums so mit einer Handbewegung

als unwesentlich abzutun und sich einseitig an die
schon quellenmäßig jüngeren rein oppositionellen Stimmen
zu halten, wo doch das Königtum in Israel auch seine positive
Bedeutung gehabt hat. Was aufgenommen und was wieder
abgestoßen wurde und was nicht, wäre gerade auf dieser
soliden Grundlage im einzelnen zu untersuchen gewesen. Das
gleichzeitig erschienene, etwas knappere englische Gegenstück,

die «Ideas of Divine Rule in the Ancient East» von C.
J. Gadd (London 1948), hat sich die Sache weniger leicht gemacht.

Basel. Walter Baumgartner.
43 Kingship and the Gods. A Study of Ancient Near Eastern Religion

as the Integration of Society and Nature. Chicago, University of Chicago
Press, 1948, XXV + 444 S., 52 Abb.


	Zehn Jahre nordamerikanischer Literatur zum Alten Testament

