
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 4

Artikel: Verantwortungsgefühl im modernen Denken

Autor: Oyen, Hendrik van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877410

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


H. van Oyen, Verantwortungsgefühl im modernen Denken 291

von Bedeutung ist, kann wohl nicht übersehen werden.
«Erscheinung» ist ein Brennpunkt der philosophischen Problematik.

Wer dies weiß, dem wird die durchgreifende, integrierende
Bedeutung gewisser biblischer Aussagen erkennbar werden.
Er wird solche Aussagen besser verstehen, wenn er weiß, was
mit der «Erscheinung» auf dem Spiele steht. Dies führt zu
keiner Ueberhehung der Philosophie. Denn die Erscheinung
Gottes in Christo meint die Philosophie nicht entdeckt zu
haben.

Basel. Heinrich Barth.

Verantwortungsgefühl im modernen Denken.
Antrittsvorlesung in Basel am 11. Juni 1948.

Die systematische Theologie sieht sich in ihrer ethischen
Disziplin vor die Aufgabe gestellt, die aus ihr hervorgehenden
Begriffsbestimmungen immer wieder mit den jeweils aus dem

philosophischen Geiste sich ergebenden Einsichten zu konfrontieren,

nicht um sich ihnen soviel wie möglich anzupassen und
einen Ausgleich zwischen Theologie und Philosophie zu
erzielen, sondern um in dieser Konfrontation die Begriffssprache
ihrer eigenen Umwelt besser verstehen zu lernen und auf diese
Weise auch zu einer Selbstprüfung ihrer eigenen Systematik
zu gelangen. Die akademische Arbeit der systematischen Theologie

hat sich überhaupt immer wieder mit der philosophischen
Begriffssprache zu befassen, ohne sie ist sie wohl nie ganz
ausgekommen; besonders hei der Ethik aber liegt die
Auseinandersetzung nahe, weil sich hier in der Philosophie eine
eigene Systematik ausgebildet hat, welche für die Besinnung
auf die Verwirklichung des Handelns aus dem Glauben öfters
von einer verführerischen Klarheit und Prägnanz ist. Es gibt
da eine ganze Reihe von spezifisch ethischen Begriffen, wie
Gesetz, Norm, Pflicht, Gewissen, Verantwortlichkeit, Freiheit,
Gemeinschaft, Ordnung usw., wo die Theologie sich zu fragen
hat: Was soll ich damit? Gibt es diese Strukturen auch im
Ethos, das im Glauben an Jesus Christus den Menschen zur
Nachfolge Christi aufruft, oder braucht die Glaubensbeziehung
von vornherein ein ganz anderes Gebiet von Signaturen, die

19*



292 H. van Oyen, Verantwortungsgefühl im modernen Denken

überhaupt mit den ebengenannten gar keine Verbindungen
besitzen? Wenn dies letztere Tatsache wäre, dann würde sich
doch wohl herausstellen, daß der Glaubende sich einer so eigenen

Begriffssprache bedient, daß er überhaupt von dem kaum
verstanden werden könnte, der eben nur noch von sich aus zu
verstehen sucht, was das Gute ist und wie er imstande ist,
diese sich selber gestellte Lebensaufgabe zu vollbringen. Wir
sehen aber, wie die ganze nt.liehe Verkündigung, besonders
Johannes und Paulus, sich der Sprache ihrer Umwelt bedient,
um eben darin das Neue ihrer Botschaft aufleuchten zu lassen.
Die systematische Theologie wird ihre Aufgabe wohl nicht
anders lösen können wie die Apostel und Propheten selber!

In dieser Stunde möchte ich gerne die Gelegenheit ergreifen,

einige Bemerkungen zu machen über eine Konfrontation
des Verantwortlichkeitgefühls im modernen Denken, bei der
Philosophie und bei der Theologie. Es ist bezeichnend, daß
beiderseits auf den Begriff der Verantwortlichkeit im menschlichen

Handeln allerhöchster Wert gelegt wird. Es ist dies aus
einer gemeinsamen Not entstanden. Die furchtbare menschliche
Zerrüttung, die sich schon während des ersten Weltkriegs vollzog,

löste auf entschiedene Weise die systematische Besinnung
aus einer kontemplativen Haltung und zwang sie zu einer
existentiellen Haltung, worin der Mensch sich selbst als
Problem empfand; sich selbst und seine Stellung in der Welt. Die
Fronten wichen sofort auseinander: Es wurde der Mensch in
der Theologie als der in Gottes Offenbarung angesprochene,
gerichtete und begnadigte verstanden; in der Philosophie ergab
sich ein schweres Ringen um das Verständnis des Verhältnisses

zwischen Weltlichkeit und Menschlichkeit in existen-
tialer und existentieller Interpretation, in Ontologie,
Phänomenologie und Existenzphilosophie. Hatte man in Kierkegaards
Denken gerade für den Begriff der Existenz neue bis jetzt
verhüllte Schätze entdeckt, namentlich das nicht weiter
reduzierbare Gestelltsein des Menschen vor einen letzten göttlichen
Anspruch, so wurde diese transzendentale Bezogenheit der
menschlichen Verantwortlichkeit alsbald mit Nietzsches
transzendenzlosem Insichgegründetsein des Menschen, mit der
großen Icheinsamkeit des sich wahrhaft auslebenden Menschen
kombiniert. In Nicolai Hartmanns Ethik vom Jahre 1927 trägt



H. van Oyen, Verantwortungsgefühl im modernen Denken 293

die Verantwortung für die Gestaltung der Zukunft die Attribute,

die sonst nur Gott zugeschrieben wurden: der Mensch
bestimmt provident und praescient sein Handeln durch die
Realisierung der Werte.

AVeder Kierkegaards religiöse Icheinsamkeit noch Nietzsches

vitalistische Vereinzelung des Menschen konnten letzte
Lösungen ergeben.

Besonders auf eine Frage wurde von den beiden großen
Denkern wohl keine genügende Antwort gegeben, gerade die
Frage, die die Zeit am meisten beschäftigte: die Frage nach
der menschlichen Gemeinschaft, nach der Stellung des
Individuums in der Situation des Mitmenschen. Sind nicht immer
die Epochen größter gegenseitiger Vernichtung die Zeiten, in
denen der Mensch auf erschreckend klare Weise vor die
Problematik der gegenseitigen Verantwortung gestellt wird und
die Frage laut wird: Wer ist schuld? Was ist Schuld? Wo liegt
die eigentliche Verantwortung? Wie kann noch eine entscheidende

Tat uns aus dieser Katastrophe, die ja beiden Parteien
gleichmäßig ans Leben geht, retten? Aber was ist das richtige
Handeln? Was ist das Gute überhaupt? In dieser Hinsicht
erinnert uns die völlige Ethisierung der philosophischen Problematik,

die wir heutzutage erleben, an die Epoche des sokrati-
schen Athens. Es war damals eine immer kleiner werdende
Welt und eine immer größer werdende Not: die Not eines

untergehenden Großreiches, wobei der Mensch auf sich
zurückgeworfen wurde, eine Zeit, in der Tat und Schicksal miteinander

einen furchtbaren Kampf rangen: Sollte nicht durch
persönliches, existentielles Handeln, durch eine Tat die drohende
Gewalt des Schicksals zu wenden sein? Aber dazu brauchte
man Erhellung des menschlichen Seins, dazu sollte erst einmal
kritisch aller hohle Bildungswahn verscheucht werden, um zu
letzten, ganz einfachen und grundlegenden Lösungen im
Hinblick auf menschliche Gemeinschaft zu kommen. Das war eben
die philosophisch-prophetische Aufgabe des Sokrates.

Die ganze Tendenz auch des modernen Denkens, sei es der
Ontologie, der Existenzphilosophie oder der Phänomenologie,
geht auf solches erhellendes Sich-Besinnen, auf die Frage der
menschlichen Gemeinschaft aus. Zwar wird nicht überall
unmittelbar die Kategorie der Verantwortung in die verschiede-



294 H. van Ogen, Verantwortungsgefühl im modernen Denken

nen Strukturen dieses Denkens einbezogen, aber mittelbar ist
sie immer dabei, bald ganz hervorragend und mit absolutem
Anspruch auf Gültigkeit, bald implicite in anderen Begriffen
vorausgesetzt. Es sind immer wieder drei Beziehungspunkte, auf
die wie in einem Koordinatensystem die Problematik der
Verantwortung ausgespannt ist: Ich (resp. Freiheit), Gemeinschaft

und Transzendenz. Wie verschieden die Versuche das
Menschsein zu deuten auch gestaltet werden, hier liegt irgendwie

eine feste Kategorialität vor, welche durch alle hindurchgeht.

Wir wollen in diesen verschiedenen Versuchen eine
Ordnung schaffen, um damit ein Schema für die Behandlung
unseres Themas zu haben. Dabei haben wir immerhin zu
bedenken, daß ein solches Schema immer etwas Künstliches hat
und notwendig die lebendige Spontaneität eines Denkens
hemmt, das gerade nicht bewußt auf Systematik, sondern eher
auf Hermeneutik, auf erhellendes Verstehen des nicht im
System Festzulegenden aus ist. Wir unterscheiden ein
Verantwortungsgefühl 1. im ontologisch-sachlichen Denken, 2. im
kritisch-existentiellen Denken, B. im metaphysisch-religiösen
Denken, das wir um der Zeit willen nur streifen können, und
4. im theologisch-christlichen Denken.

Als Typus des ontologisch-sachlichen Denkens, wobei der

Begriff der Verantwortlichkeit an ganz extreme Stelle
vorgedrungen ist, ist die große systematische Arbeit des französischen

Philosophen Jean-Paul Sartre zu nennen: L'être et le

néant. Es geht hier nicht um existentielles Denken, wie die
Modesprache gerne sagt, sondern um ontologisches, obwohl
von der Existenz des Menschen ausgegangen wird. Es werden
hier die Seinsbeziehungen zwischen dem menschlichen
Bewußtsein von den Dingen (dem pour-soi) und dem In-sich-
befestigt-Sein der Sachenwelt (dem en-soi) erörtert: das Sein
eines Tisches, eines Gemäldes, einer Sache «ist> einfach, es

ist statisch, massiv, es koinzidiert mit sich selbst; das menschliche

Sein ist immer in Beziehung zu etwas, es wechselt
unaufhörlich, es gestaltet sich, es ist nie ohne weiteres ein in sich
Befestigtes, sondern es ist immer von sich aus, es hat sich zu sein,
erreicht sich selbst aber nie; denn es würde dann eine Sache sein



H. van Oyen, Verantwortungsgefühl im modernen Denken 295

und eben nicht Bewußtsein, Gespaltenheit des Nichtseins, was
man ist, und des Seins, was man nicht ist. Hier liegt die Freiheit,
wodurch man in jedem Augenblick sich selbst zu entscheiden
hat, eine Freiheit, die aber nie ohne Angst ist; denn man weiß
nie, was man sein wird im nächsten Augenblick, weil man eben
nicht eine unveränderliche Sache, sondern eben Mensch ist.
Der Alkoholiker, der sich vorgenommen hat, nicht mehr zu
trinken, hat eben Angst, weil er seiner selbst nicht sicher ist,
sondern zweifelt, ob er es doch nicht wieder tun wird.
Selbstbewußtsein hat nirgendwoher eine Garantie für die Bewährung
des Selbst; das Selbst ist eben nur Gespaltenheit, Vakuum, das
immer wieder durch die Entscheidung in Beziehung auf die
Umwelt gebildet und erfüllt wird und umgekehrt die Welt
durch sich zustande bringt und schafft.

Hier begegnen wir nun dem Verantwortlich-Sein jedes
Einzelnen für die Welt, die er sich in seinen Entscheidungen aus
unendlich vielen Möglichkeiten gewählt hat. Der Mensch,
verurteilt, in Freiheit seine Entscheidungen zu treffen, trägt das

ganze Gewicht der Welt auf seinen Schultern. Ich lebe eben in
einer Hörigkeit (un engagement) zur Welt, die immer nur
meine Welt ist, denn ich habe sie gewählt. Ausführlich wird
dieses am Beispiel des Krieges verdeutlicht: man hat eben

genau den Krieg, den man verdient. Der Krieg, der sich
abspielt, ist eben mein Krieg, entweder dadurch, daß man sich
hineinbegibt oder sich als Deserteur entzieht, entweder als
Collaborateur oder in der Widerstandsbewegung: immer
wählt man. Auch der Zivilist, der scheinbar unschuldig von
einer Bombe getroffen wird, hat gewählt, dort zu bleiben, wo
er in Gefahr war; es gibt keine unschuldigen Opfer. Der
Mensch ist in diesem Sinne integral am Ganzen verantwortlich,

an der ganzen Weltgeschichte! Man kann sogar nicht
sagen: «Ich habe nicht verlangt, geboren zu werden:»; denn
eben die Faktizität meines Daseins, jetzt und hier, ist nie eine
reine Faktizität, sondern sie ist immer eingebettet in die
allseitige Wahl meines Urteils über mein Leben: ob ich es akzeptiere

und mich daran freue oder meine Geburt verwünsche
und unglücklich bin: die Faktizität meines Daseins ist von
vornherein durch meine Freiheit, also meine Verantwortlich-



296 H. van Oyen, Verantwortungsgefühl im modernen Denken

keit bedingt (ma facticité consiste simplement en ce que je suis
condamné à être intégralement responsable de moi-même).1

Wir stehen hier vor einem integral-kollektivistischen
Begriff der Verantwortlichkeit, in dem jede freie Entscheidung des
Einzelnen von vornherein in der kollektiven Hörigkeit des

In-der-Welt-Seins gerade als freie Entscheidung ihren Wert,
ihren moralischen Wert verliert. Wie man schließlich wählt,
was aus dieser Welt gemacht wird, ist eine Frage, die aus
einer Normativität hervorgeht, eine Frage, die keinen Sinn hat
und keinen Sinn haben kann; denn der Gehorsam gegen eine
Norm ist nur ein Fluchtversuch des Menschen zu einem en-soi,
was er eben nie sein kann. Die Gemeinschaftsidee ist hier völlig

entwertet, weil das ganze Zusammenleben der Menschen
ein furchtbarer und zugleich sinnloser Zusammenstoß
verschiedener Bereiche der Freiheit ist. Es handelt sich um eine
Ich-Welt-Hörigkeit, in der jeder sich sein Leben aus seiner
Wahl heraus zu bilden versucht und dadurch notgedrungen
in die Freiheit des anderen eingreift und ihn zu einem
Unfreien, zu einem en-soi entmenschlicht. Die Ganzheit, die
Transzendenz dieser hörigen Welt, wo nur die action pure
Dominante des Seins ist, schwebt über dem Nichts; das Schlußwort

des Sartreschen Buches lautet: «L'homme est une passion
inutil» s, die Absurdität kann nur der letzte Schluß dieser so
nachdrücklich verkündigten Verantwortlichkeit sein.

Es hätte sicher keinen Sinn, lange bei diesen ontologisch-
chosistischen Auffassungen von Verantwortlichkeit zu
verweilen, wäre es nicht, daß sie in ihren kollektivistischen
Prägungen symptomatisch sind für eine Zeit, die es kaum
verlernen kann, kollektivistisch und totalitär zu denken. Was hier
unter Verantwortungsgefühl verstanden wird, ist doch wohl
nur die Verherrlichung der absoluten Tat, wo nur die Freiheit

des Stärksten und Kräftigsten in einer sonst absurden
Welt recht bekommt. Es ist klar, daß dieser Kollektivismus
die nachhaltigsten politischen Konsequenzen hat; wir haben
ihn schon einmal kennengelernt im Kollektiv-Bewußtsein des
Dritten Reiches, worin uns als «politische Ethik» Hörigkeits-
Kategorien vorgehalten wurden, die eng mit der Sartreschen
verwandt sind, nur daß sie dort noch eher die Gemeinschafts-

1 L'être et le néant, p. 642. 2 o. e. p. 708.



H. van Oyen, Verantwortungsgefühl im modernen Denken 297

formen des vom andern zur Verantwortung Aufgerufen-Seins
zu rechtfertigen suchten als in der vorher skizzierten Ontologie,

wo eben nur ein In-Verantwortung-hegriffen-Sein beim Ich
konstatiert wird, ohne daß klar wird, von woher und wozu.

In einer völlig anderen Sphäre des Verantwortungsgefühls
als menschliche Bezogenheit sind wir in der kritisch-existen-
tiellen Philosophie, so wie sie durch Professor Karl Jaspers
in tiefer Verwandtschaft mit Immanuel Kant und Sören
Kierkegaard und in Frankreich durch René le Senne und Gabriel
Marcel in direkter Beziehung zum Zeitgenossen Kants, Maine
de Biran, ausgearbeitet wurde. Obwohl hier die Kategorie der
Verantwortung nicht immer speziell hervorgehoben wird, ist
sie doch in Begriffen wie Kommunikation und Engagement
impliziert gegeben. Auch hier ist sie eingebaut in die Signaturen
vom Ich als Freiheit, Miteinandersein, Gemeinschaft und
Transzendenz, aber sie haben jeweils einen ganz anderen
Gehalt. Es geht jetzt um einen Versuch, zur gemeinschaftsbildenden

Gestaltung der Existenz zu kommen, wo das Selbst nur
dann wahrhaft zum Seihst kommen kann, wenn es in
gegenseitiger Schöpfung mit und durch den andern geschieht.
«Wahrheit ist, was Gemeinschaft stiftet», heißt hier die
Losung. Aber dann bekommt auch hier das Selbst die unendliche
Bürde der Verantwortung des gegenseitigen Gestaltens, die
Freiheit des Selbst ist die Freiheit der Verantwortung. In der
Wahl frei, binde ich mich durch sie, vollziehe und trage die
Konsequenzen; das helle Bewußtsein dieser Entscheidung
stellt sie in die Klarheit der existentiellen Vollzogenheit. Im
Augenblick der Wahl wurde die Selhstschöpfung vollzogen,
wurde auch die Notwendigkeit des «Hier stehe ich, ich kann
nicht anders» in und mit der Freiheit vollzogen, m. a. W.: Weil
ich mich frei weiß, anerkenne ich mich als schuldig. In diesem
immer wieder Schuldig-Werden an allem, womit wir das Leben
gestalten, geht uns die Unmöglichkeit auf, rein, wahrhaft
existentiell zu leben ; immer wieder gestaltet sich mein Dasein auf
Kosten und Leiden anderer, wie umgekehrt auch meinerseits
der Preis für Mühsal und Not bezahlt wird. Immer wieder
begibt man sich in Verstrickungen des Daseins hinein, in denen
man notwendig schuldig wird. «Durch die tiefste Entschiedenheit

in der Wirklichkeit des Existierens gerate ich in eine ob-



298 H. van Oyen, Verantwortungsgefühl im modernen Denken

jektiv unfaßliche Schuld, die als mir selbst unverständlich im
schweigenden Hintergrund meiner Seele droht; diese Schuld
zerschlägt am radikalsten jede Selbstgerechtigkeit wirklich
werdender Existenz» 3, so lesen wir in Karl Jaspers'
Existenzerhellung. So heißt Verantwortung: die Bereitschaft, die
Schuld auf sich zu nehmen. Sie ist der unaufhebbare Druck
der Existenz in der Erscheinung, dem man nur durch Flucht
in unwahrhafte Existenz auszuweichen versuchen kann.

Daß wir indessen mit diesen Gedankengängen über
integrale Verantwortung nicht in den vorher erwähnten Strukturen

einer absurden kollektiven Responsabilität verhaftet
bleiben, sondern diese viel eher normativ-existentiell differenziert

ist, wird uns z. B. klar aus der Verhandlung über die
deutsche Schuldfrage. Obwohl dort nicht logischerweise erst
das Problem der Verantwortung diskutiert wurde, um dann
daraufhin die Möglichkeiten der Schuld zu sondieren, sondern
sofort von vier Schuldbegriffen ausgegangen wird, kann man
trotzdem an diesen vier Schuldbegriffen die Differenzierungen
des Verantwortlichkeitsgefühls ablesen. Es werden bekanntlich

unterschieden politische, kriminelle, moralische und
metaphysische Schuld. Es wird hier sofort mit der Auffassung einer
integralen Responsabilität gebrochen, in der simpliciter alles
an allem schuldig ist und dann zugleich auch unschuldig;
denn in solchem Kollektivismus verschwindet eben jede
individuelle Applikation. Nein, es werden Differenzierungen
vorgenommen, wobei eine Art Kollektiv-Schuld in der politischen

Haftung angenommen wird: ausnahmslos jeder Deutsche

hat teil an dieser Haftung, so wird konstatiert, er muß
mitwirken an den Wiedergutmachungen, mitleiden an den

Wirkungen der Siegerhandlungen; bei der kriminellen
Verantwortung hat jeder Deutsche oder sogar nur eine sehr kleine
Minderheit die Folgen von Verbrechen auf sich zu nehmen
oder für nationalsozialistische Aktivität zu büßen; in
moralischer Beziehung soll jeder, je nachdem sein Gewissen spricht,
ganz persönlich sich selbst prüfen, hier braucht er keine
Instanz über sich anzuerkennen; in metaphysischer Hinsicht
soll schließlich jede einzelne Deutsche ganz-existentiell-ver-

3 Philosophie, II, S. 247.



H. van Oyen, Verantwortungsgefühl im modernen Denken 299

einsamt die Erfahrungen des großen Unheils sich zur inneren
Katharsis zu eigen machen.

Sie werden einverstanden sein, sehr verehrte Anwesende,
wenn ich sagte, daß wir uns in den kritisch-existentiellen
Strukturen in einem ganz anderen Klima bewegen als in den
ontologisch-sachlichen. Es wird hier wieder der Mensch als
Einzelner, als Ich, als Selbst angesprochen; es geht um Freiheit

zur Gemeinschaft, wobei geprüft wird, in wieweit der
Einzelne sich in notwendigen Verstrickungen auf schuldige
Weise an den Mitmenschen bindet; die Dimensionen der
Existenz verlieren sich in den Grenzsituationen in der Richtung
des antinomischen, unaussprechbaren, nur chiffregemäß
anzudeutenden Gebiets der Transzendenz. Diese Transzendenz
ist aber nicht der dunkle Abgrund, in dem alles versinkt,
sondern das Ineffabile, das von oben über uns ist; äußerst
bezeichnend ist hier wohl der Satz aus der «Philosophie»:
«Grade im Ursprung meines Selbstseins, in dem ich die
Notwendigkeiten des Natur- und des Sollensgesetzes zu übergreifen

meine, bin ich mir bewußt, mich nicht selbst geschaffen zu
haben.» 4 Wo ich ganz ich seihst bin, hin ich nicht mehr nur
ich selbst. Die nach unten gerichtete Transzendenz, die
Transzendenz des Sartreschen Denkens, ist im kritisch-existentiellen

Denken als eine zum Göttlichen hin, eine Transzendenz,
um die Bezeichnungen von Jean Wahl zu benützen, zu
verstehen. In dieser Bezogenheit der Freiheit des Selbst über die
Kommunikation zur Transzendenz hin bekommt das Gefühl der
Verantwortung eine reiche Differenzierung, die wir am
Beispiel des aus der deutschen Situation geschriebenen Buches
über die Schuldfrage verdeutlichen konnten.

Kommen wir nun von der Theologie her zu einer
Konfrontation des Verantwortungsgefühls, wie dieses in der
Philosophie heutzutage auf integrale Weise als menschliche
Daseinsform erörtert wird, dann haben wir das Bedürfnis zu
genaueren Unterscheidungen in dieser Kategorie, als sie bis
jetzt vorlagen. Es gilt da m. E. zu unterscheiden zwischen drei
Aspekten des gegenseitigen menschlichen Verhaltens, die wir
auf franz. in comptabilité, imputabilitê und responsabilité
differenzieren möchten. Gerade für das erste gibt es m. E. im

4 a. a. 0. S. 199.



300 H. van Oyen, Verantwortungsgefühl im modernen Denken

Deutschen kein eigenes Wort, es ist die juridische
Anrechnungsfähigkeit, die engl, liability, holl. aansprakelijkheid, von
Karl Jaspers wohl gemeint mit Haftung, wenn er von politischer

Haftung spricht; daneben gibt es die psychologische im-
putabilité, die Zurechnungsfähigkeit, wobei man einen
Menschen seelisch als «verantwortlich» qualifiziert für eine schon
geschehene Tat, während Verantwortlichkeit im eigentlichen
Sinne, wie sie fortwährend in der Phil, als responsabilité
angedeutet wird, erst einen Sinn bekommt, wenn sie aus dem

moralisch-metaphysischen Bereiche des Geistes verstanden
wird. Bei diesen Unterscheidungen wird es deutlich, daß bei
Sartre immer doch nur von comptabilité die Rede ist, während
er von responsabilité spricht, denn es soll jede Tat und Wahl
dem Menschen eben nur angerechnet werden. Bei der kritisch-
existentiellen Philosophie frage ich mich, oh eigentlich dort
nicht nur immer an imputabilité gedacht wird, wenn von
Verantwortlichkeit gesprochen wird; denn der Mensch ist dort
eben seelisch («existentiell») zurechnungsfähig für sein Handeln,

und je tiefer die Erhellung des existentiellen Bewußtseins

sich klärt, desto intensiver wird ihm die Zurechnungsfähigkeit

seines Daseins der Kommunikation und der
Transzendenz gegenüber bewußt. Obwohl das Ontologische hier
allerdings fernliegt, kann man schon sagen: In dieser
Philosophie ist der Mensch verantwortlich. Das ist es nun aber,
was man nach der sehr richtigen Feststellung des holländischen

Ethikers de Bussy gerade bei der wahren Verantwortlichkeit

nie sagen kann. Die wahre responsabilité deutet eben

an: der Mensch wird zur Verantwortung gestellt, moralisch,
metaphysisch. Bei der comptabilité kann man sagen: man ist
anrechnungsfähig; der Richter konstatiert aus einer
Tatsachenkonstellation heraus: diesem Angeklagten ist diese kriminelle
Handlung anzurechnen, insoweit er zurechnungsfähig ist. Das
Juridisch-Naturrechtliche geht von einer ontologischen
Gegebenheit aus und rechnet höchstens mit psychologischen
Bedingungen. Es geht um Kausal-Beziehungen.

Ganz anders aber steht es mit der Responsabilität, und hier
greift die Theologie in die Diskussion ein. Sie durchschaut,
daß man eben nicht auf ontologische Weise sagen kann (oder
es nur uneigentlich sagen kann): ich bin verantwortlich; es



H. van Ogen, Verantwortungsgefühl im modernen Denken 301

kann dies eben nur aus einem Bekenntnis heraus anerkannt
werden: ich habe Antwort zu geben demjenigen, der mich zur
Antwort oder wozu ich gestellt bin aufgerufen hat wie Eltern
den Kindern, der Pfarrer der Gemeinde gegenüber. Was
bedeutet das nun aber als Daseinsform des Menschlichen?
Gabriel Marcel hat in seiner Philosophie den Begriff der
«invocation» als notwendige Bedingung eingeführt zum Verständnis

des menschlichen Wissens um ein Antwort-geben-Müssen
an seinem Schöpfer. Aber mit dem Begriff der invocatio, des

göttlichen Anspruchs, kommen wir aus der Sphäre des
naturrechtlichen Denkens und seines comptablen Schuldbegriffes
heraus, zu ganz neuen Wertungen der uns schon oft begegneten

Kategorien von Ich, Freiheit, Kommunikation, Schuld
und Transzendenz. Dort, wo der Mensch sich schöpfungsgemäß

zur Verantwortung gestellt weiß, weiß er sich
angesprochen, es wird das Wort an ihn gerichtet, der Wille Gottes
wird kundgetan, die Bibel als Wort Gottes kommt hier in
Sicht. Professor Jaspers hat letztes Jahr auf der Europa-
Konferenz in Genf gesagt: «A la lettre: sans la Bible, nous
glissons dans le néant.» 5 Wenn ein wahrhafter Philosoph so
etwas sagt, ist das kein Gelegenheitswort, sondern ein
Bekenntnis, das aber seine tiefen Konsequenzen hat. Und so etwas
kann man tatsächlich nur von der Bibel sagen; es hat keinen
Sinn zu sagen: ohne Goethe oder ohne Dostojewskij rutschen
wir ins Nichts hinab. Es bedeutet eben, daß uns in der Bibel
eine göttliche Gnade erwiesen ist, wodurch wir erst verstehen
lernen, was Verantwortlichkeit bedeutet, wie die invocatio zu
erfassen ist von Gott her, worauf wir zu antworten haben und
wodurch erst von Schuld wahrhaft die Rede sein kann, Schuld
primär Gott gegenüber, wenn wir die Antwort schuldig bleiben

und unserem eigenen Willen Folge leisten. Und damit
kommen wir unwillkürlich auf altes und modernes schweizerisches

Denken. Auf altes, insofern von Genf allertiefstes
Denken über die invocatio Dei ausgegangen ist in der Gestalt
Calvins; nirgends liegen noch die kaum aufgedeckten Schätze
reicher wie hier. Um ein Wort herauszugreifen: «L'Ecriture
use ce mot de Vocation, pour monstrer, qu'une façon de vivre
ne peut estre bonne ni approuvée, sinon que Dieu en soit

5 L'Esprit européen, p. 319.



302 H. van Oyen, Verantwortungsgefühl im modernen Denken

autheur. Et ce mot de Vocation aussi est à dire appel; et cest
appel emporte que Dieu face signe du doigt et qu'il dise à un
chascun: Je veux que tu vives ainsi ou ainsi.» 6 Hier ist invo-
catio Wort Gottes, im Willen Gottes kundgetan. Auf modernes
schweizerisches Denken, insofern die Schweizer Theologie der
letzten Jahrzehnte sich eigentlich im Grunde nur um diese
tiefmenschliche Problematik bemüht hat: Wie stehen wir in
Verantwortung, was ist das Wort, das erst zu uns gesprochen
wurde, durch das wir Bewußtsein einer zu gebenden Antwort
haben könnten, und wie ist eben die Antwort zurückzugeben?
Die Schulen sind hier auseinander gegangen in anthropologischen

Distinktionen, und wir können das jetzt nicht ausführen.
Tatsache ist aber, daß sie dort auch noch beieinanderstehen,
wo es um ein Bekennen geht, daß nur in der Offenbarung
Gottes ein Wort Gestaltung bekommt, wodurch es dem
Menschen gegeben ist, in Freiheit zu stehen, Gemeinschaft miteinander

zu üben, auf Erfüllung zu hoffen. Nur die Offenbarungsgestaltung

in Jesus Christus schließt die Möglichkeit ganz aus,
daß am letzten Ende der Mensch doch allein sein würde,
scheitern könnte und keine Antwort mehr zu geben hätte, die
zu seinem Menschsein gehörte; nur hier ist Bezogenheit auf
Gott wahrhaft vollzogen.

Dieses zu erhellen, hat sich schweizerisches modernes
theologisches Denken bemüht, und eine Welt, die in höchster
Unsicherheit ist über die Fragen von Schuld und Verantwortlichkeit,

sollte schon darauf hören. Denn es würde dann klar
werden, daß das Hören auf die biblische Botschaft, wo es um
Verantwortlichkeit geht, über die naturrechtlichen und
juridischen Aspekte hinausführt, worin Völker und Länder
einander in Zurechnungsfähigkeit haftbar machen und die an
sich schon ihre Notwendigkeit haben. Das Hören auf die biblische

Botschaft entdeckt eine andere und wirklich erlösende
Perspektive, in der man aufeinander als Nächster angewiesen
ist. Es ist schon wahr: höchstens juridisch-politisch können
Völker einander kollektiv haftbar machen; moralisch fallen sie
schon als einzelne Individuen auseinander, und es ist ein
Unrecht z. B. Widerstandsleuten oder deutschen Juden trotzdem
eine völkische Schuld anzurechnen. Es gibt aber vom bibli-

6 C. R. XLVI, 210.



H. van Oijen, Verantwortungsgefühl im modernen Denken 303

sehen Verantwortungsgefühl aus ein Wissen um eine
gemeinschaftliche Schuld, die nicht moralisch oder metaphysisch noch
weniger juridisch zu fundieren ist; diese, daß man als Nächster
in die Sünden der anderen verwickelt ist und zugleich zur
gegenseitigen Solidarität und Kommunikation aufgerufen und
angesprochen ist. Das impliziert aber auch, daß jede Wahl, die
eine wirkliche, eine existentielle Antwort an Gott enthielt,
eben nur Gnade ist, wodurch Gott uns aus der Versuchung rettet
und zum Werkzeug seiner Hand bereitet. Ich gedenke des
schönen Wortes des englischen Autors H. D. Lewis in seinem
Buche «Morals and new Theology»: «The more we are
induced to think of one another in the light of Christ's revelation
of the brotherhood of men, the more we shall find ourselves
to be involved in the sins of others.» 7 Hier eröffnet sich also
doch ein Kollektivbewußtsein der Verantwortlichkeit, aber eine
Kollektivität, die eben im Corpus Christi, in der Vergebung,
in der Buße, in der Hilfsbereitschaft, in der Gemeinschaftsbildung

ihre Realität hat. Hier liegt die Aufgabe einer christlichen

Ethik. Ueber die Stufen von ontologisch-sachlicher und
kritisch-existentieller Verantwortung schaut die Theologie
eine Verantwortung aus dem Glauben. Hier könnte man von
Verantwortung aus kirchlicher Existenz sprechen, insoweit
das kyriake eben auf die Existenz aus dem Herrn, aus dem

kyrios hinweist, nur daß eben das Kirchliche hier nie irgendeine

Selbstrechtfertigung der Welt gegenüber meinen kann,
sondern bloß ein Stehen in der vocatio, die im Worte Christi,
des kyrios, Gestalt hat.

Wenn so Verantwortung im modernen Denken erhellt werden

kann als vocatio von Gott her in unserem Dasein, dann
ist es eine große Aufgabe, hier zu diesem Dienst mitberufen zu
sein an einer Universität, deren Denker, theologisch und
philosophisch, ja in einem Volke, dessen geistige Führer sich
dermaßen um die Klärung menschlicher Verantwortung
bemüht und sie sich zur Lebensaufgabe gemacht haben. Daß ich
zu diesem Ruf von Holland aus ja sagte, ist gewiß nur zu
verstehen aus dem Vertrauen heraus, daß der Schweiz die
Bemühung um tiefste Verantwortlichkeit ein ernstes Anliegen ist,

7 p. 85.



304 Rezensionen

und so dürfen auch in dieser Stunde ein schwergeprüftes Volk
und ein sehr verschontes Volk einander die Hände reichen.

Basel. Hendrik van Oyen.

Rezensionen
Eduard Schweizer, Das Leben des Herrn in der Gemeinde

und ihren Diensten, eine Untersuchung der neutestament-
lichen Gemeindeordnung (Abhandlungen zur Theologie des

Alten und Neuen Testaments, hrsg. von W. Eichrodt und
0. Cullmann, Nr. 8), Zürich, Zwingli-Verlag, 1946, 152 S.,

Fr. 8.50.

Der erste Teil der Arbeit behandelt das Wesen des nt.liehen
Dienstes. Der Verf. legt hier gut und klar dar, daß das Amt
in der Gemeinde des NTs nicht ein Amt ist in unserem Sinn
von Machtbefugnis, sondern nur ein Dienst, der sich auf die
Brüder und damit den Herrn bezieht und in Unterordnung
unter diesen stattfindet. Dies kommt schon darin zum
Ausdruck, daß das nt.liche Wort für das Gemeindeamt biaicovia

und nicht eins der im Profangriechischen üblichen Wörter für
«Amt» ist. Dieser Dienst ist aber Gnade, über die der Träger
des betreffenden Dienstes nicht selbst verfügen kann; es ist
der Herr selbst, der in ihm redet und wirkt (Rom. 15, 18;
1. Kor. 15, 10). Erst in den Pastoralbriefen wird von den
Charismen als etwas, was in seinem Träger ist, gesprochen
(1. Tim. 4, 14; 2. Tim. 1, 6); damit ist aber die Gefahr des
falschen Verständnisses des christlichen Amtes als einer
verfügbaren Gabe schon da (S. 81). Ferner macht das NT keinen
Unterschied zwischen «religiösen» und «administrativen»
Diensten; auch die «Hilfeleistung» ist Gnadengabe des Herrn
und genau so wichtig wie etwa die Glossolalie. Anderseits sind
die Charismen der Prophétie und der Lehrtätigkeit nicht
besonders herausgehobenen Charismatikern vorbehalten,
sondern können grundsätzlich von jedem Gläubigen erworben
werden (1. Kor. 14, 5. 24. 39; Kol. 3, 16; Hebr. 5, 12; Jak. 3, 1;
S. 57 f.). Eine Scheidung zwischen Klerus und Laien ist somit
mit der urchristlichen Auffassung des Gemeindedienstes
unvereinbar.


	Verantwortungsgefühl im modernen Denken

