
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 4

Artikel: Die Philosophie der Erscheinung und der christliche Glaube

Autor: Barth, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


H. Barth, Die Philosophie der Erscheinung und der christl. Glaube 271

der Apostel den Unterton mitschwingen läßt, nämlich die
Ueberzeugung, daß sie eine kranke, dem Untergang geweihte
Erscheinung ist.70 Diese Auseinandersetzung wirkt durch ihre
in lapidaren Sätzen sich äußernde Wucht und Eindringlichkeit
sowie durch ihre in das Schema einer kunstvollen Rhetorik
eingespannte Gedankenordnung besonders kräftig. Es ist keine
proletarische Revolution, sondern eine auf die innere
Umwandlung ausgerichtete Dynamik, wenn Christus als
Anfänger einer neuen Geisteswelt vorgeführt wird, in der die
«Törichten» als richtige Philosophen erscheinen, in der Christus

gegenüber den Ungerechtigkeiten der gewaltsamen Mächtigen

den Unterdrückten eine höhere Gerechtigkeit verschafft,
die mit dem Brandmal der Unreinigkeit von Hause aus
Gezeichneten heiligt, ihnen dadurch einen wirklichen Adel
verleiht und sie aus der Nichtigkeit der Knechtschaft in das
bleibende Sein der Freiheit heraufführt.

Ist unsere Auslegung richtig, so wird man nicht bloß den

rhetorischen, antithetisch durchgeführten Parallelismus des

ganzen Abschnittes bewundern, sondern es werden die oben
angeführten, einander widerstreitenden Ansichten der
bisherigen Exegese über den Inhalt und die Reihenfolge der
grundlegenden Begriffe eine Klärung finden können.

Wien. Josef Bohatec.

Die Philosophie der Erscheinung
und der christliche Glaube.

Vortrag in Groningen, Utrecht, Leiden und Amsterdam
vom 19. his zum 22. April 1948.

«Philosophie der Erscheinung» soll mit dem christlichen
Glauben konfrontiert werden. Was bedeutet dass? Was ist
«Philosophie der Erscheinung»? Ist hier etwa eine neue
Philosophie erfunden worden, die ein neues Prinzip entdeckt hat:
das Prinzip der «Erscheinung»? Und nun würde der erstaunten

Welt eine große Neuigkeit verkündigt: Alles, was ihr bis
dahin als ein Seiendes vorgestellt habt, ist im Grunde «Er-

70 Vgl. das zu 7, 31 Gesagte.



272 H. Barth, Die Philosophie der Erscheinung

scheinung». Was man nur immer denken kann, läßt sich auf
«Erscheinung» zurückführen. Denn «Erscheinung» ist der
endlich gefundene Schlüssel zu aller Erkenntnis.

Nicht in diesem Sinne sprechen wir von «Philosophie der
Erscheinung». Es gilt nicht, ein neues Grundprinzip zu
proklamieren, um mit ihm in der Welt der Philosophen eine
kleine Sensation zu bewirken. Hier wird nicht eine Philosophie
vertreten, die wie eine grelle Reklameinschrift durch ein neues,
überraschendes Stichwort für einen Moment die Aufmerksamkeit

auf sich ziehen will. «Philosophie der Erscheinung»
bedeutet ja nicht ein Bekenntnis, für das wir um Anhänger werben

würden. Wenn wir in der Philosophie überhaupt von
«Bekenntnis» reden dürfen, dann bekennen wir uns zu einer
philosophischen Erkenntnis, die keinen sensationellen Charakter
hat, indem sie tief in der Ueberlieferung der Philosophiegeschichte

wurzelt. Wir meinen damit eine Philosophie, die sich
im Horizonte dieser Ueberlieferung hält und doch nicht darauf
verzichtet, neuen Fragestellungen Raum zu geben.

«Erscheinung» ist noch kein Inhalt der Philosophie,
sondern ein Thema philosophischer Untersuchung. Der thematische

Begriff der «Erscheinung» hat aber freilich in unsern
Augen eine philosophische Bedeutung, die nicht leicht
überschätzt werden kann. Das Denken unserer gegenwärtigen
Existenzphilosophie bewegt sich mit der ihr eigentümlichen
Leidenschaft um den Begriff der «Kontingenz», der ihr zum
Wahrzeichen geworden ist in ihrer Gegenstellung gegen die
Totalitätsansprüche eines wissenschaftlichen Rationalismus,
so gut wie einer spekulativ-idealistischen Zusammenschau
alles Seienden im Sinne Hegels. «Kontingent» ist ein Seiendes,
sofern es in seinem Sein-Können auch nicht sein kann; es
schwebt zwischen Sein und Nicht-Sein in dem schattenhaften
Mittelreiche der Möglichkeit. Eine bedrohliche Bedeutung
gewinnt aber der Begriff der «Kontingenz», wenn er von der
zeitgemäßen Philosophie zur Auslegung der Existenz des
Menschen in Anspruch genommen wird. Der Mensch ist für
diese Philosophie kontingent nicht nur in dem, was er «ist»,
sondern in dem, wozu er sich entscheidet. Im Sinne absoluter
Kontingenz wird auch seine Freiheit verstanden: in seiner
Entscheidung entscheidet sich der Mensch zu einem reinen



und der christliche Glaube 273

Sein-Können, das seinem Wesen nach immer auch nicht sein
kann.

Die gegenwärtige Philosophie hat nur allzu guten Grund,
auf den Begriff der «Kontingenz» so großes Gewicht zu legen.
Allzulange stand die Philosophie und mit ihr das Selbstverständnis

des Menschen im Banne irgendeiner Determination
der Vernunft — einer Vernunft, die scheinbar nicht anders
gedacht werden durfte, als daß sie Welt und Leben durch
Prinzipien und Begriffe in logischer Bestimmung beherrscht.
Allein die so notwendige Berufung auf die Kontingenz wirkt
sich doch nur in beschränktem Maße zu einer wahrhaften
Erhellung der Problemlage aus. Indem die Existenzphilosophie
auf die Kontingenz alles Seienden hinweist, scheint sie eines
zu übersehen: daß «Kontingenz» nicht mehr als ein logisch-
ontologisches Prinzip bedeutet — das logisch-ontologische
Gegenprinzip gegen das Prinzip einer rationalen Determination

des Seienden, das Prinzip der Negation einer so verstandenen

«ratio», in dem eine «Möglichkeit» gewahrt wird, die
sich jener Determination entzieht.

Für eine Philosophie, die sich ihrer Aufgabe bewußt ist,
geht es aber nicht nur darum, den Begriff der «Kontingenz»
zu rechtfertigen und zu retten. Noch wichtiger als der Begriff
der «Kontingenz» als solcher ist für die Philosophie zu wissen,
was denn dieser Begriff begreift, zu erkennen, was es ist, das
als «kontingentes» Sein ausgesagt werden muß. —Worin meinen
wir «kontingentes» Sein zu erkennen? Ich denke wohl in
demjenigen Sein, das wir als «konkret», als «da-seiend», als «wirklich»

bezeichnen. Dies ist doch wohl wesentlich, daß uns mit
dem Begriffe der «Kontingenz» die wirkliche, sinnlich erfahrbare

Welt vor Augen tritt und mit ihr das Dasein des
Menschen, indem wir von der Wirklichkeit der Welt und des
Menschen mit gutem Grunde die Feststellung machen, daß sie aller
rationalen Ableitung grundsätzlich und endgültig unzugänglich

bleiben.
Was wir aber die erfahrbare Wirklichkeit des Welt-Seins

nennen, beruht auf ihrer «Erscheinung». Und die Wirklichkeit
des Menschen ist daran erkennbar, daß er «in die Erscheinung

tritt». — Würden wir «Wirklichkeit» allzu unbedacht als
«Realität» auslegen, dann würden wir einem kritischen Den¬

is



274 H. Barth, Die Philosophie der Erscheinung

ken allerlei Angriffsflächen bieten. Denn «Realität» weist auf
«res» und damit auf eine dinglich verstandene Wirklichkeit
zurück. Nur eine natürliche, unkritische Ontologie darf es sich
aber gestatten, das Wirkliche sich als «Ding» vorzustellen und
ihm damit die abgerundete, in sich geschlossene Seinsweise
zu verleihen, in der es einer natürlichen Weltauffassung vor
Augen steht. «Realität» setzt die Vorstellung des «Dinges»
voraus. Darum ist dieser Begriff geeignet, uns im Hinblick
auf die Bedeutung des Wirklichen irrezuleiten.

Von der «Kontingenz», von der «Realität», vom «Wirklichen»

müssen wir zurückgehen auf die «Erscheinung». Die
kosmische Realität siderischer und terrestrischer Ordnung,
die dem Menschen von alters her die Anregung zur
Wissenschaft gegeben hat — worin sollte sie bestehen als in
der «phänomenalen» Wirklichkeit, als in der «Erscheinung»,
die nun allerdings nicht auf weitere Seinsprinzipien zurückgeleitet

werden kann? «Erscheinung» ist ein Letztes, das aller
Erklärung unzugänglich ist. Es kann keine Definition der
«Erscheinung» geben, weil es keine Bedeutung von «Erscheinung»

gibt, die aus andern, vorgegebenen Begriffen aufgebaut
werden könnte. Was wir mit «Erscheinung» meinen, kann
höchstens umschrieben werden, etwa indem wir hinweisen auf
die sinnliche Erfahrung, in der uns Erscheinung zu erscheinen

scheint. Begriffe wie «Kontingenz», «Dasein», «Wirklichkeit»

gewinnen nur dadurch einen erfüllten Sinn, daß sie als
Auslegungen oder Bestimmungen von «Erscheinung» verstanden

werden.

Erscheinung darf nicht zum «Dinge» verdichtet werden.
Sie hat nicht jene in sich selbst ruhende, beinahe absolute
Seinsweise, wie wir sie mehr oder weniger bewußt dem

«Dinge» und der dinglichen Realität beilegen. Erscheinung ist
aber auch nicht eine Außenseite der Dinge. Einem platonischen
oder christlichen Spiritualismus lag es jederzeit nahe,
Erscheinung auf die defiziente Bedeutung des «Scheines» zu
reduzieren und ihr keinen größern Seinsgehalt als denjenigen
eines «äußern Aspektes» der «wahren» Wirklichkeit
zuzuerkennen. Eine «vergeistigte» Auffassung der Welt und des

Menschen meinte zu allen Zeiten mit der Erscheinung darin
ins reine kommen zu können, daß sie den Bereich der «sinn-



und der christliche Glaube 275

liehen Phänomene» einer Stufe ontologischer Minderwertigkeit
zuwies, mit der Berufung auf den «trügerischen» Charakter
der Erscheinung, demzufolge wir von den sinnlichen Phänomenen

über das, «was wirklich ist», nur allzuoft hinweggetäuscht

werden. — Steht es aber wirklich so, daß Erscheinung
als solche uns irreführt? daß Erscheinung über die «wahre
Wirklichkeit» sich ausbreitet wie ein schillernder und
glänzender Schleier, von dessen Lichtwirkungen wir geblendet
sind? Dürfen wir uns Erscheinung als einen farbenreichen,
bezaubernden Vordergrund vorstellen, dessen sinnliche Fülle
und Mannigfaltigkeit wir erst durchschauen müßten, um zu
der gediegenen, übersinnlichen Realität der Dinge durchzudringen,

in der wir allem Sinnentruge enthoben sind? Sind wir
genötigt, in Anlehnung an einen berühmten Satz von Kant,
Erscheinung in Gegensatz zu stellen zu «dem, was erscheint»,
indem wir dann in der Erscheinung so etwas wie die Entäußerung

eines wirklichen Seins, das hinter ihr liegt, zu erkennen
meinen?

Es ist uns verboten, das Problem der Erscheinung in dem
Sinne aufzuwerfen, daß wir über die Erscheinung hinausdenken

auf ein Seiendes, dessen Oberfläche sie alsdann darstellen
würde. Wir dürfen der Erscheinung nicht eine Hypostase
wirklichen Seins zugrunde legen, wobei dann angenommen würde,
daß sich dieses wirkliche Sein in der Erscheinung entweder zu
erkennen gebe oder uns umgekehrt über sich selbst in die Irre
führe. Denn wie könnten wir uns eine Wirklichkeit, die der
Erscheinung zugrunde liegt, sei es auch nur als Möglichkeit,
vorstellen, wenn wir von der Erscheinung absehen, die ja dann
nur als ein Exponent dieses Wirklichen in Frage kommen
dürfte? Weil Wirklichkeit auf Erscheinung beruht und
Erscheinung voraussetzt, darum ist es uns nicht möglich, sie
selbst wiederum aus einem Wirklichen hervorgehen zu lassen,
das sich in ihr offenbaren oder verhüllen soll. Das Problem der
Erscheinung liegt nicht in einer Mystifikation, so daß wir uns
aufgefordert sähen zu ergründen, was für eine Realität zum
Vorschein kommt, wenn wir versuchen wollten, den Schleier
der Erscheinung von dem hinwegzuziehen, was hinter ihr
verborgen ist. Nicht erst hinter ihr ist ihr Geheimnis zu vermuten.
Ihr Problem darf nicht verschoben werden auf ein verborgenes

18*



276 H. Barth, Die Philosophie der Erscheinung

«Etwas, das erscheint», das wir uns ja ohne Erscheinung gar
nicht denken könnten. Allen wahrhaft «intuitiven» Geistern,
wie z. B. Goethe, ist Erscheinung problematisch genug
gewesen; sie hatten nicht nötig, ihre Problematik erst durch die
Vorstellung eines «Innern der Natur» zu beglaubigen.

Wie kann es denn aber geschehen, daß die Philosophie
nichtsdestoweniger zu einem «Problem» der Erscheinung
gelangt? Läßt denn unser Gedankengang nicht vermuten, daß
die Erscheinung rein auf sich selbst angewiesen bleibt, so-
daß wir vielleicht gar auf einen Phänomenalismus ausmünden,
der alle Erkenntnis zunichte macht? Erscheinung, bei der wir
absehen müssen von «dem, was erscheint», bliebe uns
nunmehr ein «blindes» ontologisches Prinzip, indem ihr alle
Bedeutung und aller Gehalt abgesprochen werden müßte. Wir
erinnern uns an die Sätze der «Kritik der reinen Vernunft»:
«Begriffe ohne Anschauung sind leer; Anschauungen ohne
Begriffe sind blind.» Auf eine «blinde» Anschauung sehen wir
uns scheinbar zurückgeworfen.

Allein es gibt keine «blinde Anschauung». Denn mag die
Anschauung noch so wenig vom Begriffe durchleuchtet sein,
so kann doch angeschaut werden nur «so etwas», d. h. ein
Anschauliches, das so und so bestimmt ist und sich in dieser
Bestimmung von anderer Bestimmung unterscheidet. Anschauung

kann vom Begriffe nicht abgelöst werden. — Dies bedeutet
für die «Erscheinung»: es gibt keine Erscheinung in
grundsätzlicher Ablösung von dem Momente begrifflicher Bestimmung.

Denn es gibt keine Erscheinung, in der nicht «so etwas»
erscheint, als ein «Etwas», das durch einen Begriff in der Identität

seiner Bedeutung festgehalten wird. So gibt es denn auch
für uns ein «Etwas, das erscheint». Wir meinen damit freilich
nicht etwas, das der Erscheinung ontologisch zugrunde liegt,
sondern das, was Erscheinung «bedeutet». Ihre Bedeutung liegt
aber in dem Begriffe, durch den sie bestimmt ist. Wir
unterscheiden von dem «Quod» des Erscheinens der Erscheinung
das «Quid» ihrer im Begriffe festgehaltenen Bedeutung, in
welchem gedacht wird, «was es ist», das in der Erscheinung
erscheint.

Mit dem «Begriffe» tritt auf die Ebene unserer hier
vollzogenen Betrachtung die Erkenntnis, die Vernunft, der Logos.



und der christliche Glaube 277

So dürftig unsere Aussage über die Erscheinung sich immer
darstellen mag, so ist doch eines gewiß: wir haben mit der
«Erscheinung» nicht in dem Sinne ein «irrationales» Prinzip
gedacht, daß wir mit dem Hinweise auf sie aus dem Horizonte
der Erkenntnis überhaupt herausgetreten wären. Erscheinung
ist nicht ein «alogisches» Prinzip. Denn es hat sich herausgestellt,

daß in aller Erscheinung eine Beziehung auf Logos
enthalten ist, sofern das Moment der «Bedeutung» im Hinblick
auf Erscheinung nicht bestritten werden kann. «Begriff» und
«Bedeutung» erschließen den Ausblick auf Wissenschaft, auf
Zusammenhang der Erkenntnis, am Ende auf Philosophie.
Alle Momente, Möglichkeiten und Stufen der Erkenntnis haben
aber zur Voraussetzung ein transzendentales Prinzip der
«Vernunft» — eben dasjenige Prinzip, das uns in aller
klassischen Philosophie an entscheidender Stelle begegnet. —
«Erscheinung» läßt sich zwar grundsätzlich nicht in Begriffe
noch in irgendwelche rationale Beziehungen aufheben. Sie ist
aber insofern nichtsdestoweniger ein Prinzip der Erkenntnis,
als auf sie alle Begriffe und Prinzipien hinbezogen sind. Denn
sie sind — im Sinne Kants — Begriffe und Prinzipien «möglicher

Erfahrung»; und was sollte in der «Erfahrung»
anderes vertreten sein als eben die Erscheinung, sofern sie auf
das hin, «was» erscheint, einer Auslegung zugänglich ist?

Was hat aber eine «Philosophie der Erscheinung» mit dem
Menschen zu tun, dessen Sein zum Thema der gegenwärtigen
Existenzphilosophie geworden ist? — Wir reden von einem «In-
die-Erscheinung-Treten», aus dem wir eine genauere Bedeutung

der «Existenz» zu gewinnen suchen. An dieser Stelle liegt
für uns der Ausgangspunkt für einen Aufbau der «Philosophie
der Existenz». Diese Philosophie kann aber hier nicht einmal
in ihren Grundzügen gekennzeichnet werden. Allzusehr würden

wir uns von dem Ziele unserer Darlegung entfernen, wenn
wir uns — und sei es auch nur eine Strecke weit — auf dieses
Thema einlassen wollten.—Nur dies soll hervorgehoben werden:
wir erkennen die «Existenz» des Menschen nicht in einem rein
spirituellen oder seelischen Dasein, sondern darin, daß er «in
die Erscheinung tritt». So wie uns aber «Erscheinung» nicht
ein Prinzip der Erkenntnisferne bedeutet, so besagt uns jene
Bezogenheit der Existenz auf Erscheinung, die wir bei dem



278 H. Barth, Die Philosophie der Erscheinung

«In-die-Erscheinung-Treten» im Auge haben, nicht eine
Entfremdung der menschlichen Existenz von Sinn und Vernunft.
«Erscheinung» ist das Prinzip äußerster, unüberholbarer
Konkretion. Dies bedeutet aber nicht, daß die in die Erscheinung
tretende Existenz vom sinngebenden Logos losgerissen ist.
Eben die Philosophie der Erscheinung eröffnet den Ausblick
auf eine Existenzphilosophie, die den Menschen nicht einer
sinnlosen Kontingenz preisgibt; bei aller Erkenntnis der
Kontingenz erlaubt sie die Bejahung eines Sinnes der Existenz
und damit eine positive Auslegung der menschlichen Existenzlage.

— Doch es soll bei diesen wenigen Andeutungen sein
Bewenden haben.

Wenn wir das wesentliche Anliegen einer «Philosophie der
Erscheinung» in einem symbolisch-repräsentativen Begriffe
aussprechen wollen, dann dürfen wir erinnern an Kierkegaards

Gedanken über den «Augenblick». Was ist es, das der
«Augenblick» erblickt? Offenbar die Erscheinung. «Augenblick»

ist im Grunde nichts anderes als Erscheinung in ihrem
Erscheinen. Indem sich dieses Erscheinen der Erscheinung
«augenblicklich» ereignet, wird es zum Inbegriff einer schlechthin

gegenwärtigen, einmaligen, unwiederholbaren Wirklichkeit.

Wird diese Wirklichkeit als «Augenblick» verstanden,
dann bedeutet sie freilich mehr als das in der Philosophie der
Gegenwart so bedeutsame «Da-Sein», das als ontologische
Leerstelle der Existenz eine Stätte bietet. «Augenblick» ist das
Da-Sein, sofern es die Erscheinung erscheinen läßt und eben
damit den erfüllten Sinn einmaliger, unableitbarer Existenz
gewinnt. «Augenblick» als Erscheinen der Erscheinung — dies
ist der systematische Gegenpol zum transzendentalen Prinzip
der Begründung möglicher Erfahrung wie zur transzendentalen

Voraussetzung existenzieller Erkenntnis. Auf die im
«Augenblicke» erscheinende Erscheinung ist alles eidetisch-
allgemeine Sein hinbezogen, indem alles Eidos als Bestimmung
möglicher phänomenaler Wirklichkeit zu verstehen ist. Wobei
diese Wirklichkeit zufolge der Einmaligkeit des «Augenblicks»
ihrem Wesen nach nicht in das Eidos eingehen kann! Wirklichkeit

vermag nicht in den Begriff aufgehoben zu werden. *

* Vgl. zum Folgenden vom Verf.: Philosophie der Erscheinung. Eine
Problemgeschichte. Bd. I, Benno Scwabe & Co., Basel, 1947.



und der christliche Glaube 279

Ist die Philosophie in ihrer Geschichte dem einmaligen,
unableitbaren Erscheinen der Erscheinung im «Augenblick»
gerecht geworden? — Wir sehen die antike Philosophie in ihrer
klassischen Lehrbildung einen Weg einschlagen, der uns eben

in die entgegengesetzte Richtung führt. Diese Philosophie ist
der Nachwelt eindrücklich geworden durch eine Grundauffassung

des Seienden, die ihre Größe eben darin zu haben
scheint, daß sie der Aktualität des «Augenblicks» enthoben ist.
Denn die Erscheinung ist ihr wesenlos geworden. — Das
platonische Denken gewinnt einen nicht unwesentlichen Ausgangspunkt

in der polemischen Auseinandersetzung mit dem Phä-
nomenalismus des Protagoras, der die Erkenntnis in der
unmittelbaren Evidenz der Erscheinung sich erfüllen ließ. Diese
Reduktion der Erkenntnis auf das sich selbst bezeugende
Phänomen, von dem am Ende nicht einmal mehr eine Aussage
gemacht werden kann, bedeutete die Preisgabe des Logos an die
momentane sinnliche Empfindung, seine Auflösung in ein
Chaos von phänomenalen Gegebenheiten. Auch der Sophist
hatte auf seine eigene Weise die Bedeutung des «Augenblicks»
begriffen. Sollte sie sich in einem absoluten Positivismus und
Relativismus auswirken?

Gegenüber der sophistischen Anfechtung und Zersetzung
der Erkenntnis vermochte Plato — in geschichtlich grundlegender

Wahrheitserschließung — den Logos zu behaupten. Dieser
platonischen Bewahrung, Verfestigung und Vertiefung der
Erkenntnis, die den Logos als unüberholbare Voraussetzung
aller Erfahrung und alles Denkens einsichtig macht, lag die
große Vision des «Eidos» zugrunde, die in der Lehre von den
«Ideen» als tragende philosophische Erkenntnis ausgesprochen
wurde. Es war die platonische Einsicht in die einzigartige
Bedeutung des eidetischen Seins, mit der Plato der Philosophie
einen neuen Inhalt von unermeßlicher Bedeutung schenkte,
so daß mit ihm der Gang der Philosophiegeschichte wie auf
einer höhern Ebene seinen Fortgang nimmt. — Die Ideenlehre
beruht auf einer Anschauung, auf einer Ein-Sicht, der doch
das Denken nicht fremd wird, indem Denken und Anschauung
bei Plato in einem einzigen Erkenntnisbegriff vereint bleiben.
Diese platonische Ein-Sicht sieht hinein in die konkreten,
sinnlichen Dinge, aber vor allem auch hinein in die Menschen, um



280 H. Barth, Die Philosophie der Erscheinung

in ihnen die eidetische Grundrealität ihres Seins zu schauen.
Dies will sagen: in den Steinen wird das Eidos des Steines
geschaut, in den an der Tafel gezeichneten Figuren die geometrische

Gestalt und in den gerechten Menschen die Gerechtigkeit.

Es selbst, «das Gerechte», wird in «den Gerechten»
geschaut — «das Gerechte», das doch wiederum gedacht wird;
denn es ist — wie wir sagen — ein «Allgemeines», das im
Begriffe begriffen wird. Begriff und Anschauung sind im Eidos
eins.

Die platonische Philosophie hat ihre "Wurzel in der
erhebenden Erkenntnis einer Bedeutung des Seins und des Seienden,

die im eidetischen Grundgehalte alles Wirklichen gefunden

wird. Nicht in der vor Augen liegenden phänomenalen
Gegebenheit erkennen wir, was in Wahrheit «ist». Wir
durchschauen das Phänomen und erblicken ein Sein, das allem
Wandel und aller Gebrechlichkeit der sinnlichen Wirklichkeit
entrückt scheint: das vollkommene, beharrende Sein der «Idee»,
in dem sich uns eine Realität von höherer Dignität erschließt. —
Sollen wir die Idee verstehen als etwas, das «wirklich ist»?
Oder sollen wir sie von ihrem begrifflich-rationalen Gehalte
her zu deuten versuchen? Viel ist darüber gestritten worden.
Wir werden gut tun, der Idee Wirklichkeit oder Realität wohl
zuzuerkennen, aber in dem Sinne, daß «Realität» hier einen

ganz andern Sinn gewinnen muß, als wie wir ihn im Hinblick
auf unsere sinnlich erfahrene Umwelt voraussetzen. Im Eidos
erkennt Plato das in Wahrheit geltende Maß der Realität oder
der Wirklichkeit, das Maß für das, was als «seiend»
anzusehen ist. In welchem Sinne «ist» aber das Eidos? Es «ist»
insofern, als in ihm die Einheit einer Bedeutung vertreten ist,
also im Sinne begrifflich-allgemeinen Seins. Aber in diesem
Sein hat das Eidos nichtsdestoweniger ein Da-Sein. Denn
indem es gedacht wird, wird es auch angeschaut.

Mit der Erkenntnis des eidetischen Seins oder des Seins
der Idee entfernt sich die platonische Philosophie von den
«Phänomenen», die nun einer untergeordneten, minderwertigen

Stufe des Seienden zugehören. Es entsteht das Problem
der «Trennung» der Idee von den Phänomenen, das der Ideenlehre

viel Schwierigkeiten bereitet. Allein unsere Aufmerksamkeit

gilt nicht dem weiteren Ausbau der platonischen Systema-



und der christliche Glaube 281

tik. Nur dies nimmt unser Interesse in Anspruch, daß mit
Piatos Einsicht in das eidetische Sein für die klassisch-antike
Auffassung des Seienden die Grundlage geschaffen worden ist.
Wir dürfen es wagen, von einem spezifisch antiken Begriffe
der «Realität» zu reden, der in der Geschichte der Ontologie
eineheherrschende Stellung einnimmt.—Diese «Realität» ist von
der rationalen Reinheit des Eidos her zu verstehen. Sie beruht
auf der zeitlosen und in sich vollendeten Bedeutungseinheit
begrifflich-rationalen Seins. Allein sie hat wiederum eine
größere Seinsfülle als Begriff, Kategorie, Gesetz, wie sie
vom neuzeitlichen Rationalismus aufgefaßt werden. Denn das
Eidos ist nicht nur denkbar, sondern auch anschaulich; es

ist Gegenstand einer Tiefensicht, die durch die Erscheinung
hindurch den vollkommenen, unveränderlichen, begrifflichrationalen

Grundgehalt der Dinge zu erschauen vermag. Dies
ist es, was wir hervorheben möchten: in der platonischen Idee
begegnet uns eine Weise gegenständlichen Seins, nach der der
Gegenstand der Erkenntnis in einem der Anschauung und
dem Denken gegenwärtig ist.

Diese Vereinung von Anschauung und Denken in der
Erkenntnis einer eidetisch bestimmten Realität bringt den Geist
der antiken Ontologie in vollendeter Weise zum Ausdruck. Wir
wagen diese Aussage, indem wir Aristoteles nicht etwa
übersehen haben — Aristoteles, dessen Ontologie zumeist gerade
als ein Rückschlag gegen Piatos eidetisch gesteigerte
Auffassung des Seienden angesehen wird! Nun ist freilich nicht
zu verkennen, daß die Ontologie des Aristoteles — in ganz
anderm Sinne als diejenige Piatos — eine philosophische
Auslegung der phänomenalen Wirklichkeit bedeutet, und daß ihr
demzufolge die Erscheinung nicht in eine Sphäre der onto-
logischen Minderwertigkeit herabsinken wird. Wohin führt
denn aber die aristotelische Auseinandersetzung mit dem
Problem der Wirklichkeit? Zu einem Begriffe des «wesenhaften
Seins», das in den wirklichen Dingen aufgedeckt wird als der
substanzielle und formale Grundgehalt ihrer Wirklichkeit. Im
Hinblick auf dieses «wesenhafte Sein» wird sich nicht
dasselbe Problem der «Trennung» vom Phänomene stellen, wie es

von der platonischen Dialektik aufgeworfen wird — obwohl wir
auch von einem aristotelischen Problem der «Trennung»



282 H. Barth, Die Philosophie der Erscheinung

wissen! Dieses «wesenhafte Sein» bleibt immerhin der
sinnlichen Wirklichkeit in gewissem Sinne immanent. — Entscheidend

für unsere Untersuchung ist aber die Tatsache, daß auch
das «wesenhafte Sein» des Aristoteles — nicht weniger als die
platonische Idee — eine vom Eidos her gedachte Realität bedeutet

— mag auch das Eidos bei Aristoteles eine andere, reichere
Bedeutung gewonnen haben als wie bei Plato! Die wirklichen
Dinge haben nach Aristoteles die Grundlage ihres Seins in
einer vom Eidos bestimmten, auf dem Eidos beruhenden
Wirklichkeit. Diese eidetisch bestimmte Wirklichkeit des «wesenhaften

Seins» scheint in denjenigen Dingen, die einer einzigen
«Art» zugehören, ein und dieselbe zu sein. Wie es scheint, ist
es ein und dieselbe Realität, die Realität einer «substanziellen
Form», die den verschiedenen Exemplaren einer bestimmten
Art von Organismen innewohnt. Das cwesenhafte Sein» des

Aristoteles, dessen Realität auf der Einheit seiner eidetisch
begriffenen Bedeutung beruht — es liegt in seiner Seinsweise der
platonischen Idee nicht so ferne, wie es uns die historische
Darstellung etwa glaubhaft zu machen sucht. Plato und
Aristoteles sind nach unserer Auffassung weniger unterschieden,
als wie es ihr gemeinhin gezeichnetes Bild vermuten läßt. Denn
auch Aristoteles scheint in die Dinge hineinzublicken, um sie
zu entdecken in dem, was sie in Wahrheit «sind»; und dieser
Einblick erlaubt ihm sie aufzudecken in einem Sein, in dem
sie — wenn wir seine Ontologie zu Ende denken — nicht mehr
ein je Einzelnes, sondern ein Eidetisch-Allgemeines sind. Auch
Aristoteles denkt eine gewissermaßen übersinnliche, eidetisch
begründete, wesenhafte Realität aller Dinge.

Ihre letzte, glanzvolle Zusammenfassung findet die antike
Ontologie im Neuplatonismus. Bei Plotin gelangt die von uns
ins Auge gefaßte klassisch-antike Auffassung des Seienden

zu derart eindeutiger Vollendung, daß ihm das eidetisch
bestimmte Sein, wie es sich in den hypostatischen Seinsordnungen
ausbreitet, zum fraglosen Maßstab aller Wirklichkeit geworden

ist. Gegenüber dem Einen, dem Geiste, der Seele bedeuten
die Phänomene nicht mehr als Schatten und Spiegelbilder. Im
Neuplatonismus erkennen wir einen Höhepunkt der Entfernung

der Philosophie von der Erscheinung, die hier den
Inbegriff der Abkehr vom Geiste darzustellen scheint. Indem nun



und der christliche Glaube 283

die Philosophie des Mittelalters einerseits im Neuplatonismus,
andrerseits in Aristoteles ihren Nährboden findet, übernimmt
sie als geistiges Erbe weithin auch das klassisch-antike
Realitätsbewußtsein, das so wenig in der Lage ist, der Erscheinung
eine gewichtige Bedeutung zuzuerkennen. Diese Nachwirkung
antiker Ontologie führt das mittelalterliche Denken freilich in
fast unlösbare Schwierigkeiten: wir meinen die Wirrnisse des

Universalienstreites, in denen die wahre Bedeutung der «Realität»

auf dem Spiele steht. In seiner Auffassung des
wirklichen Seins wird das Mittelalter aber immer unsicherer; denn
auf dem Umweg über die arabische Philosophie unterliegt es

Einflüssen, die einer unangefochtenen Vorherrschaft der
antiken Denkweise erfolgreich in den Weg treten.

Die arabische Philosophie des Mittelalters war auf dem

Umweg über den Islam vom Alten Testamente her inspiriert.
Dies zeigt sich daran, daß sie sich genötigt sah, mit dem
Begriffe der «Schöpfung» ins reine zu kommen. Es liegt aber
im Wesen dieses Begriffes der «Schöpfung», daß er in der
antiken Philosophie keine Stätte finden konnte. Denn was in
der Schöpfung von Gott geschaffen worden ist, das ist die
phänomenale Wirklichkeit des Welt-Seins, die im Schöpferworte
aus dem Nichts hervorgerufen wird. DieseWelt der Erscheinungen,

die in der Schöpfung zur sichtbaren und greifbaren
Wirklichkeit wird, erfreut sich einer ganz anderen Weise des Seins,
als wie sie uns im «seienden Sein» der klassischen griechischen

Philosophie begegnet. Das Sein der geschaffenen Welt
ist nicht ein eidetisch geläutertes Sein; ihr Sein liegt in der
je einmaligen, hic et nunc erscheinenden Erscheinung. —
Indem die Philosophie des Mittelalters sich auf den Schöpfungsgedanken

zurückbezieht, wird ihr ein vom antiken Denken
abweichender Einschlag zu eigen werden. Ihr wird in den

Blickpunkt treten die Wirklichkeit singulären, konkreten Seins,
das zu dem Nicht-Sein, aus dem es hervorgerufen ist, nicht in
einem Verhältnis dialektischer Kontinuität stehen kann. Neue,
der Antike fremde Begriffe werden in der mittelalterlichen
Ontologie auftreten, die ein wesentlich verändertes Weltbewußtsein

zu erkennen geben. Die geschaffene Welt ist als solche
bestimmt durch die Begriffe der «Existenz» und der «Kontingenz».



284 H. Barth, Die Philosophie der Erscheinung

Dem christlichen Mittelalter ist es nun freilich nicht
gelungen, die Existenz und die Kontingenz des Welt-Seins in
einer neuen, in sich geschlossenen ontologischen Systematik
zu verarbeiten und mit dem neu gestellten Problem des Seins

fertig zu werden. Aber auch von der Philosophie der Neuzeit
würden wir vergeblich erwarten, daß ihre Lehre vom Sein von
dorther ihr Gepräge gewinnen könnte. Der cartesianische
Rationalismus, in dem das mathematische Weltbewußtsein der
erwachenden Neuzeit seinen philosophischen Ausdruck findet,
ist alles andere als eine «Philosophie der Erscheinung», indem
die sinnlichen Qualitäten des Gegenstandes ja in die reine
Ausdehnung aufgelöst werden. Die Philosophie der Aufklärung
kommt in Leibniz der phänomenalen Wirklichkeit allerdings
wiederum näher, aber ohne dem Sein der Erscheinung gerecht
zu werden. Immerhin können wir sowohl an Descartes wie an
Leibniz ersehen, daß weder die «Existenz» noch die «Kontingenz»

in der klassischen Philosophie der Neuzeit in Vergessenheit

geraten ist. — Die Philosophie des nachkantischen
Idealismus dagegen ist in ihrer Systematik geradezu darauf
angelegt, das Problem der Erscheinung und mit ihm Existenz
und Kontingenz in ihrer durchgreifenden Bedeutung unsichtbar

werden zu lassen. Indem Hegel Begriff und Wirklichkeit
in ein Verhältnis dialektischer Kontinuität versetzt, entfaltet
er eine Ontologie, die von jeder Existenzfrage letztlich
unangefochten bleiben muß.

Wenn uns in dem eindringlichen, dialektisch zugespitzten
Worte Kierkegaards der Protest des christlichen Denkens
gegen den Totalitätsanspruch der spekulativen Philosophie
vernehmbar wird, dann können wir nicht verkennen, daß dieser
Widerspruch eng mit dem Problem einer «Philosophie der
Erscheinung» verknüpft ist. Der schon in Erinnerung
gerufene Begriff des «Augenblicks» läßt uns auf diesen
Zusammenhang aufmerksam werden. Kierkegaard, der ja nicht in die
Reihe der eigentlichen Philosophen gerechnet werden kann,
erinnert uns aber auch daran, daß das letzte Wort über die
«Erscheinung» nicht notwendig von der Philosophie gesprochen

wird. Wenn wir die Geschichte der Philosophie
überblicken, dann müssen wir einsehen, daß von einer abschließen-



und der christliche Glaube 285

den Auseinandersetzung des philosophischen Denkens mit dem
Problem der Erscheinimg offenbar nicht die Rede sein kann.
Denn wo sich die Philosophie in ihrer Geschichte ausdrücklich

der Erscheinung zuwendet, um auf ihre unmittelbare
Evidenz hinzuweisen — im positivistischen und empiristischen
Phänomenalismus —, da wird die Tiefe des philosophischen
Gedankens an diese Evidenz preisgegeben, und die Philosophie
ist nahe daran, sich selbst aufzuheben. Nun denkt aber wohl
niemand daran, im Hinblick auf die dem Menschen gestellten
Probleme und insbesondere auf ein so fundamentales Problem
wie das der Erscheinung ausschließlich die Philosophie zu
Rate zu ziehen. Gibt es nicht über die Philosophie hinaus
Erkenntnismöglichkeiten, die von keinem einsichtigen Menschen
ernstlich in Frage gestellt werden? Müßte man zu einer
vollständigen Erhellung des Problèmes der Erscheinung nicht
auch die Literatur und vor allem die bildende Kunst mit in
Rücksicht ziehen? Wäre nicht im Hinblick auf dieses Problem
auch von GoetheWesentliches zu lernen?—Wenn wir aber nach
Seiten der säkularen Bildung über die Philosophie hinaus
unsern Horizont offenhalten, dann ist nicht einzusehen, wieso
wir uns grundsätzlich jener andern Erkenntnisquelle
verschließen dürften, die uns in der biblischen Offenbarungsurkunde

angeboten wird. Sollte uns etwa «die Vernunft» solche
Ausschließlichkeit gebieten? Es gibt aber keinen fertigen, ein
für allemal gegebenen Maßstab der «Vernunft», an dem wir
diese Urkunde messen könnten und der uns dann vielleicht
verbieten würde, ihre Stimme überhaupt anzuhören.
«Vernunft» ist nicht ein in sich geschlossener Rahmen, in den wir
die Erkenntnismöglichkeiten einer bestimmten Ordnung
einfügen dürften. Wir müssen «Vernunft» vielmehr als einen
offenen Begriff ansehen, einen Begriff, den wir nicht zur
Verfügung haben, indem wir ja nicht — wie es der Rationalismus
meinte — überblicken können, was der «Vernunft» entspricht
und was ihr zuwiderläuft. Der «Logos» ist nicht eine Fähigkeit

des Menschen! Logos ist Erkenntnis; und wie dürften wir
es wagen, der Erkenntnis und der Erschließung von Wahrheit
irgendwo eine absolute Grenze zu setzen? So hat denn die
Philosophie keinen Anlaß, etwa im Namen der «Vernunft»



286 H. Barth, Die Philosophie der Erscheinung

die Möglichkeit einer Wahrheitserschließung durch die Hl.
Schrift grundsätzlich in Abrede zu stellen.

Schon am Begriffe der «Schöpfung» konnten wir darauf
aufmerksam werden, daß das biblische Denken — im
Unterschiede zur griechischen Philosophie — eine Beziehung zur
Erscheinung erkennen läßt, die am Ende auch für die
Philosophie bedeutsam werden muß. Von der Welt und vom
Menschen wird in der Schrift nicht eine eidetisch bestimmte
Realität, sondern die konkrete Existenz zur Sprache gebracht.
Diese Einsicht einer Erscheinungsnähe des biblischen Denkens

wird aber verstärkt und vertieft, wenn wir uns dem
Neuen Testamente zuwenden.

«Was von Anfang an war, was wir gehört haben, was wir
gesehen haben mit unsern Augen, was wir betrachtet und
unsere Hände betastet haben, vom Worte des Lebens — und das
Lehen ist erschienen, und wir haben gesehen und bezeugen
und verkündigen euch das ewige Leben» (1. Joh. 1, 1—2) — so
wird uns der Erkenntnishorizont der neutestamentlichen
Offenbarung umschrieben. Der Raum der neutestamentlichen
Erkenntnis breitet sich aus im Bereiche einer sinnlichen
Erfahrung, die zur Stätte der Erscheinung ewigen Lebens wird.
Von solcher Erscheinung gibt das Neue Testament Kunde.
«Und das Wort ward Fleisch und wohnte unter uns; und wir
sahen seine Herrlichkeit...» (Joh. 1, 14). — In seinem Buche
«Der Augenzeuge» hat Markus Barth die biblischen Schriften

unter dem eigenartigen Gesichtspunkte in Untersuchung
gezogen, daß eben ihre wesentlichsten Aussagen auf sinnliche
Erfahrung bezogen sind. Denn auf sinnlicher Erfahrung
beruht die Bezeugung der entscheidenden Offenbarungswahrheiten.

Sinnliche Erfahrung ist aber nichts anderes als
Erscheinung. In der hier sich erschließenden Dimension neu-
testamentlicher Erkenntnis liegen ohne Zweifel Probleme, die
der Theologie bis dahin noch nicht deutlich sichtbar geworden
sind. Das genannte Buch ist eine wertvolle Anregung zu einer
vertieften biblischen Forschung.

«Wir haben heute wunderbare Dinge gesehen» (Luk. 5, 26).
Darin läßt sich die neutestamentliche Erkenntnishaltung
zusammenfassen. Im Sehen und Gesehenwerden ereignet sich
das Erscheinen der Erscheinung. Hier gewinnt Erscheinung



und der christliche Glaube 287

aber den Charakter des Wunderbaren, des Paradoxen, des
schlechthin Außerordentlichen, indem «das, was erscheint», der
Erscheinung eine außerordentliche, einzigartige Bedeutung
verleiht. So wird denn «Erscheinung» zu einem wesentlichen,
wenn nicht zu einem entscheidenden Begriffe der neutesta-
mentlichen Ueberlieferung.

«Darin ist erschienen die Liebe Gottes zu uns, daß Gott
seinen eingebornen Sohn gesandt hat in die Welt, damit wir
durch ihn leben sollen» (1. Joh. 4, 9). «Und wisset, daß er ist
erschienen, damit er die Sünden wegnehme; und es ist keine
Sünde in ihm» (1. Joh. 8, 5). «Und bekanntermaßen groß ist
das gottselige Geheimnis: Der erschienen ist im Fleische,
gerechtfertigt im Geiste » (1. Tim. 3, 16). «Denn es ist
erschienen die heilsame Gnade Gottes allen Menschen» (Tit. 2,

11). «Da aber erschien die Güte und Freundlichkeit Gottes,
unseres Heilandes, da hat er nicht nach Werken der Gerechtigkeit,

welche wir getan hatten, sondern nach seiner
Barmherzigkeit uns gerettet durch das Bad der Wiedergeburt und
Erneuerung des Heiligen Geistes ...» (Tit. 3, 4). — Der Begriff
des «Erscheinens» und der «Erscheinung» oder der «Epiphanie»

bezieht sich weithin auf die Inkarnation Gottes in Christus.

Er verstattet aber auch eine Anwendung in rein
transzendenter Bedeutung: an den zahlreichen Stellen, an denen er
für die Wiederkunft Christi eintritt. Dieser eine Begriff der
«Epiphanie» umspannt also, wo er auf Christus bezogen ist,
sowohl die Sichtbarkeit der Menschwerdung wie jene
transzendente Weise des Erscheinens, die — wenn wir nicht irren —
vom auferstandenen und vom wiederkommenden Christus
ausgesagt wird. — Allein auch der an Christus glaubende Mensch
tritt nach der neutestamentlichen Aussage in einer Weise in
die Erscheinung, die nur vom Glauben her verstanden werden
kann. «Wir tragen allezeit das Sterben Jesu an unserm Leibe,
auf daß auch das Leben Jesu an unserm Leibe in die Erscheinung

trete» (2. Kor. 4, 10). Und auch in bezug auf den
glaubenden Menschen gibt es eine Erscheinung, die erst von seinem
zukünftigen Sein ausgesagt wird. «Geliebte, jetzt sind wir
Kinder Gottes; und es ist noch nicht erschienen, was wir sein
werden. Wir wissen, daß, wenn es erscheint, wir ihm gleich
sein werden, weil wir ihn sehen werden, wie er ist» (1. Joh. 3, 2).



288 IL Barth, Die Philosophie der Erscheinung

Alle diese Anführungen sollen nicht mehr bedeuten als
einen vorläufigen Hinweis darauf, daß am Problem der
Erscheinung nicht nur die Philosophie, auch der Glaube ein
Interesse hat. Wir könnten wohl noch lange fortfahren in der
Erwähnung von Schriftworten, aus denen wir eine Bedeutsamkeit

dieses Begriffes auch für den Glauben zu erschließen
vermöchten. Das hier in Frage kommende Glaubensinteresse
reicht freilich weit hinaus über die ausdrückliche Verwendung

des Terminus «Epiphanie» und was mit ihm sprachlich
zusammenhängt. Unser Blick müßte — wenn wir hier
verweilen dürften — auch auf diejenigen Worte fallen, in denen
etwa vom «Lichte» des Lebens oder vom «Glänze» der
Herrlichkeit die Rede ist. Das Sehen dieses Lichtes ist doch gewiß
derselben Ordnung der glaubenden Erkenntnis zugehörig wie
das Hören des Wortes. Wer dürfte eine Auslegung
verantworten, die im johanneischen Begriffe des «Lichtes» nicht
mehr als einen bildlichen, metaphorisch gemeinten Ausdruck
für eine Wahrheit suchen wollte, die zu aller Sinnlichkeit
überhaupt in keiner Beziehung stünde? Vom «Lichte» kann
in der Schrift, die sich immer wieder an das Zeugnis der Sinne
wendet, nicht nur in einem uneigentlichen Sinne gesprochen
werden. Ist doch auch das «Wort» nicht ein einfaches akustisches

Phänomen, das uns in seiner sinnlichen Vernehmbarkeit

keine weitern Probleme stellen würde. Auch das sinnliche
Phänomen des Wortes stellt uns Glaubensfragen. Hier möchten

wir aber nur die eine Anregung geben: daß die von uns
ins Auge gefaßten, wesentlichen Elemente der Offenbarungsüberlieferung

unter einem einheitlichen Gesichtspunkte
gesehen und zusammengefaßt werden. Es ist das Glaubensproblem

der «Erscheinung», das uns mit dem biblischen Sehen
und Hören gestellt ist.

Im Hebräerbriefe wird von Christus ausgesagt: «Jetzt aber
ist er einmal, zur Vollendung der Zeiten, in die Erscheinung
getreten, um durch sein Opfer die Sünde aufzuheben. Und wie
den Menschen gesetzt ist, einmal zu sterben, dann aber das
Gericht, so wird auch Christus, nachdem er einmal dargebracht
worden ist, um die Sünden vieler wegzunehmen, zum zweiten
Male ohne Sünde erscheinen denen, die auf ihn warten zum
Heile» (Hebr. 9, 26—28). Wir wollen an Hand dieser Stelle



und der christliche Glaube 289

noch einmal versuchen darzulegen, wie wir dazu kommen,
von einer Glaubensbedeutung derErscheinung zu reden.—Chri¬
stus ist einmal in die Erscheinung getreten. Daß er in die
Erscheinung getreten ist — dies bedeutet nicht, sein überirdisches
Wesen habe sich in einem Schatten und Scheine widergespiegelt,

indem die minderwertige Welt der phänomenalen
Wirklichkeit gewürdigt worden wäre, wie in einem Lichtreflexe den
Abglanz der sinnenfernen Gottheit zurückzustrahlen. Christus

ist nicht in einen Schein getreten, sondern in die Erscheinung.

Seine Inkarnation bedeutet nicht das Eintreten in ein
Medium, in dem sich wesensmäßig verhüllen und verflüchtigen
müßte, was immer in diese Sphäre des Truges und der
Täuschung eintritt. Indem Christus in die Erscheinung tritt, tritt
er in einen Raum möglicher Bedeutsamkeit. Denn es gibt keine
Erscheinung, ohne daß «etwas erscheint»; nur muß dieses
«Etwas» recht verstanden werden! Indem Erscheinung ihrem
Wesen nach «etwas bedeutet», wird sie zur Stätte der sich uns
erschließenden Wahrheit. Der Schall des Wortes erschließt
uns seinen Sinn; und im Blicke des Auges offenbart sich nicht
Nichts, sondern der Reichtum der Welt in seiner Sichtbarkeit.
Nicht in eine dämmerige Region schwindenden, schattenhaften,
ausfallenden Seins ist Christus getreten, vielmehr in die
Erscheinung; und dies will sagen: in diejenige Weise des Seins,
in der das beschlossen ist, was wir «wirklich» nennen, und
in der mit der Wirklichkeit eine Beziehung auf Wahrheit
wesensmäßig enthalten ist. Daß Christus in die Erscheinung
getreten ist — dies würde vom Piatonismus her seine Verirrung
in ein verfemtes Schattenreich besagen. Erscheinung ist aber
nicht Schatten und Schein.

Christus ist «einmal» in die Erscheinung getreten; «jetzt»
ist er erschienen, zur Vollendung der Zeiten, um durch sein
Opfer die Sünde aufzuheben. — Im platonischen Dialoge werden
die Menschen in Diskussion gezogen in Beziehung auf das,
«was sie sind». Und die platonische Erkenntnis führt dahin,
daß in den gerechten Menschen «das Gerechte» oder der
Mensch in seinem Gerecht-Sein geschaut wird. Diese in ihrem
eidetischen Sein erfaßte menschliche Gerechtigkeit wohnt zwar
wohl den wirklichen Menschen inne. Aber sie hat in dem Sinne
einen zeitlosen Charakter, daß sie in allen gerechten Menschen

19



290 H. Barth, Die Philosophie der Erscheinung und der christl. Glaube

ein und dieselbe ist. Das Eidos der «Gerechtigkeit» entbehrt
zwar nicht einer platonisch verstandenen Realität. Aber es ist
außerstande, in die zeitliche Existenz und damit in die
Geschichte einzutreten. Der «gerechte Mensch», den Sokrates in
den ihm begegnenden Menschen aufzudecken vermag, ist zwar
ein reales, aber nichtsdestoweniger ein zeit- und geschichtsloses
,Wesen. — Während die Auszeichnung der «Gerechtigkeit» eben
darin liegt, daß sie der trüben Seinsweise des Phänomens
enthoben ist, wird von Christus gerade umgekehrt ausgesagt,
daß er «erschienen ist». Und indem er «jetzt» und «einmal»
erschienen ist, tritt er mit seinem Erscheinen in die geschichtliche

Existenz. So wie der Tod des Menschen sich je einmal
ereignet und in diesem Ereignis die Lebensgeschichte zum
Abschluß bringt, so ereignet sich der Opfertod Christi als
Vollendung der Zeiten. Das Eintreten Christi in die Geschichte hat
aber zur Voraussetzung, daß er nicht in einen Schein, sondern
in die Erscheinung getreten ist. Denn Geschichte gibt es nur
in jenem Räume möglicher Wahrheitserschließung, als den
wir «Erscheinung» kennen.

Der entscheidende Unterschied zwischen platonischem und
christlichem Verständnis der Erscheinung ist aber so gewaltig,

daß wir nicht in Versuchung kommen, Harmonisierungen
zu vollziehen. Er liegt in dem, was Erscheinung bedeutet oder
was in der Erscheinung erscheint. Für Sokrates werden die
ihm begegnenden Mensehen transparent für die Tugenden der
Gerechtigkeit, der Besonnenheit, der Tapferkeit. Wenn aber
Christus in die Erscheinung tritt, dann liegt in dieser
Erscheinung die Paradoxie, daß es Gott selbst ist, der in ihr
erscheint, Gott selbst, der, indem er in die Erscheinung tritt, im
Tode Christi die Sünden der vielen hinwegträgt. Solche
Bedeutung der Erscheinung ist weder der alten noch der neuen
Philosophie bekannt geworden.

Wie verhalten sich Philosophie der Erscheinung und
christlicher Glaube zueinander? Wir dürfen über dieses
Verhältnis im Rückblick auf unsere Ausführungen einige Klarheit
gewinnen. Daß die Weise der Auseinandersetzung der
Philosophie mit dem Problem der Erscheinung nicht nur für sie
selbst, sondern auch für die Auslegung der Glaubensaussagen



H. van Oyen, Verantwortungsgefühl im modernen Denken 291

von Bedeutung ist, kann wohl nicht übersehen werden.
«Erscheinung» ist ein Brennpunkt der philosophischen Problematik.

Wer dies weiß, dem wird die durchgreifende, integrierende
Bedeutung gewisser biblischer Aussagen erkennbar werden.
Er wird solche Aussagen besser verstehen, wenn er weiß, was
mit der «Erscheinung» auf dem Spiele steht. Dies führt zu
keiner Ueberhehung der Philosophie. Denn die Erscheinung
Gottes in Christo meint die Philosophie nicht entdeckt zu
haben.

Basel. Heinrich Barth.

Verantwortungsgefühl im modernen Denken.
Antrittsvorlesung in Basel am 11. Juni 1948.

Die systematische Theologie sieht sich in ihrer ethischen
Disziplin vor die Aufgabe gestellt, die aus ihr hervorgehenden
Begriffsbestimmungen immer wieder mit den jeweils aus dem

philosophischen Geiste sich ergebenden Einsichten zu konfrontieren,

nicht um sich ihnen soviel wie möglich anzupassen und
einen Ausgleich zwischen Theologie und Philosophie zu
erzielen, sondern um in dieser Konfrontation die Begriffssprache
ihrer eigenen Umwelt besser verstehen zu lernen und auf diese
Weise auch zu einer Selbstprüfung ihrer eigenen Systematik
zu gelangen. Die akademische Arbeit der systematischen Theologie

hat sich überhaupt immer wieder mit der philosophischen
Begriffssprache zu befassen, ohne sie ist sie wohl nie ganz
ausgekommen; besonders hei der Ethik aber liegt die
Auseinandersetzung nahe, weil sich hier in der Philosophie eine
eigene Systematik ausgebildet hat, welche für die Besinnung
auf die Verwirklichung des Handelns aus dem Glauben öfters
von einer verführerischen Klarheit und Prägnanz ist. Es gibt
da eine ganze Reihe von spezifisch ethischen Begriffen, wie
Gesetz, Norm, Pflicht, Gewissen, Verantwortlichkeit, Freiheit,
Gemeinschaft, Ordnung usw., wo die Theologie sich zu fragen
hat: Was soll ich damit? Gibt es diese Strukturen auch im
Ethos, das im Glauben an Jesus Christus den Menschen zur
Nachfolge Christi aufruft, oder braucht die Glaubensbeziehung
von vornherein ein ganz anderes Gebiet von Signaturen, die

19*


	Die Philosophie der Erscheinung und der christliche Glaube

