Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 4

Artikel: Inhalt und Reihenfolge der "Schlagworte der Erlésungsreligion™ in 1.
Kor. 1, 26-31.

Autor: Bohatec, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877408

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

252 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der

Inhalt und Reihenfolge der «Schlagworte der
Erlosungsreligion» in 1. Kor. 1, 26—31.

Zu Jer. 9, 23 f. bemerkt Calvin?*: «Locus hic insignis est,
et etiam volitat in ore hominum, ut aliae celebres sententiae,
quae tanquam proverbiales magis notae sunt.» Diese Wert-
schitzung kann man fiiglich auch auf unsern Abschnitt, in
dem das Jeremiawort angefiihrt wird, anwenden. Aber gerade
iiber diese beriihmte Korintherbriefstelle, namentlich iiber
Vers 31, gehen die Anschauungen der Exegeten auseinander.
Die Forscher weisen zwar iibereinstimmend darauf hin, daf
durch die Grundbegriffe: Weisheit, Gerechtigkeit, Heiligung
und Erlésung Gnadengiiter bezeichnet werden, die die mit
Christus vereinigten Glaubigen diesem verdanken. Die Wege
beginnen sich zu trennen, wenn der Inhalt dieser Begriffe und
ihr gegenseitiges Verhéltnis bestimmt werden soll. Zwar gibt
man zu, dall «diese Vorstellungen und Begriffe dem Apostel und
seinen Lesern geldufig sind. Es sind die grofien Schlagworte
der Erlosungsreligion, und wenn der empfangliche Horer dies
Bekenntnis vernahm, so war er wohl wenig geneigt, das Wort-
gefiige mit theologischen Distinktionen zu zerfasern.. Etwas
davon mul} auch der Exeget empfunden haben. Aber er hat eine
dariiber hinausgehende Aufgabe. Er soll ja zu zeigen suchen,
wie in dem Gemiit des Schriftstellers, als er diese Worte mehr
hinausstiel} als logisch anordnete, diese Begriffe doch mit einer
ganz bestimmten Gedanken- und Empfindungsmarke versehen
waren und dadurch in ein gewisses logisches Verhiltnis zu
einander trateny.? Die Begriffe dwaiootvn, dyiaoudég und gmrohv-
tpwoig sollen, so nimmt man an, «zweifellosy den Grund-
begriff cogia erkliren. Daher werde der Gedanke: Christus
ist uns von Gott zur Weisheit gemacht worden, nicht nur
vorangestellt, sondern von dem Folgenden abgesondert, dafiir
werden aber die drei folgenden Begriffe in sich enger zu-
sammengefallt und gegen das Vorhergehende abgesetzt. * Dabei

1 Op. 38, 39.

2 Joh. Weil, Der erste Korintherbrief, in dem Meyerschen Kommentar
iiber das NT, 5. Abt., 9. Aufl. 1910, S. 40.

3 Joh. Weil, a.a.O., S.41. Nach G.Heinrici, Das erste Sendschreiben
des Apostels Paulus an die Korinther, 1880, S.101, Anm. 1, und im Meyer-



«Schlagworte der Erlésungsreligion» in 1. Kor. 1, 26—31 253

empfindet man dieSchwierigkeit, dafl dmohitpwaoig auf dikarocivn
und ayieopdg folgt, wihrend es nach Rom.3, 24 vorangehen
sollte, und sucht sie dadurch zu beseitigen, dal man gmohdTpwoig
nach Rom. 8, 23 eschatologisch deutet.* Gegen diese Auffas-
sung spricht entschieden, wie Joh. Weifs bemerkt, das &yeviidn,
wonach Christus schon jetzt den Christen Grund der Erlésung
geworden sei. Weill glaubt auflerdem, dafl Paulus nicht die Ab-
sicht gehabt habe, die Begriffe in der Reihenfolge aufzuzihlen,
in der sie sozusagen im System vorkommen, daf} vielmehr die
Reihenfolge rein zufillig sei, dal Paulus noch weitere Be-
griffe hétte hinzufiigen konnen, wie z.B. cwmpia, viodeoia,
d0&a, Zwn aiwviog.

Wenn wir es auch begreiflich finden, daf die Exegeten
den Inhalt der erwéhnten Begriffe im Zusammenhang mit den
in anderen Briefen erwihnten Aeullerungen des Apostels zu
bestimmen suchen, so mull es doch als Mangel empfunden
werden, dal sie dabei zu wenig die erkennbare Beziehung zu
den Gedankengiingen im ersten Korintherbrief selbst und die
Gesamtsituation, namentlich die herbe gesellschaftliche Wirk-
lichkeit in der korinthischen Gemeinde, herangezogen haben.
Durch Erérterung des Zusammenhanges, in dem diese Be-
griffe erscheinen, und namentlich unter Beriicksichtigung der
zweifellos von Paulus beabsichtigten Ankniipfung an die ge-
sellschaftliche Liage der korinthischen Gemeinde, sowie durch
Heranziehung der verwandten Gedanken der anderen Schrift-
steller 146t sich sowohl der Inhalt als auch die Reihenfolge der
erwiahnten Begriffe nidher bestimmen.

schen Kommentar, 8. Aufl., 1876, S.82, verhalten sich die drei Wesens-
bestimmungen so zueinander, dafl dikaooUvn und dyiooués die Wirkungen
Christi im religitsen Subjekte angeben, dmohdtpwaoig die objektive Grund-
lage dieser Wirkungen: <I'iir Paulus bildet dmwohitpwaoig offenbar den tech-
nischen Gesamttitel der Stindopferwirkung in Anwendung auf Christus
(R6m. 3, 24), welcher der Gedanke der Rechtfertigung und Siindenver-
gebung (Kol.1,14; Eph.1,7) als besonderer Beziehung untergeordnet ist.»
Heinrici beruft sich dabei auf A. Ritschl, Rechtfertigung und Versoh-
nung II, S. 218. Nach G. Schrenk (ThWBzNT II, S. 206) bezeichnet die
dwkatoolvn «unverkennbary die Grundlegung.

# So J.B. Lightfoot, Notes on epistles of St. Paul from unpublished
commentaries, 1895. Ders., Der erste Brief des Paulus an die Korinther,
1905, zitiert bei Joh. WeiB, a.a.O., S.42.



254 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der

Um die Wahrheit zu begriinden, daf die «Torheity Gottes
weiser ist als die vermeintliche Weisheit der Menschen, daf
Gottes Schwiiche stirker ist als die der Menschen, dafl Gott
durch seine Weisheit, die Weisheit des Kreuzes, die in den
Augen der Heiden als hiochste Torheit gelten mulite, die Weis-
heit der Welt zur Torheit gemacht und durch den Tod seines
Sohnes, der in den Augen der Juden nur als Schwachheit und
darum als Aergernis gewertet werden mulite, der Welt die
hochste Kraft gespendet hat, kurz, daB Gott durch seine an-
scheinend paradoxen Handlungen die Welt retten will, weist
der Apostel seine Leser auf den wirklichen Bestand ihrer Ge-
meinde hin. Es gibt in ihr nicht viele mit menschlicher Weis-
heit Ausgeriistete (copoi xatd odpxa), nicht viele wirtschaftlich
und sozial Méchtige (bduvartoi), nicht viele von edler Herkunft
(edveveig). Wenn auch als Mitglied der Gemeinde der Stadt-
kdmmerer Erastus (Rom. 16, 23) erwahnt wird, der sicherlich
zu den evyeveig gehorte, so waren es die dyeveig, d. h. Sklaven
und Freigelassene, die die iiberwiegende Mehrheit der Ge-
meinde bildeten. ®* Dies darf aber die Gemeinde nicht anfechten;
denn Gott verfihrt nach seinem alle in der Welt geltenden
Werte umwertenden Gesetz. Er hat das Térichte und Schwache
der Welt ® erwihlt, um die Weisen und Starken zuschanden zu
machen; er hat das Verachtete erwihlt, das Nichtseiende, um
das Seiende zunichte zu machen. Der Sinn dieses der Welt
unbegreiflichen Verfahrens Gottes ist, dem selbstbewufiten,
nach Eigenruhm strebenden «Fleischy jede Berechtigung zu
entziehen und Gott allein den Ruhm zu geben.

Dieser Gedanke, der als Wesenskern der paulinischen
Gnadenreligion gelten darf, wird in seiner Michtigkeit er-
hellen, wenn wir uns vergegenwiirtigen, wie die damalige
Zeit das Vorhandensein der sozialen Gegensidtze und Um-
wilzungen zu erkliren versuchte. Die von Paulus erwihn-

5 Vgl. Rém. 16, 21 ff.; Act. 18, 7; 1. Kor. 16, 16; die hier vorkommen-
den Namen diirfen wohl als Freigelassene gelten (Joh. Weil}, a.a. O. VIII;
Ph. Bachmann, Komm. zum NT, hrsg. v. Th. Zahn, S.12).

6 Tod kéouov ist genitivus partitivus; denn, wenn auch hier der Ge-
danke mitschwingt, dall diese Abwertung: «Térichte und Schwache» dem
Urteil der Welt entspricht, so steht doch der Gedanke im Vordergrund,
daB das Vorhandensein von Torichten und Schwachen ein nicht wegzu-
leugnender Tatbestand in dieser Welt ist.



«Schlagworte der Erldsungsreligion» in 1. Kor. 1,26—31 256

ten Gegensitze werden besonders bei Philo hervorgehoben.?
«Entstehen nicht immer wieder Herrscher aus Privatleuten
(invdTon) 8, Privatleute aus Herrschern, Arme aus Reichen, und
aus Armen Besitzer von viel Vermégen (molvypfuaror), Angesehene
aus Nichtbeachteten, die Beriihmtesten aus Ruhmlosen, Starke
(ioxupoi) aus Schwachen (dodeveic), Michtige (duvatoi) aus Macht-
losen (dddvaror), Verstindige (ouveroi) aus Torichten, und die Klug-
sten (edhoyiorator) aus Unklugen?»® Wie die Schicksale der Ein-

? E. v. Dobschiitz (Religionsgeschichtliche Parallelen zum Neuen
Testament, ZNW 1922, S.70 ff.) glaubt alle Einzelbestandteile dieser neu-
testamentlichen Stelle in der syrischen Baruchapokalypse finden zu konnen,
wobei er allerdings gegenseitige Benutzung fiir ausgeschlossen hilt. Auf
seiten des Apostels ist es schon rein zeitlich unméglich — die Baruch-
apokalypse gehort der Zeit nach 70 an —, auf seiten des Apokalyptikers
darum, weil sein Gedanke ein ganz anderer ist. Baruch erblickt in dem
Uebergewicht der Toren, Geringen, Verachteten ein Zeichen der Ver-
wirrung der Endzeit; es gehort zu dem Widernatiirlichen, der Stérung der
Ordnung. Paulus sieht darin die groBe gottliche Paradoxie der Gegen-
wart, in gewissem Sinne einen Anbruch der Heilszeit, eine gittliche Her-
stellung der Gerechtigkeit, freilich unter dem hdchsten Gesichtspunkt der
unbeschrinkten Ehre Gottes. Beide arbeiten mit denselben Kontrasten,
deren Zusammenstellung einen Quellort haben mufl. Wir finden &hnliches
in der jiidischen Spruchliteratur, wo bald die Gesamtheit der Menschen
in Weise und Toren, Hohe und Niedrige, Reiche und Arme auseinander-
gelegt, bald beide Kategorien in ihrem Gegensatz dargestellt werden. Es
kann, meint Dobschiitz, nicht zweifelhaft sein, dafl die in der Baruch-
apokalypse zu Worte kommende Tradition, die schon in der Messiasweis-
sagung bei Jes. 3, 6; 13, 9ff. anklingt, die dltere Stufe darstellt gegen-
iiber der Verwendung bei Paulus. Man wird dieser Auffassung von Dob-
schiitz zustimmen koénnen. Wo der jiidische Apokalyptiker Unheil erspiht,
sieht Paulus das Heil schon in der Gegenwart, in der Christengemeinde
verwirklicht, Trotzdem wird die darin zum Vorschein kommende Ueber-
legenheit des Apostels iiber die i#ltere Stufe nicht beriihrt, wenn wir an-
nehmen, daf} in der Bestimmung des Zweckes, den die paradoxe Hand-
lungsweise Gottes verfolgt, Paulus in Philo einen Vorginger hat. Zwar
sind die Ausfiihrungen des Alexandriners in dieser Hinsicht nicht einheit-
lich und ein Beweis fiir die von der Philoforschung allgemein geteilte
Auffassung, dall in Philos Denken vielfach Widerspriiche vorkommen.

8 {hwbtng ist die Bezeichnung des gemeinen, niedrigen Mannes im Ge-
gensatz zu dem Hohergestellten und EinfluBlreichen (buvatég), des Privat-
mannes im Gegensatz zu dem Fiirsten und Staatsmann: Xenophon, Memor.
3, 12 und Plato, Apol. 46 D; Polit. 259 B.

® De somniis, in: Philos Opera, ed. L. Cohn und P.Wendland § 155.
Mangey 644.



256 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der

zelnen, so unterliegen ganze Lénder und Voélker den Wand-
lungen zu Besserem und Schlechterem. «Einst bliihte Hellas,
aber die Makedonier nahmen ihm seine Macht. Makedonien
wieder bliihte auf, aber in einzelne Teile zersplittert, verlor
es seine Kraft. Vor den Makedoniern war das Reich der Perser
vom Gliicke begiinstigt; aber ein einziger Tag vernichtete ihr
groBméchtiges Konigtum, und jetzt herrschen Parther, einst
ihre Untertanen, iiber die Perser, die noch vor kurzem ihre
Lehrer waren. Einst dehnte sich Aegypten herrlich und weit,
doch wie eine Wolke ging sein Wohlstand dahin. Was ist aus
den Aethiopiern geworden, was aus Karthago und dem Liby-
schen Reich? Was sind die Konige von Pontus? Was ist
Europa und Asien und, um es kurz zu sagen, die ganze Welt?
Wird sie nicht nach oben und unten gejagt?» ** Wenn man nach
den Ursachen dieser Erscheinungen fragt, so fillt die Antwort
Philos verschieden aus. Auf der einen Seite gehen diese Wand-
lungen und Verdnderungen auf «schwankende und unsichere
Zufdlle» zuriick (dotdroig kai dvudpitoig xpwuévn ouvtuyioig), wie es
«die untriigerische Zeit nicht durch unklare, sondern durch
deutliche Beweisey deutet.*<Es dreht.sich im Kreiseder gittliche
Logos, den die meisten Menschen Schicksal nennen; und dann
stromt er jeweils iiber die Staaten, Volker und Lénder dahin
und teilt den Besitz der einen den anderen und den aller allen
zu.» Entwickelt hier Philo Gedanken der antiken griechischen
Philosophie: Heraklits, Senecas und Ovids 2, so erscheint ihm
auf der anderen Seite das Wohlgefallen Gottes als Ursache der
plotzlichen Verédnderung. Im Hinblick auf die Geschichte
Josephs schreibt Philo: « Wer hiitte erwartet, dall an einem Tage
plétzlich einer vom Sklaven zum Herrn, vom Gefangenen zum
Allervornehmsten und vom Gehilfen eines Gefingnisaufsehers
zum Stellvertreter des Konigs werde... und aus &dulerster
Schande heraus zu ersten Ehren gelangen wiirde? Solches ist
gleichwohl geschehen und wird noch oft geschehen, wenn es
Gott gefillt.» Dieses Wohlgefallen Gottes wird aber abhingig
gemacht von der Tugendhaftigkeit der Menschen: «<Nur muf in

10 Quod deus sit immort., § 174 £, M. 298; De Josepho, § 131 ff., M. 60.

11 De somniis, § 156.

12 Joh. Geffcken, Kynika und Verwandtes, 1909, S 2 f.; H. Leisegang
in: «Philos Werke», IV. Teil, S.109, Anm.1 und V. Teil, S.204, Anm. 2.



«Schlagworte der Erlésungsreligion» in 1. Kor. 1, 26—31 257

den Seelen ein Funke von Tugendhaftigkeit glimmen, der, ein-
mal entfacht, auflodern mufl.» ** Erreicht damit Philo noch
nicht die erhabene Stufe der paulinischen Gotteserkenntnis,
den Monergismus der souverinen Gnade Gottes, so nidhert er
sich dieser Stufe in einem anderen Zusammenhang, bei der
Auslegung von Dt. 10, 77 ff.: «<Obwohl Gott nicht nur Gott der
Menschen, sondern auch Gott der Gotter ist und Herrscher
iiber Herrscher, nicht nur iiber einfache Biirger..., so ist er doch
bei allen diesen Vorziigen und so grofler Macht von Mitleid
und Erbarmen fiir die Armen und Hilflosen erfiillt und ver-
schméht es nicht, Richter fiir Proselyten, Waisen und Witwen
zu sein.» Indem er «Tyrannen und grofle Machthaber hint-
ansetzt, wiirdigt er die Genannten in ihrer Niedrigkeit seiner
Fiirsorge». Wie Paulus, begriindet auch Philo den Zweck
dieses Handelns Gottes: «So soll denn», heifit es (Dt. 10, 21),
«Gott allein dein Ruhm und dein hochster Stolz sein. ** Riihme
dich weder des Reichtums, noch des Ruhmes, noch politischer
Macht, noch korperlicher Schénheit oder #hnlicher Dinge, mit
denen die Unverstindigen sich zu briisten pflegen, und be-
denke, dall diese Dinge mit dem Wesen des Guten nichts zu
tun haben und daf ihnen aullerdem der Augenblick jihen Um-
schlages bevorsteht, so dafll sie eigentlich vergehen, bevor sie
voll erbliiht sind.» ** Mit Emphase verurteilt Philo die Art der
Uebermiitigen: «Der Uebermiitige hélt sich, um mit Pindar
zu reden, nicht fiir einen Menschen und nicht fiir einen Halb-
gott, sondern fiir einen ganzen Gott. .. Er behandelt die Sklaven
wie das Vieh, die Freien wie Sklaven, die Biirger wie Fremd-
linge. Er glaubt unter allen Menschen der Reichste, der Kliigste
(ppovinbTatog), der Stéirkste, der Gerechteste, der Gebildetste zu
sein, die anderen hilt er fiir arm, unbedeutend (ddoZoi), ver-
achtet (dniwo), fir ungerecht, ungebildet (dvemotiuoveg), fiir Aus-
wurf der Menschheit (xoddppara), fir z#ickts (to6 undév). Mit Recht

13 De Josepho, § 125, M. 59.

11 Es ist bemerkenswert, dal Philo, um die Ueberlegenheit Gottes
iiber alle menschlichen Giiter hervorzuheben, in sein Zitat Ausdriicke
hineinlegt, die weder im hebridischen Text noch in LXX vorkommen. In
LXX heiit es: ,oltog kalxnud cov, koi obTog dedg gou, 8aTig émoinoev év ool Ta
ueyaia xai T Evdoka tadTa, & dooav oi d@daluoi gou.

15 De speec. leg. I, §§ 308. 311, M. 258.

17



268 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der

wird daher ein solcher Mensch Gott zum Widersacher und
strafenden Richter haben.»

Die in diesem Satz zum Vorschein kommende prinzipielle
Uebereinstimmung zwischen Paulus und Philo ist zweifellos
damit zu erkléren, daB sie beide ihre Anschauungen unmittel-
bar dem Alten Testament entnehmen. Philo schopft sie, wie
wir gesehen, aus der Deutoronomiumstelle, Paulus (vgl. Vers
31) aus der mit jener verwandten Stelle Jer. 9, 23. 24 7, wobei
die Wahrscheinlichkeit besteht, dal sowohl Philo als auch
Paulus ** die beiden Stellen vorschwebten. Trotzdem ist die
Vermutung nicht abzuweisen, dafl Paulus Philo selbst ge-
lesen hat. Dafiir spricht seine Behauptung, dal vom Stand-
punkte der Welt aus die niedrigeren Schichten als éoudevuéva,
als ta pn dvro gelten, wie ja auch der «Stolze» Philos in seiner
Ueberheblichkeit die Menschen als 10 undév bezeichnet. Es
ist auch nicht zuféillig, dal Paulus in seiner bekannten iro-
nischen Auseinandersetzung mit den aufgeblihten Korinthern
(repuowwpévor) Worte gebraucht (ppéviuor, dmpor, ioxupot), die in
der oben zitierten Stelle bei Philo stehen, von den sonstigen
bei beiden vorkommenden Ausdriicken: duvaroi, &odeveig und
ayevelg ganz abgesehen. Auch der Ausdruck xddoppa wird von
Paulus gebraucht (4, 13), im compositum mepikaddppota mit dem
Parallelwort mepiynua.

Selbstverstindlich weisen die Gedankengéinge des Apostels
im Unterschied von Philo eine ausschlieBlich christliche Pra-
gung auf, die in dem Satz: Christus ist uns gemacht worden
zur Weisheit usw., zum Vorschein kommt. Sie sind eingeklei-
det in eine kunstvolle Rhetorik, auf die Joh. Weill im An-
schlufl an Fr. Blal aufmerksam gemacht hat. ** Der von beiden
Forschern bemerkte Parallelismus in der Ausfiihrung erstreckt

16 De virtutibus, §173. 174, M. 162. 404.

1T uf) kavxdodw & co@og év Th dopig adrod, kai un kavxdodw & taxvpog
év 1) fox0i adTol, xal un kavxdodw 6 mAoloro¢ év T mMholTw adTOD, AN #

év ToUTw kavxdodw & kavxduevog, cuviewv xal yiyvibokewv, &t éyd eiwmr xOprog
6 mowbv E\eog kai kpiua xai dikoootvmv émi THC s

18 Philo nimmt die in der Jeremiastelle vorkommenden Begriffe cogdc,
ioxupdéc und mhovowog auf. Die ungenaue Wiedergabe bei Paulus (6 xauyd-
pmevog €v kupiw kavxdodw) ist wahrscheinlich durch die Reminiszenz an
Dt. 10, 21 zu erkléren.

19 Bereits in seinen «Beitrigen zur Paulinischen Rhetorik», 1897,
S.141, hat J. Weil auf die genaue <Wortkorrespondenz» in Vers 27 und 28



«Schlagworte der Erlésungsreligion» in 1. Kor. 1, 26—31 269

sich nicht blofl auf den Abschnitt Vers 26 bis 29, sondern auch,
ja vor allen Dingen, auf Vers 30. Die in dem Satz: «Christus
ist uns geworden zur Weisheit, Gerechtigkeit, Heiligung und
Erlésungy enthaltenen vier Grundbegriffe sind ihrem Inhalt
und ihrem Zusammenhang nach zu verstehen, wenn man sie
als antithetische Begriffe zu den entsprechenden Gliedern:
TG pwpad, T0 Godevii, Ta dyevii, Ta un dvra auffalit. Diese bis heute
nicht beachtete Tatsache mufl ndher begriindet werden.
Unbestreitbar ist die Antithese zwischen Christus als cogia
Peol und den cogoi kot ohpxo. Die Leser sollen sich nicht be-
unruhigen, daf} sie von der Welt als toricht angesehen werden.
Da sie durch Gottes Erwihlung die Gemeinschaft mit Christus
(év Xpro1t® 'mood) haben, wird das Urteil iiber ihre Torheit
anders lauten. Da Christus von Gott uns zur Weisheit ge-
macht worden ist, d. h. da Christus bewirkt, da wir — und

und auf «den reimartigen Gleichklang der Glieder untereinander» hin-
gewiesen. Besonders «schwillt die Rede durch Hiufung an, so daf} sie sich
sogar in zwei parallele Sprechzeilen zerlegt. Diesem Crescendo folgt dann
noch ein Diminuendo in Vers 29». Wie in dieser Schrift, so spricht er in
seinem oben erwihnten Kommentar seine Zustimmung zu den Ausfiithrun-
gen von Fr.BlaB (Neut. Grammatik, 2. Aufl., 82, 5; 6. Aufl. § 490), dem
causgezeichneten Kenner der antiken Beredsamkeity, aus und zitiert dessen
Urteil iiber den Abschnitt Vers 26 bis 28: <Kein griechischer Redner wiirde
die Beredsamkeit dieser Stelle als héchlichst bewundert haben; die Durch-
filhrung ist so genau parallel durch den ganzen Abschnitt, wie es der Ge-
danke irgend zuldft, wihrend doch die Schiérfe des Gedankens der Form
nicht geopfert wird.» Die erwihnte iiberschichtende Lénge und Glieder-
fiille der dritten Zeile entspricht einer Forderung der Rhetoren. Man wird
diese Ausfithrungen von J. Weill und Fr. Blafl gutheiBlen diirfen, ohne sich
das unzutreffende Urteil des letzteren (in den <«Rhythmen der asianischen
und roémischen Kunstprosa», 1905), wonach die Paulusbriefe zu groflem
Teil rhythmisch durchgearbeitete Kunstprosa seien, anzueignen. Hilt A.
DeiBmann (Licht vom Osten, 4. Aufl. 1923, S.54, Anm. 2) diese Auffassung
fiir eine seltsame Verirrung des verdienten Philologen, so geht er, wie
P. Wendland (Handworterbuch z. NT, 1.Bd., Teil 3, 1912, S.278) richtig
bemerkt, zu weit, wenn er «den paulinischen Briefen jeden literarischen
Charakter abspricht und den Wert der aus den Papyri bekannt gewordenen
Alltagsbriefe fiir das Verstindnis der Paulusbriefe iiberschitzts>. Wend-
land, der ebenfalls den Versuch von BlaB, in groBen Partien rhythmische
Gestaltung nachzuweisen, fiir den bedenklichsten Teil seiner Rhythmen-
theorie hilt, glaubt trotzdem (a. a.O., S. 288), daBl «selten die... Antithese
in den einzelnen Gliedern so kunstvoll durchgefiihrt ist wie 1.Kor.1,
21 ff.>.

17*



260 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolg: der

darin schliefit sich Paulus mit seinen Lesern zusammen —
als weise gelten kénnen, so sind wir nicht téricht, sondern den
Weisen dieser Welt iiberlegen. Wihrend diese an der in der
Welt sich kundgebenden Weisheit Gottes doch nicht Gott er-
kannten, da sie mit rationalen Denkmitteln (2 tfic cogiog)
Gott zu erfassen suchten, kénnen die Christen, die Christus
als die Weisheit Gottes anerkennen, Gott auch richtig erken-
nen. Denn in Christus sind alle Schitze der Weisheit be-
schlossen. **

Bei der Inhaltsbestimmung der bdikaooitvn (Vers 30) muf
man sich vor Augen halten, dafl Paulus die von ihm (Vers 31)
zitierte Stelle Jer. 9, 23. 24 im Auge hat, in der merkwiirdiger-
weise, wie bei Paulus, der ioyupéc unmittelbar neben dem
oo@dg erwihnt wird. Der Prophet tadelt hier das Prahlen der
Weisen, Starken und Reichen mit ihrer Weisheit, Kraft und
ihrem Reichtum und schirft gegen sie ein, dall Jahwe Gnade,
Recht und Gerechtigkeit auf Erden iibt. Die Gerechtigkeit
besteht, wie an anderen Stellen (22,3 und 20, 13) ausgefiihrt
wird, darin, dal Jahwe die ihrer Rechte Beraubten und Armen
aus der Hand ihrer Bedriicker retten will. ** Die Gegensatze
von Reich und Arm, in denen die gewalttitige Macht auf
Kosten des Rechtes sich durchsetzt, bildeten seit jeher den
Gegenstand der Klagen und Anklagen. ** Der terminus, in dem
der Miflbrauch der Macht zur Ungerechtigkeit zum Vorschein
kommt, kehrt oft in dem Ausdruck: xataduvactevev wieder.
So in der Prof.-Graez. #, in LXX ** und im Jakobusbrief (2, 6;

20 Vgl. Kol. 2, 3.

n Vgl. Ps. 103, 6: Jahwe schafft Gerechtigkeit und Recht fiir alle
Unterdriickten; Ps. 109, 31: Er steht dem Armen zur Rechten, um ihm zu
helfen gegen die, die ihn verdammen.

22 Vgl. besonders Jes. 3, 14 f.; 5, 7ff.; Jer. 22, 3; Hes. 22, 7; Micha 3,
1ff.; Hab. 1, 4; Sach. 7, 9 f.; Sap. Sal. 2, 10; Henoch 24, 6 ff. u. 6.; besonders
scharf Jes. Sirach 13, 4. 25 ff.: «Der Reiche tut unrecht und trotzt noch
dazu, aber der Arme mul} es leiden und dazu noch danken. Wenn der
Reiche fallen will, so helfen ihm seine Freunde auf; wenn der Arme fillt,
stoen ihn auch seine Freunde zu Boden.»

# Strabo, Georg. 16, 747; Diod. Sic. Bibl. 13, 73; bes. Aristeasbrief,
§ 148 (ed. P. Wendland, 1900, S.42): i) wepi éavtovg {oxli memorddtag été-
poug xoTaduvadTedeLy.

7 Amos 4, 1 und 8, 4: xataduvactedetv mwrwyols; Hab. 1, 4: katad. Tov
dikiaov.



«Schlagworte der Erlésungsreligion» in 1. Kor. 1,26—31 261

5, 6): «Ihr habt verurteilt und getotet den Gerechten, er wider-
setzt sich euch nicht. Sind es nicht die Reichen, die euch ver-
gewaltigen (xataduvaotelovawv), die euch vor die Gerichte
schleppen?» In dem Gegensatz von Reich und Arm, der die
Sozialethik des Jakobusbriefes beherrscht, wird der Reichtum
in den Vordergrund geriickt als Mittel zur Durchsetzung und
zum Miflbrauch der Macht; er birgt die Gefahr in sich, den
Besitzer des Reichtums zur Gottlosigkeit zu verleiten. ** Bei
Paulus ruht der Ton auf dem Machtgedanken. Unter den
duvartoi und dodeveig (Vers 26) sind die sozial und wirtschaft-
lich Starken und Schwachen zu verstehen. Dafiir spricht nicht
blof} die Nennung des mhodoiog neben dem ioxupég in der Je-
remiastelle ?¢, sondern auch der sonstige Gebrauch in der
Profanliteratur. Wenn Plato in seinem «Lysiasy erwihnt, dal
in dem demokratisch und oligarchisch verfaliten Staatswesen
die wirtschaftlich Schwichsten fiir ein durch die Mé&chtigsten
an ihnen begangenes Unrecht Genugtuung erlangen sollen #,
so ist es dasselbe, wenn Kuripides einschirft, dall vor dem ge-
schriebenen Gesetz die wirtschaftlich Schwachen und die
Reichen dieselben Rechte haben.? In Ion 983 heilit es: 710
doOhov dodevég. Die Stirke wird von Plato ** und Thukydides *
eng mit dem Reichtum verkniipft. Ebenfalls bei Philo. *

25 A.Schlatter, Th. d. NT 1910, S.49 ff.; H. Windisch, Hdbch. z. NT
1V/2, S. 6 f. 13. 28 . Ueber die Zusammenhinge der Gedanken des Jakobus-
briefes mit der alten Tradition aus den Psalmen und Weisheitsliteratur
und der Lehre Jesu, namentlich in ihrer lukanischen Fassung, vgl. den
Abschnitt: «Arm und Reich» von M. Dibelius im Meyerschen Komm. iiber
den Jakobusbrief, 7. Aufl. 1921, S. 37 ff. 85. 128. 217 ff.; viel Material in
dem Kommentar von F.Spitta <Zur Gesch. und Lit. des Urchristentums»
11, 1896, S. 14 ff.

26 Wenn Paulus statt dem ioxupdc der Jeremiastelle den Ausdruck
duvatéc und dodevrg gebraucht, so geschieht dies zweifellos im Hinblick
auf die kurz vorher erfolgte Nebeneinanderstellung von cogio und divauc,
der chiastisch dodevéc und ioyupétepov entspricht. (J. WeiB, a. a. 0., S. 34).
DaB im Gegensatz zu der gottlichen d0vamg die irdisch und weltlich Ge-
waltigen, entsprechend den ocogoi xatd odpka, bezeichnet werden sollen,
ist selbstverstindlich. .

#7221 E: /| adm) mupwpia Toig dodeveortdTorg mpdg TolS TG uéyioTa duva-
uévoug dmodidotor; in Rep. I, 364 B sind dodeveic und mévnteg gleichbedeutend.

28 Hiketides 433: yerpaupévwy d¢ Tdv vépwy 6 T'dcdeviig 6 mholoiog Te dikny
ionv &xer. 2 Laches 186 C: duvartog xpruaov. 30 II, 65: oi mhoUtw duvduevor.

# De virtutibus, § 162, M. 403. Bei den Grofien wird das Uebel gefor-



262 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der

Auch in Korinth kann der Gegensatz von Reich und Arm,
Gewaltig und Schwach vorhanden gewesen sein, da dort die
proletarische Bevilkerung stark vertreten war. 32 Wir besitzen
iiber diese Gegensiitze die Schilderung des Rhetors Alkiphron,
dem die Schamlosigkeiten (Bdelupia) der Reichen und das Elend
(69Métg) der Armen aufgefallen war. ** Die Nachricht stammt
allerdings erst aus der Mitte des dritten Jahrhunderts; wir
konnen aber éhnliche Verhiltnisse auch im Korinth des ersten
Jahrhunderts vermuten. Wir wissen ja, daB die Sklaven im
Romischen Reich um diese Zeit ganz rechtlos und der Will-
kiir ihrer méchtigen Herren preisgegeben waren. Die geringe
Erleichterung ihres Loses, die die Lex Petronia ihnen zu-
sicherte, war erst nach der Abfassung des ersten Korinther-
briefes erschienen. Sie bestimmte blof, dafl die Sklaven durch
die Entscheidung des Richters und nur wegen schwerer Ver-
gehen zum Kampfe mit wilden Tieren gezwungen werden
sollten. ** Im Hinblick auf diese Zustinde wird der Apostel
(6, 1) die Funktionéire der heidnischen Gerichte in Korinth als
ddikor bezeichnet haben. Dabei will er nicht etwa das Ge-
richtswesen, den Bestandteil der romischen Rechtsinstitution,
als solches ablehnen, wenn er seinen Lesern verbietet (6, 1 ff.),
ihre Streitsachen vor den heidnischen Gerichtshof zu bringen.
Eine solche Ablehnung wiirde eine verhidngnisvolle Aufleh-
nung bedeuten und mit seiner eigenen Stellungnahme Rém. 13,
1 ff. in Widerstreit geraten. Wie bereits Theodor von Mop-
suéstia * richtig gezeigt hat, spricht Paulus in der Romerstelle
von den Pflichten und Zielen der Obrigkeit (dmd 100 okdTOU
kod’ dv téraktan); in der Korintherstelle von den Gefahren,
in die sich die Korinther begeben, wenn sie als <«Arme»
die Entscheidung bei einer Instanz suchen, die hinsichtlich
der Freien und Unfreien verschiedene Mafstibe anwendet.
(mMpdg Yap ovdev TolTwV of méWMTES EEapxelv duvdpevor, o padiwg ToU

dert durch Reichtum, Ansehen und Herrschaft. sie berauschen sich daran
und lassen ihren Uebermut an Sklaven aus. — Die angefiihrten Belege
geben die Antwort auf die Frage von J. Weill, a.a. 0., S.36, ob das Wort
dodeviic im Sinne von sozialer Bedeutungslosigkeit und Ohnmacht ge-
braucht wird. 32 Mommsen, Rém. Gesch. V 2, S. 257.

3 Angefiihrt bei Bachmann, a.a. 0., S.6.

3 A.Schneider, Zur Geschichte der Sklaverei im alten Rom, 1892,
S. 22, 3 M.S.G. 66, 881.



«Schlagworte der Erlésungsreligion» in 1. Kor. 1, 26—31 263

dikaiou TuTXdvewy dUvavrar) In der Tat wurzelte die rémische
Gerichtspraxis in dem Grundsatz: od yip pereivar TV véuwv
dovhoig épu.*® Somit konnte es leicht geschehen, dafl auch bei
einer formell korrekten Handhabung und Anwendung der be-
stehenden Gesetze der duvatdg iiber den dodevic siegte. Dieses
Recht konnte aber in den Augen des Paulus kein «richtiges
Recht», das Recht im christlichen Sinne sein, da es von dem
Prinzip der christlichen Gerechtigkeit abwich, die alle Men-
schen ohne Riicksicht auf ihre soziale Stellung als gleich-
wertig behandelt. Was Paulus an der korinthischen Gemeinde
tadelt, ist die «Kiihnheity, mit der die Korinther ihre Glau-
bensgenossen freiwillig dem heidnischen Tribunal iibergaben,
wihrend doch die Méglichkeit bestand, die Streitigkeiten durch
einen weisen Mann der Gemeinde zu schlichten. ** Mehr noch
als das Prozessieren vor dem weltlichen Gericht sieht der
Apostel den Grundschaden in der «beschémendens Tatsache,
dafl in der Gemeinde iiberhaupt Rechtshindel vorkommen,
dafB die Einzelnen Unrecht und Beraubung und noch dazu an
Briidern iiben. Die von ihm in Uebereinstimmung mit Jesus
(Matth. 5, 39 ff.) aufgestellte Forderung, lieber das Unrecht
zu leiden, ist fiir die Leser nur erfiillbar, wenn ihnen ein krif-
tiges Motiv vor Augen gestellt wird. Die Korinther, die durch
ihr Unrechttun auf die Stufe der d&dwor herabgesunken sind,
kéonnen den EntschluBl, den Weg der Gerechtigkeit zu be-
treten, nur fassen, wenn ihnen die grofle Tat Gottes vorgehal-
ten wird, durch die sie einst aus ihrem sittlichen Tiefstand
(ddwor 6, 9) in einen neuen Lebenszusammenhang versetzt
wurden. Sie sind «durch den Namen des Herrn Jesus Christus
und den Geist Gottesy gerechtfertigt, d. h. durch das richter-
liche Urteil Gottes von der Schuld freigesprochen worden und

36 A.Noack, Tragic. Graec. fragmenta, 1889, S. 326.

37 Durch ein solches von dem Prozel unterschiedenes Schlichtungs-
verfahren soll die Autoritit der Gerichtsbehrde nicht beriihrt werden, da
es sich hier um Eigentumssachen, also Angelegenheiten des Privatrechtes
handelt, die eine Schlichtungsmoglichkeit nicht ausschliefen, wihrend die
in das Gebiet des offentlichen Rechtes fallenden Klagen nicht iibertragbar
sind. Ebenfalls will Paulus den Gemeindegliedern nicht verbieten, falls
sie die weltliche Behorde in Anspruch genommen haben, ihre Sache vor
dem Gerichtshof weiter zu vertreten. So richtig Calvin zu 1. Kor. Kap. 6
(Op. 49, 3881.).



264 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der

werden von ihm als gerecht angesehen (6, 11; vgl. auch Rom.
3, 24 {f.).

Damit kehren die Gedanken wieder, die in 1. Kor.1, 30
ihre besondere Prigung bekommen haben. Den Lesern, die
durch die gottliche Gnadentat in die Gemeinschaft mit Christus
eingefiigt worden sind, ist dieser zur Gerechtigkeit geworden.
Es ist klar, daBl Paulus hier die Benennung des jeremianischen
Messias (Jer. 22, 6) *® auf Jesus Christus iibertrigt, was bei
dem Schweigen fast aller Korintherbrief-Kommentare iiber
diese Tatsache besonders hervorgehoben werden mufl. Ent-
sprechend der Bedeutung des sinnbildlichen Namens: Jahwe
sidkent *, wird der Sinngehalt der Aussage: Christus ist uns
geworden zur Gerechtigkeit, im Zusammenhang mit dem
Gegensatz von duvatoi und dodeveig bestimmt werden kénnen.
Den Schwachen, die unter dem Gegensatz zwischen den Ge-
waltigen und Schwachen zu leiden haben und oft Ungerechtig-
keiten iiber sich ergehen lassen miissen, verschafft Gott in
Christus, seinem Stellvertreter und Tréager seiner Gerechtig-
keit, die Genugtuung. Wenn sie auch im weltlichen Prozel}

38 Auch im spiteren Judentum kommt der messianische Charakter die-
ser Stelle zum Vorschein; vgl. Kommentar von H. Strack und P.Biller-
beck, II, 289; III, 327.

39 Jer. sieht die Zeit kommen, da Gott den Messias erwecken wird,
der als Konig herrschen, weise handeln, Recht und Gerechtigkeit iiben
und den Namen fithren wird: Jahwe unsere Gerechtigkeit. In diesem sinn-
bildlichen Namen treten zwei Grundziige hervor: Jahwe selbst ist der
Urheber und die Quelle der Gerechtigkeit, die sein Bundesvolk besitzen
wird. Sodann: Unter und in dem messianischen Konig, dem Offenbarer und
Stellvertreter Gottes, wird die Gerechtigkeit in dem Volke verwirklicht
werden, indem der messianische Kénig den Unrecht Leidenden (vgl. Jer.
9, 23) «Genugtuung» verschaffen wird, die sie in den Stand setzen wird,
von Gott als gerecht angesehen zu werden. Die Folge davon wird sein,
daf Israel Heil und Frieden erlangen wird. — Vgl. zu dieser Deutung:
G. Oehler, Theol. des AT 1874, II, S.263; Fr. Delitzsch, Mess. Weissagun-
gen, 1890, S.126; A.Dillmann, Hdbch, d. alttest. Theol., 1895, S.535; E.
Hiihn, Die Mess. Weissagungen, 1899, S. 41; E. Sellin, Theol. des AT, 1933,
S.125; ad vocem «Genugtuungy: Gesenius-Buhl, Hebr. u. aram. Hdworter-
bueh, 13. Aufl,, S.694. P. Volz, Der Prophet Jer., 1922, S.230f., legt den
Nachdruck auf die forensische Herkunft des Begriffs Gerechtigkeit, an
die auch Paulus ankniipft. Das Volk wird von der Anklage freigesprochen
und steht 6ffentlich gerechtfertigt, mit formlicher Ehrenrettung da, oder
es wird ihm im Prozell durch den Weltmeister das Recht zuerkannt.



«Schlagworte der Erlésungsreligion» in 1. Kor. 1, 26—31 265

unterliegen, so haben sie doch in der Gemeinschaft mit Chri-
stus Gott auf ihrer Seite. Christus, der vermittelnde Triger
der Gerechtigkeit, bewirkt, dafl sie vor Gott als gerecht gelten.
In dem Besitz dieser reinen innerlichen Gerechtigkeit, die sie
nicht ihren eigenen Verdiensten, sondern der durch Christum
vermittelten und durch den Geist Gottes ihnen zugeeigneten
Gnadentat verdanken, konnen sich die Schwachen dieser Welt
¢in Christo rithmen». Fiir sie ist nicht das Urteil der Menschen,
sondern das Urteil des in Christus sie freisprechenden Gottes
mafgebend. Darum sind sie den Gewaltigen dieser Welt und
der diese oft schiitzenden formellen Gerechtigkeit des positiven
Rechtes iiberlegen — eine Paradoxie, die dieser Welt unver-
stindlich bleibt, fiir die Kinder Gottes (,¢& adtod“) aber eine
Quelle unendlichen Trostes in ihrer duferlich <unriihmlicheny,
ohnméchtigen Lage werden kann. Wenn sie, statt Unrecht zu
tun, lieber Unrecht leiden sollen, kéonnen sie wissen: «Das
Schwache Gottes ist stirker als die Menschen» (Vers 25). Die
besondere Wirkungskriftigkeit dieser Gedankenginge wird
anerkannt werden miissen, wenn man neben sie die verwandte,
etwas doktrinire Aussage Philos stellt: Der durch die Leiden-
schaften errungenen Gewalt steht die Gerechtigkeit gegeniiber,
die ihrem Wesen nach dullerlich unscheinbar, verédchtlich und
unriihmlich ist. %

In demselben antithetischen Sinne ist die Beziehung des
dnooudg auf die edyeveig zu fassen. Wenn der Gegenbegriff dyevig
namentlich in den philosophischen Schriften oft mit demjenigen
des dvelevdepog, Tompodg, padlog und kakodpyog gleichgesetzt wird *!,
so wird damit vornehmlich an den Sklaven die sittliche Ver-
kommenheit und Unreinheit hervorgehoben. Wie Seneca be-
dauernd feststellen mul}, gehort der Sklave in das Gebiet des
«sordidumy. ** Dem Sklaven wurden von seinem Herrn die
gemeinsten und unschicklichsten Dienste zugemutet: Impuditia
in ingenuo (edyevig!) crimen est, in servo necessitas, in libero

40 De confus. linguarum, § 112, M. 421: mhodtov, dbéZav, Tiudg, fHdovdg,
4@’ dv divwyton mepimolely dmdvtwy ' TNy meviag kol ddokiag aitiav dikaroolvnv
Tidepevoug Eumodv.

81 Vgl. namentlich Plato, Gorgias, 465 B; Aristoteles, Polit. 4, 10;
Epiktet, Dissert., IV. 1, Cap. 10.

22 De benef. T11. 283.



266 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der

officium. ** Nach Philo konnte dem Tugendhaften die griofte
Schmach zugefiigt werden, wenn man ihn weniger achtete als
Horige und schmutzige Sklaven (dothwv &ripétepor, pumdvrec).**
Gegen diese Herabwiirdigung haben sich innerhalb der Stoa
Stimmen der Entriistung erhoben. Homo sacra res homini,
ruft Seneca dem traditionellen Standesstolz entgegen.* War
es der Menschlichkeitsgedanke, den die Stoa der allgemeinen
Wertung und Behandlung des Sklavenloses entgegenstellte *,
so fiihrte die humane Gesinnung zu einer neuen idealen Be-
stimmung des edyeviig und der edvévea. Wahrhaft edel ist der
Mann, der durch die Natur zu der Tugend befdhigt ist. Nur
der Geist macht den Adel aus.?* Der Geist kann ebenso gut
auf einen rémischen Ritter wie auf einen Freigelassenen oder
Sklaven sich herablassen. Was heifit rémischer Ritter, F'rei-
gelassener oder Sklave? Es sind blofe Namen, der Kitelkeit
und dem Unrecht entsprungen. *®* Daher kann im Grunde nur
der Weise als adelig und frei bezeichnet werden. ** Darum ist
dieser Adel selten.® Der stoische Grundsatz wird von Philo
iibernommen. * Nach ihm scheint es allerdings abwegig (éxtéma)
zu sein, die in hohem Ansehen stehenden Biirger und Obrig-
keiten Fliichtlinge, und die Armen, die kaum das tégliche Brot

13 Seneca, Controv. IV. 9, ed. Schott, S.378; vgl. auch Ep. 15, 3. 24
und Dio Chrysostomus, Orationes XV. 5.

 Quod deterius potiori insidiari soleat, § 34, M. 198.

%5 Ep. 95, 33; vgl. De benef. 111, 22. 3; De vita beata, 24, 3.

% Seneca, Ep. 5, 6. 1: Servi sunt? Immo humiles amici. Servi sunt?
Immo conservi, si cogitaveris tantundem in utrosque licere fortunae.

% Seneca, Ep. VII, 3. 16 f.: Quis est generosus? Ad virtutem bene a
natura compositus. Hoc unum intuendum est. Animus facit nobilem.

8 Ep. 4, 2. 11; 37, 4: humilis res est stultitia, abiecta, sordida, servilis,
multis affectibus et saevissimis subiecta, hos tam graves dominos ... dimittit
a te sapientia, quae sola libertas est.

% Vgl. P. Wendland und O. Kern, Beitrige zur Geschichte der griech.
Philosophie, 1895, S.51 ff.; H. v. Arnim, Stoicorum veterum fragmenta, ITI,
357 ff.

% Seneca, De const. sap. 7, 1: sapientem... raro forsitan magnisque
aetatum intervallis unum; neque enim magna et excedentia solitum ac
vulgarem modum crebro gignuntur.

51 De poster. Caini, § 138, M. 262: to0To & éoTi 70 dbyua 16 STwikdv,
81 & do@dg ubvog eelBepds Te kai dpxwv, kdv pupioug Tod odpatog &xn deomo-
Tag. De somniis, IT, § 244, M. 691: uévoc 6 cogdg dpxwv kai Bacirets. Quod

omnis probus liber, § 126, M. 465: &ovor Ydp T Pacihikdv ai edbyevelg yuyal.



«Schlagworte der Erlésungsreligion» in 1. Kor. 1,26—31 267

haben und von der Luft der Tugend leben, reich, die gebrand-
markten und gefesselten Sklaven frei nennen zu wollen. ** Und
doch ist es nur ein Vorurteil, da man dabei ausschlieBlich auf
Aeulerlichkeiten sieht und nicht nach der Natur der Seele
fragt ®®, ein Vorurteil, das von den klassischen Dichtern und
Prosaikern (momrtai xai ouyypogeig) wie Euripides, Aischylos,
Sophokles, Homer und Xenophon widerlegt wird, die mit Recht
das schonste Gut in der Freiheit, in der Unabhingigkeit von
dem duleren Zwang und den Banden des Leibes und der Lei-
denschaften sehen.® Ist der Adel ein ureigener Besitz der
durch vollkommene Reinigungsmittel entsiihnten Seele, so darf
man nur die Verniinftigen und Gerechten adlig nennen, selbst
wenn sie von geborenen oder gekauften Sklaven abstammen;
den Schlechten dagegen, die von Guten abstammen, mufl der
Adelsplatz unzuginglich sein.® Von Natur sklavisch ist vor
Gott das Schlechte und Unverniinftige, herrschend und frei
das Edle und Verniinftige. % ‘

DaB Paulus diese Umwertung des traditionellen Adelsge-
dankens, die Auffassung, da das &ullerlich Unedle einen
héheren Adel in sich tragen kann, teilt, wird in seinem Satz,
daB Gott das erwihlt hat, was der Welt fiir unedel und ver-
dchtlich gilt, kraftig hervorgehoben. 57 Es offenbart sich darin
aber auch ein prinzipieller Gegensatz zu der stoischen Lehre.
Ist der innere Adel der Glédubigen auf die Setzung der er-
wihlenden, durch keine menschlichen Leistungen veranlaflten
Gnade zuriickzufiihren, der daher allein der Ruhm gebiihrt
(&v kupiw kovydodor), dann mull jeder Tugendaristokratismus und
die die Sonderstellung des Seelenadels allein beanspruchende

52 Quod omnis probus liber, § 6 ff., M. 446.

5 Ib., § 168, M. 44: unTe Toic Aeyouévorg dotoig molrteiav 7| éleuvdepiav
unte Tolc oikdtpwyv §i dpyupwvhTorg doulelav émonuicwpev, dAAG Yévn xai
deomoTikd Ypdumore xoi ouvohwg owpota mapeddovres yuxfic @Uov épeuviduev.

54 Th. § 98, 72; 96, 139. Vgl. Cicero, Parad. V, 1: refrenet primum
libidines ... ceteras animi labes repellat, tum incipiat aliis imperare, cum
ipse improbissimis dominis, dedecori ac turpitudini, parere desierit.

8 De virtutibus, § 189, M.438; vgl. auch §§ 211 ff.,, 219 ff.

5 T.eg. All. III, § 117, M. 105.

57 Die stoische Umwertung wird ihm sicherlich nicht unbekannt ge-
wesen sein. Wir wissen, dafl Tarsus in dieser Zeit im Brennpunkt stoischer
Lehre stand. Vgl. P. Feine, Th. des NT, 7. Aufl, 1936, S. 165 {.



268 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der

Philosophie grundsitzlich verneint werden. Der innere Adel
besteht nicht in der Herrschaft der Vernunft iiber die Leiden-
schaften, sondern in der Reinheit und Heiligkeit, die als solche
ausschliefilich in dem dyiaopdg, der heiligenden Wirksamkeit
«Christi und des Geistes Gottesy (6, 11) gegriindet ist. Da die
von Gott gestiftete Gemeinschaft der Erwihlten mit Christus
bewirkt, dal die Christen der verunreinigenden Sphire der
Stinde entriickt und «in Christo geheiligts sind (1, 2), so
werden sie dadurch iiber den dulleren Geburtsadel erhoben,
der auf sie als «Schmutzige» verdchtlich herabsieht.

Wie der aywopdg, so ist auch die émolitpworg im Hinblick
auf den Zustand der untersten Bevilkerungsschichten, nament-
lich der Sklaven, zu verstehen. Es ist darauf hingewiesen
worden, dafl das Wort amohitpwoig bei Paulus siebenmal steht
und seinen Ursprung in der Anlehnung des Apostels an die
antike Sitte des Loskaufes eines freizulassenden Sklaven durch
das \otpov, das Lisegeld, habe. *® Diese Auffassung dréangt sich
bei unserer Stelle um so mehr auf, als gerade in Korinth eine
sakrale Loskaufung in den Heiligtiimern von Apollon, Serapis
und Asklepios stattfand und die Leser eben an diesem Bild
das Wesen und den Wert der durch Christus erwirkten Erlosung
ermessen konnten. Steht daher bei dem Apolytrosisgedanken
der Knechtschaftsgedanke im Hintergrund ®*, so liegt die An-
nahme nahe, dal Paulus in erster Reihe an die Sklaven in
Korinth denkt. Sie gehéren in die Kategorie der un 6évra, zu
einer Menschengattung (daher das Neutrum! ), die fiir nichts
gehalten (éoudevnuéva) und darum als nichtseiend (un Gvra)
betrachtet wurde. ®* Der Wertgegensatz zwischen denjenigen,

8 A.Deifmann, Licht vom Osten, 4. Aufl, 1923, S.277 ff.

% Das hat bereits Chrysostomus erkannt; vgl. den Wortlaut seiner
Auslegung von Rom. 3, 24 bei A.Deiflmann, a.a.O., S.278, Anm. 1.

8 In diesem Sinne werden auch die Neutra td pwpd, Td ioxupd, Ta adyevi]
gebraucht.

% Entspricht, wie oben bemerkt, das td pn dvra des Paulus dem T0
pundév Philos, so kann die im 3.Band des Str.-Billerb.schen Kommentars,
S. 327, angefiihrte Midraschstelle (Ex R.17) nicht zum Vergleich heran-
gezogen werden. Wenn es hier heilit: <Er (Salomo) redete iiber die Biume,
von der Zeder an, welche auf dem Libanon ist, bis zu dem Ysop, der an
der Mauer hervorwiichst, um dich zu lehren, dafl Kleines und Grofles vor
Gott gleich ist und daB dieser durch kleine Dinge Wunder vollbringt, und
durch den Ysop, der das geringste der Gewiichse ist, Israel erldst haty,



«Schlagworte der Erlésungsreligion» in 1. Kor. 1, 26—31 269

die das Ansehen geniefien und darum sich Geltung verschaf-
fen (1@ dvra), und denjenigen, die véllig nichts gelten, als ob
sie gar nicht vorhanden wiren, liuft letztlich auf einen Seins-
gegensatz hinaus. Das war die Auffassung der Antike. Wenn
Euripides sein Urteil iiber die Sklaven in die prignante Form
kleidet: ovdtv 10 dodhov mpog TO uny dodhov yévoc ® und Plato ® es
als hochste Ungerechtigkeit bezeichnet, den Gerechten als
nichtseiend zu bezeichnen (¢oxdm ddwkio dokelv dikatov eivar pn
dvra), so gibt der erstere nicht bloB die eingewurzelte Meinung
wieder, sondern sein Urteil entspricht auch der tatsidchlichen
rechtlichen und sozialen Lage der Sklaven. Noch lange nach
der Zeit des Apostels kann Ulpian * schreiben: Quod attinet
ad ius civile, servi pro nullis habentur. Sie sind im Grunde
keine Personen, sondern Dinge, ein willenloses beseeltes
Eigentum (xtfjuo ¥uyuyov) ihrer Herren, das auf derselben
Stufe steht wie ihr Vieh und ihre Ackergeriite. ®

Dieser abwertenden Auffassung der Antike stellt der Apo-
stel sein aus dem vorher entwickelten Gedanken des Seelen-
adels unmittelbar folgendes Urteil iiber den inneren Wert des
Sklaven gegeniiber. Wihrend Gott durch sein souveréines, dem
hergebrachten menschlichen Urteil und Verfahren entgegen-
gesetztes Tun das Seiende vernichtet, dessen Geltungssucht
und stolzes Selbstgefiihl zerstort, stattet er das «Nichtseiendey,
die Sklaven, mit einem unverginglichen, wahren Sein aus,
da sie durch das von Christus bezahlte Lisegeld, seinen Tod,
aus der Nichtigkeit der Menschenknechtschaft losgekauft und
zu Freigelassenen des Herrn Christus geworden sind. Sind sie
um einen so hohen Preis losgekauft, so kénnen und diirfen sie
nicht fiir ohnméchtige «Nichtse» (un &vra) gehalten werden. *
Daraus ergeben sich einige, die innere Haltung der christ-
lichen Sklaven stirkende Momente. Die tatséichlich vorhande-
nen, auf dem Ueber- und Unterordnungsprinzip aufgebauten

so wird hier die Gleichachtung der grofen und kleinen Dinge durch Gott
betont, wihrend bei Paulus der Gedanke, dal Gott durch die pn dvra die
dvta vernichtet, hervorgehoben wird. % QOrestes 1115.

8 Polit. I. 361 A. % Dig.I. 1, 4.

85 Vgl. v. Dobschiitz, Prot. Real-Enzykl., 3. Aufl., Bd. 18, S. 425 f. Rich-
tig auch O.Spengler, Untergang des Abendlandes I, S.431: ¢Der Sklave
war émnpéowrog, d. h, er hatte keine Bedeutung.»

8 7, 21 ff.; vgl. auch 6, 20; Eph. 1, 7; Rom. 3, 24; 8, 23.



270 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der «Schlagworte . ..

sozialen Unterschiede brauchen die Sklaven nicht zu beun-
ruhigen. Die évra werden ja vernichtet werden. Denn «die Ge-
stalt dieser Welt ist im Vergehen begriffens. ¢” Angesichts des
durch Christus erwirkten neuen wahren inneren Seins, das
zu ihrem Wesen gehort und ihnen die Selbstindigkeit des per-
sonlichen Lebens verbiirgt, diirfen die Sklaven das Selbst-
bewulitsein und die Bereitschaft zu einer menschenwiirdigen
Selbstbetitigung gewinnen, die sie iiber die Note der dulleren
Bindungen hinaushebt und die Erfiillung der durch ihre «Be-
rufungy (Vers 26) ihnen zugedachten Pflichten erleichtert.
«Bist du als Sklave berufen, lafl dich’s nicht anfechten; und
wenn du auch frei werden kannst, so mache noch mehr Ge-
brauch davony, d.h. bleibe nur um so lieber in deinem bis-
herigen Zustand der Berufung. ®® Denn der Sklave soll wissen,
dafB er durch die dmoMiTpwoig ein Freigelassener des Herrn ge-
worden ist. Der in Leibesknechtschaft befindliche Sklave ist
doch ein freier Herr; seine Freiheit ist dauerhafter als die
angemalite der der Vernichtung entgegenreifenden Groéflen
dieser Welt.

Der kurze von uns behandelte Abschnitt ist seinem Gehalt
nach eigenartig. Die Stellung des paulinischen Evangeliums
zu der Weisheit dieser Welt und zu den auf alter Tradition
beruhenden sozialen Verhiltnissen seiner Zeit ist eine fast
dramatisch bewegte, in wundersamen Paradoxien sich er-
gehende Auseinandersetzung mit der antiken Kultur, wobei

67 7, 81: Der Apostel wird dabei schwerlich an die allgemeine Ver-
ginglichkeit der Welt (Calvin, a.a.Q., S.421: mundi vanitas) gedacht
haben, sondern an das Ende der gegenwirtigen Zeit (vgl. 7, 29: xoupog
ouveotoluévog, und Rom. 8, 19 £f.), an die «<Umwandlung der Weltform und
somit ihres ganzen zeitlichen Wesens zum neuen Himmel und zur neuen
Erde» (G. Heinrici zu 7, 31).

%8 Calvin, Op.49, 416 his (servis) danda erat aliqua consolatio, ne
animum deicerent.

% 7 21. Dall das udMov xpfica, nur diese aus dem Zusammenhang sich
am natiirlichsten ergebende Auslegung zuldBt, wird jetzt fast allgemein
zugestanden; vgl. Heinrici, Bachmann und Joh. Weill zu dieser Stelle; vor
allem neuerdings K. L. Schmidt in dem Artikel kAfjoi¢ in ThWBzNT III,
S.492, der auBerdem in seiner Auseinandersetzung mit Lietzmann und Holl
auf die Feststellung von M. Weber hinweist, daf im Griechischen eine dem
deutschen Wort «Beruf» in der eth. Farbung entsprechende Bezeichnung
iiberhaupt fehlt.



H. Barth, Die Philosophie der Erscheinung und der christl. Glaube 271

der Apostel den Unterton mitschwingen l40t, nédmlich die
Ueberzeugung, dall sie eine kranke, dem Untergang geweihte
Erscheinung ist. ® Diese Auseinandersetzung wirkt durch ihre
in lapidaren Sétzen sich dullernde Wucht und Eindringlichkeit
sowie durch ihre in das Schema einer kunstvollen Rhetorik
eingespannte Gedankenordnung besonders kriftig. Es ist keine
proletarische Revolution, sondern eine auf die innere Um-
wandlung ausgerichtete Dynamik, wenn Christus als An-
finger einer neuen Geisteswelt vorgefiihrt wird, in der die
«Torichten» als richtige Philosophen erscheinen, in der Chri-
stus gegeniiber den Ungerechtigkeiten der gewaltsamen Méch-
tigen den Unterdriickten eine hdhere Gerechtigkeit verschafft,
die mit dem Brandmal der Unreinigkeit von Hause aus Ge-
zeichneten heiligt, ihnen dadurch einen wirklichen Adel ver-
leiht und sie aus der Nichtigkeit der Knechtschaft in das blei-
bende Sein der Freiheit herauffiihrt.

Ist unsere Auslegung richtig, so wird man nicht bloff den
rhetorischen, antithetisch durchgefiihrten Parallelismus des
ganzen Abschnittes bewundern, sondern es werden die oben
angefiihrten, einander widerstreitenden Ansichten der bis-
herigen Exegese iiber den Inhalt und die Reihenfolge der
grundlegenden Begriffe eine Klidrung finden kénnen.

Wien. Josef Bohatec.

Die Philosophie der Erscheinung
und der christliche Glaube.

Vortrag in Groningen, Utrecht, Leiden und Amsterdam
vom 19. bis zum 22. April 1948.

«Philosophie der Erscheinung» soll mit dem christlichen
Glauben konfrontiert werden. Was bedeutet das? Was ist
«Philosophie der Erscheinung»? Ist hier etwa eine neue Phi-
losophie erfunden worden, die ein neues Prinzip entdeckt hat:
das Prinzip der «Erscheinung»? Und nun wiirde der erstaun-
ten Welt eine grofie Neuigkeit verkiindigt: Alles, was ihr bis
dahin als ein Seiendes vorgestellt habt, ist im Grunde <«Er-

0 Vgl. das zu 7, 31 Gesagte.



	Inhalt und Reihenfolge der "Schlagworte der Erlösungsreligion" in 1. Kor. 1, 26-31.

