
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 4

Artikel: Inhalt und Reihenfolge der "Schlagworte der Erlösungsreligion" in 1.
Kor. 1, 26-31.

Autor: Bohatec, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


252 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der

Inhalt und Reihenfolge der « Schlagworte der
Erlösungsreligion» in 1. Kor. 1, 26—31.

Zu Jer. 9, 23 f. bemerkt Calvin1: «Locus hie insignis est,
et etiam volitat in ore hominum, ut aliae célébrés sententiae,
quae tanquam proverbiales magis notae sunt.» Diese
Wertschätzung kann man füglich auch auf unsern Abschnitt, in
dem das Jeremiawort angeführt wird, anwenden. Aber gerade
über diese berühmte Korintherbriefstelle, namentlich über
Vers 31, gehen die Anschauungen der Exegeten auseinander.
Die Forscher weisen zwar übereinstimmend darauf hin, daß
durch die Grundbegriffe: Weisheit, Gerechtigkeit, Heiligung
und Erlösung Gnadengüter bezeichnet werden, die die mit
Christus vereinigten Gläubigen diesem verdanken. Die Wege
beginnen sich zu trennen, wenn der Inhalt dieser Begriffe und
ihr gegenseitiges Verhältnis bestimmt werden soll. Zwar gibt
man zu, daß «diese Vorstellungen und Begriffe dem Apostel und
seinen Lesern geläufig sind. Es sind die großen Schlagworte
der Erlösungsreligion, und wenn der empfängliche Hörer dies
Bekenntnis vernahm, so war er wohl wenig geneigt, das Wort-
gefüge mit theologischen Distinktionen zu zerfasern Etwas
davon muß auch der Exeget empfunden haben. Aber er hat eine
darüber hinausgehende Aufgabe. Er soll ja zu zeigen suchen,
wie in dem Gemüt des Schriftstellers, als er diese Worte mehr
hinausstieß als logisch anordnete, diese Begriffe doch mit einer
ganz bestimmten Gedanken- und Empfindungsmarke versehen
waren und dadurch in ein gewisses logisches Verhältnis zu
einander traten».2 Die Begriffe biKcuocruvri, dpiacrpôç und à-rroXû-

TpuucTiç sollen, so nimmt man an, «zweifellos» den Grundbegriff

ooepta erklären. Daher werde der Gedanke: Christus
ist uns von Gott zur Weisheit gemacht worden, nicht nur
vorangestellt, sondern von dem Folgenden abgesondert, dafür
werden aber die drei folgenden Begriffe in sich enger
zusammengefaßt und gegen das Vorhergehende abgesetzt.3 Dabei

1 Op. 38,39.
2 Joh. Weiß, Der erste Korintherbrief, in dem Meyerschen Kommentar

über das NT, 5. Abt., 9. Aufl. 1910, S. 40.
3 Joh. Weiß, a. a. 0., S. 41. Nach G. Heinricl, Das erste Sendschreiben

des Apostels Paulus an die Korinther, 1880, S. 101, Anm. 1, und im Meyer-



tSchlagworte der Erlösungsreligiom in 1 Kor. 1,26—31 253

empfindet man die Schwierigkeit, daß dcTroXuTpujcnc; auf öiKcuocrüvri

und dyiauiLiö? folgt, während es nach Eöm. 8, 24 vorangehen
sollte, und sucht sie dadurch zu beseitigen, daß man àTroXÛTpuucTiç

nach Rom. 8, 23 eschatologisch deutet.4 Gegen diese Auffassung

spricht entschieden, wie Joh. Weiß bemerkt, das êfevribri,
wonach Christus schon jetzt den Christen Grund der Erlösung
geworden sei. Weiß glaubt außerdem, daß Paulus nicht die
Absicht gehabt habe, die Begriffe in der Reihenfolge aufzuzählen,
in der sie sozusagen im System vorkommen, daß vielmehr die
Reihenfolge rein zufällig sei, daß Paulus noch weitere
Begriffe hätte hinzufügen können, wie z. B. oumipia, ino&ecria,

bôHa, Zun) aîiLvioç.
Wenn wir es auch begreiflich finden, daß die Exegeten

den Inhalt der erwähnten Begriffe im Zusammenhang mit den
in anderen Briefen erwähnten Aeußerungen des Apostels zu
bestimmen suchen, so muß es doch als Mangel empfunden
werden, daß sie dabei zu wenig die erkennbare Beziehung zu
den Gedankengängen im ersten Korintherbrief selbst und die
Gesamtsituation, namentlich die herbe gesellschaftliche
Wirklichkeit in der korinthischen Gemeinde, herangezogen haben.
Durch Erörterung des Zusammenhanges, in dem diese
Begriffe erscheinen, und namentlich unter Berücksichtigung der
zweifellos von Paulus beabsichtigten Anknüpfung an die
gesellschaftliche Lage der korinthischen Gemeinde, sowie durch
Heranziehung der verwandten Gedanken der anderen Schriftsteller

läßt sich sowohl der Inhalt als auch die Reihenfolge der
erwähnten Begriffe näher bestimmen.

sehen Kommentar, 8. Aufl., 1876, S. 82, verhalten sich die drei
Wesensbestimmungen so zueinander, daß biKctioaûvri und ciYi<Wh<k die Wirkungen
Christi im religiösen Subjekte angeben, àTroXiirpuicnç die objektive Grundlage

dieser Wirkungen: «Für Paulus bildet diroXOrpujcn? offenbar den
technischen Gesamttitel der Sündopferwirkung in Anwendung auf Christus
(Eöm. 3, 24), welcher der Gedanke der Rechtfertigung und Sündenvergebung

(Kol. 1,14; Eph. 1, 7) als besonderer Beziehung untergeordnet ist.»
Heinrici beruft sich dabei auf A. Ritsehl, Rechtfertigung und Versöhnung

II, S. 218. Nach G. Schrenk (ThWBzNT II, S. 206) bezeichnet die
biKouooûvri «unverkennbar» die Grundlegung.

4 So J. B. Lightfoot, Notes on epistles of St. Paul from unpublished
commentaries, 1895. Ders., Der erste Brief des Paulus an die Korinther,
1905, zitiert bei Joh. Weiß, a. a. 0., S. 42.



254 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der

Um die Wahrheit zu begründen, daß die «Torheit» Gottes
weiser ist als die vermeintliche Weisheit der Menschen, daß
Gottes Schwäche stärker ist als die der Menschen, daß Gott
durch seine Weisheit, die Weisheit des Kreuzes, die in den
Augen der Heiden als höchste Torheit gelten mußte, die Weisheit

der Welt zur Torheit gemacht und durch den Tod seines
Sohnes, der in den Augen der Juden nur als Schwachheit und
darum als Aergernis gewertet werden mußte, der Welt die
höchste Kraft gespendet hat, kurz, daß Gott durch seine
anscheinend paradoxen Handlungen die Welt retten will, weist
der Apostel seine Leser auf den wirklichen Bestand ihrer
Gemeinde hin. Es gibt in ihr nicht viele mit menschlicher Weisheit

Ausgerüstete (crocpoi Karà crâpKa), nicht viele wirtschaftlich
und sozial Mächtige (buvaxoi), nicht viele von edler Herkunft
(eÙYeveîç). Wenn auch als Mitglied der Gemeinde der
Stadtkämmerer Erastus (Rom. 16, 23) erwähnt wird, der sicherlich
zu den eùïeveîç gehörte, so waren es die à-feveîç, d. h. Sklaven
und Freigelassene, die die überwiegende Mehrheit der
Gemeinde bildeten.5 Dies darf aber die Gemeinde nicht anfechten;
denn Gott verfährt nach seinem alle in der Welt geltenden
Werte umwertenden Gesetz. Er hat das Törichte und Schwache
der Welt8 erwählt, um die Weisen und Starken zuschanden zu
machen; er hat das Verachtete erwählt, das Nichtseiende, um
das Seiende zunichte zu machen. Der Sinn dieses der Welt
unbegreiflichen Verfahrens Gottes ist, dem selbstbewußten,
nach Eigenruhm strebenden «Fleisch» jede Berechtigung zu
entziehen und Gott allein den Ruhm zu geben.

Dieser Gedanke, der als Wesenskern der paulinischen
Gnadenreligion gelten darf, wird in seiner Mächtigkeit
erhellen, wenn wir uns vergegenwärtigen, wie die damalige
Zeit das Vorhandensein der sozialen Gegensätze und
Umwälzungen zu erklären versuchte. Die von Paulus erwähn-

5 Vgl. Rom. 16, 21 ff.; Act. 18, 7; 1. Kor. 16, 16; die hier vorkommenden

Namen dürfen wohl als Freigelassene gelten (Joh. Weiß, a. a. 0. VIII;
Ph. Bachmann, Komm, zum NT, hrsg. v. Th. Zahn, S. 12).

6 toO KÖagou ist genitivus partitivus; denn, wenn auch hier der
Gedanke mitschwingt, daß diese Abwertung: «Törichte und Schwache» dem

Urteil der Welt entspricht, so steht doch der Gedanke im Vordergrund,
daß das Vorhandensein von Törichten und Schwachen ein nicht
wegzuleugnender Tatbestand in dieser Welt ist.



«Schlagworte der Erlösungsreligiom in 1. Kor. 1,26—31 255

ten Gegensätze werden besonders bei Philo hervorgehoben.7
«Entstehen nicht immer wieder Herrscher aus Privatleuten
Obiûixai)8, Privatleute aus Herrschern, Arme aus Reichen, und
aus Armen Besitzer von viel Vermögen (ixoXuxpripotToi), Angesehene
aus Nichtbeachteten, die Berühmtesten aus Ruhmlosen, Starke
(ttrxupoî) aus Schwachen (àoheveîç), Mächtige (buva-roi) aus Machtlosen

(dbüvaToi), Verständige (cruvexot) aus Törichten, und die Klügsten

(euXoTicTTaxot) aus Unklugen?»9 Wie die Schicksale der Ein-

7 E. v. Dobschütz (Religionsgeschichtliche Parallelen zum Neuen
Testament, ZNW 1922, S. 70 ft.) glaubt alle Einzelhestandteile dieser neu-
testamentlichen Stelle in der syrischen Baruchapokalypse finden zu können,
wobei er allerdings gegenseitige Benutzung für ausgeschlossen hält. Auf
Seiten des Apostels ist es schon rein zeitlich unmöglich — die
Baruchapokalypse gehört der Zeit nach 70 an —, auf selten des Apokalyptikers
darum, weil sein Gedanke ein ganz anderer ist. Baruch erblickt in dem

Uehergewicht der Toren, Geringen, Verachteten ein Zeichen der
Verwirrung der Endzeit; es gehört zu dem Widernatürlichen, der Störung der
Ordnung. Paulus sieht darin die große göttliche Paradoxie der Gegenwart,

in gewissem Sinne einen Anbruch der Heilszeit, eine göttliche
Herstellung der Gerechtigkeit, freilich unter dem höchsten Gesichtspunkt der
unbeschränkten Ehre Gottes. Beide arbeiten mit denselben Kontrasten,
deren Zusammenstellung einen Quellort haben muß. Wir finden ähnliches
in der jüdischen Spruchliteratur, wo bald die Gesamtheit der Menschen
in Weise und Toren, Hohe und Niedrige, Reiche und Arme auseinandergelegt,

bald beide Kategorien in ihrem Gegensatz dargestellt werden. Es
kann, meint Dobschütz, nicht zweifelhaft sein, daß die in der
Baruchapokalypse zu Worte kommende Tradition, die schon in der Messiasweissagung

bei Jes. 3, 6; 13, 9 ff. anklingt, die ältere Stufe darstellt gegenüber

der Verwendung bei Paulus. Man wird dieser Auffassung von
Dobschütz zustimmen können. Wo der jüdische Apokalyptiker Unheil erspäht,
sieht Paulus das Heil schon in der Gegenwart, in der Christengemeinde
verwirklicht. Trotzdem wird die darin zum Vorschein kommende Ueber-
legenheit des Apostels über die ältere Stufe nicht berührt, wenn wir
annehmen, daß in der Bestimmung des Zweckes, den die paradoxe
Handlungsweise Gottes verfolgt, Paulus in Philo einen Vorgänger hat. Zwar
sind die Ausführungen des Alexandriners in dieser Hinsicht nicht einheitlich

und ein Beweis für die von der Philoforschung allgemein geteilte
Auffassung, daß in Philos Denken vielfach Widersprüche vorkommen.

8 ibubxriç ist die Bezeichnung des gemeinen, niedrigen Mannes im
Gegensatz zu dem Höhergestellten und Einflußreichen (buvaTÔç), des
Privatmannes im Gegensatz zu dem Fürsten und Staatsmann: Xenophon, Memor.
3, 12 und Plato, Apol. 46 D; Polit. 259 B.

9 De somniis, in: Philos Opera, ed. L.Cohn und P. Wendland §155.
Mangey 644.



256 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der

zelnen, so unterliegen ganze Länder und Völker den
Wandlungen zu Besserem und Schlechterem. «Einst blühte Hellas,
aber die Makedonier nahmen ihm seine Macht. Makedonien
wieder blühte auf, aber in einzelne Teile zersplittert, verlor
es seine Kraft. Vor den Makedoniern war das Reich der Perser
vom Glücke begünstigt; aber ein einziger Tag vernichtete ihr
großmächtiges Königtum, und setzt herrschen Parther, einst
ihre Untertanen, über die Perser, die noch vor kurzem ihre
Lehrer waren. Einst dehnte sich Aegypten herrlich und weit,
doch wie eine Wolke ging sein Wohlstand dahin. Was ist aus
den Aethiopiern geworden, was aus Karthago und dem
Libyschen Reich? Was sind die Könige von Pontus? Was ist
Europa und Asien und, um es kurz zu sagen, die ganze Welt?
Wird sie nicht nach oben und unten gejagt?» 10 Wenn man nach
den Ursachen dieser Erscheinungen fragt, so fällt die Antwort
Philos verschieden aus. Auf der einen Seite gehen diese
Wandlungen und Veränderungen auf «schwankende und unsichere
Zufälle» zurück (àôTchruç Kai àvu&prroiç xpwpévri auvTuxiaiç), wie es
«die untrügerische Zeit nicht durch unklare, sondern durch
deutliche Beweise» deutet.11 «Es dreht sich im Kreise der göttliche
Logos, den die meisten Menschen Schicksal nennen; und dann
strömt er jeweils über die Staaten, Völker und Länder dahin
und teilt den Besitz der einen den anderen und den aller allen
zu.» Entwickelt hier Philo Gedanken der antiken griechischen
Philosophie: Heraklits, Senecas und Ovids 12, so erscheint ihm
auf der anderen Seite das Wohlgefallen Gottes als Ursache der
plötzlichen Veränderung. Im Hinblick auf die Geschichte
Josephs schreibt Philo: «Wer hätte erwartet, daß an einem Tage
plötzlich einer vom Sklaven zum Herrn, vom Gefangenen zum
Allervornehmsten und vom Gehilfen eines Gefängnisaufsehers
zum Stellvertreter des Königs werde... und aus äußerster
Schande heraus zu ersten Ehren gelangen würde? Solches ist
gleichwohl geschehen und wird noch oft geschehen, wenn es
Gott gefällt.» Dieses Wohlgefallen Gottes wird aber abhängig
gemacht von der Tugendhaftigkeit der Menschen: «Nur muß in

10 Quod deus sit immort., § 174 f., M. 298; De Josepho, § 131 ff., M. 60.
11 De somniis, § 156.
12 Joh. Geffcken, Kynika und Verwandtes, 1909, S 2 f.; H. Leisegang

in: «Philos Werke», IV. Teil, S. 109, Anm. 1 und V.Teil, S. 204, Anm. 2.



«Schlagworte der Erlösungsreligiom in 1. Kor. 1, 26—31 257

den Seelen ein Funke von Tugendhaftigkeit glimmen, der, einmal

entfacht, auflodern muß.> 13 Erreicht damit Philo noch
nicht die erhabene Stufe der paulinischen Gotteserkenntnis,
den Monergismus der souveränen Gnade Gottes, so nähert er
sich dieser Stufe in einem anderen Zusammenhang, bei der
Auslegung von Dt. 10, 77 ff.: «Obwohl Gott nicht nur Gott der
Menschen, sondern auch Gott der Götter ist und Herrscher
über Herrscher, nicht nur über einfache Bürger..., so ist er doch
bei allen diesen Vorzügen und so großer Macht von Mitleid
und Erbarmen für die Armen und Hilflosen erfüllt und
verschmäht es nicht, Richter für Proselyten, Waisen und Witwen
zu sein.» Indem er «Tyrannen und große Machthaber
hintansetzt, würdigt er die Genannten in ihrer Niedrigkeit seiner
Fürsorge». Wie Paulus, begründet auch Philo den Zweck
dieses Handelns Gottes: «So soll denn», heißt es (Dt. 10,21),
«Gott allein dein Ruhm und dein höchster Stolz sein.14 Rühme
dich weder des Reichtums, noch des Ruhmes, noch politischer
Macht, noch körperlicher Schönheit oder ähnlicher Dinge, mit
denen die Unverständigen sich zu brüsten pflegen, und
bedenke, daß diese Dinge mit dem Wesen des Guten nichts zu
tun haben und daß ihnen außerdem der Augenblick jähen
Umschlages bevorsteht, so daß sie eigentlich vergehen, bevor sie
voll erblüht sind.» 15 Mit Emphase verurteilt Philo die Art der
Uebermütigen: «Der Uebermütige hält sich, um mit Pindar
zu reden, nicht für einen Menschen und nicht für einen Halbgott,

sondern für einen ganzen Gott... Er behandelt die Sklaven
wie das Vieh, die Freien wie Sklaven, die Bürger wie Fremdlinge.

Er glaubt unter allen Menschen der Reichste, der Klügste
(cppovinÔTOcroç), der Stärkste, der Gerechteste, der Gebildetste zu
sein, die anderen hält er für arm, unbedeutend (aboSoi),
verachtet (aTipoi), für ungerecht, ungebildet (àveirt(TTr|]uoveç), für
Auswurf der Menschheit (KaHäppctTci), für nichts (tö ppbev). Mit Recht

13 De Josepho, § 125, M. 59.
14 Es ist bemerkenswert, daß Philo, um die Ueberlegenheit Gottes

über alle menschlichen Güter hervorzuheben, in sein Zitat Ausdrücke
hineinlegt, die weder im hebräischen Text noch in LXX vorkommen. In
LXX heißt es: „ouxoç Kaùxrpad aou, Kai oôxoç ûeoç aou, ôaxiç (hroipaev èv aoi xà
perotXa Kai xà ëvboHa xaöxa, S. ïboaav oi ôqpûaXpoi aou.

15 De spec. leg. I, §§ 308. 311, M. 258.

17



258 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der

wird daher ein solcher Mensch Gott zum Widersacher und
strafenden Richter haben.» 18

Die in diesem Satz zum Vorschein kommende prinzipielle
Uebereinstimmung zwischen Paulus und Philo ist zweifellos
damit zu erklären, daß sie beide ihre Anschauungen unmittelbar

dem Alten Testament entnehmen. Philo schöpft sie, wie
wir gesehen, aus der Deutoronomiumstelle, Paulus (vgl. Vers
31) aus der mit jener verwandten Stelle Jer. 9, 23. 24 wobei
die Wahrscheinlichkeit besteht, daß sowohl Philo als auch
Paulus18 die beiden Stellen vorschwebten. Trotzdem ist die
Vermutung nicht abzuweisen, daß Paulus Philo seihst
gelesen hat. Dafür spricht seine Behauptung, daß vom
Standpunkte der Welt aus die niedrigeren Schichten als èSoubevriuéva,
als Tct gf| övTa gelten, wie ja auch der «Stolze» Philos in seiner
Ueberheblichkeit die Menschen als tö ppbév bezeichnet. Es
ist auch nicht zufällig, daß Paulus in seiner bekannten
ironischen Auseinandersetzung mit den aufgeblähten Korinthern
(iretpucniiupévot) Worte gebraucht (cppôvipoi, tfripot, îaxupoî), die in
der oben zitierten Stelle bei Philo stehen, von den sonstigen
bei beiden vorkommenden Ausdrücken: buvcrroi, àobeveîç und
àyeveîç ganz abgesehen. Auch der Ausdruck Kcxhapjuct wird von
Paulus gebraucht (4, 13), im compositum TrepiKahctppcrra mit dem
Parallelwort Ttepiipripa.

Selbstverständlich weisen die Gedankengänge des Apostels
im Unterschied von Philo eine ausschließlich christliche
Prägung auf, die in dem Satz: Christus ist uns gemacht worden
zur Weisheit usw., zum Vorschein kommt. Sie sind eingekleidet

in eine kunstvolle Rhetorik, auf die Joh. Weiß im
Anschluß an Fr. Blaß aufmerksam gemacht hat.10 Der von beiden
Forschern bemerkte Parallelismus in der Ausführung erstreckt

18 De virtutibus, § 178. 174, M. 162. 404.
17 pr) Kauxdcrduu 6 aoqpôç èv it| aocpia aùroO, Kai pi) Kauxàahui ô iaxupôç

èv Tf| îaxuï aÙToO, Kai pi) Kauxàahui ô itXoùffioç èv toi ttXoûtw airroO, à\\' 1)

èv toùtuj KauxàaOuj ô Kauxibpevoç, auvieiv Kai yrfviIiaKeiv, ôti ÔY<b eipi KÙpioç

ô itoiâiv ë\eoç Kai Kpiua Kai biKaioaùvr|v érri tt)ç YÔ?-
18 Philo nimmt die in der Jeremiasteile vorkommenden Begriffe aocpôç,

iaxupôç und irXoOaioç auf. Die ungenaue Wiedergabe bei Paulus (ô Kauxibpevoç

I v k u p i uj Kauxäadai) ist wahrscheinlich durch die Reminiszenz an
Dt. 10, 21 zu erklären.

19 Bereits in seinen «Beiträgen zur Paulinischen Rhetorik», 1897,
S. 141, hat J. Weiß auf die genaue «Wortkorrespondenz» in Vers 27 und 28



fSchlagworte der Erlösungsreligion» in 1. Kor. 1,26—31 259

sich nicht bloß auf den Abschnitt Vers 26 bis 29, sondern auch,
ja vor allen Dingen, auf Vers 30. Die in dem Satz: «Christus
ist uns geworden zur Weisheit, Gerechtigkeit, Heiligung und
Erlösung» enthaltenen vier Grundbegriffe sind ihrem Inhalt
und ihrem Zusammenhang nach zu verstehen, wenn man sie
als antithetische Begriffe zu den entsprechenden Gliedern:
Ta palpa, xà ctaßevfj, xà örfevrj, xà pirj övxa auffaßt. Diese bis heute
nicht beachtete Tatsache muß näher begründet werden.

Unbestreitbar ist die Antithese zwischen Christus als uoqna
üeoü und den aocpoi KaTà adpKa. Die Leser sollen sich nicht
beunruhigen, daß sie von der Welt als töricht angesehen werden.
Da sie durch Gottes Erwählung die Gemeinschaft mit Christus
(èv Xpicmîi 'IpffoO) haben, wird das Urteil über ihre Torheit
anders lauten. Da Christus von Gott uns zur Weisheit
gemacht worden ist, d. h. da Christus bewirkt, daß wir — und

und auf «den reimartigen Gleichklang der Glieder untereinander»
hingewiesen. Besonders «schwillt die Rede durch Häufung an, so daß sie sich

sogar in zwei parallele Sprechzeilen zerlegt. Diesem Crescendo folgt dann
noch ein Diminuendo in Vers 29». Wie in dieser Schrift, so spricht er in
seinem oben erwähnten Kommentar seine Zustimmung zu den Ausführungen

von Fr. Blaß (Neut. Grammatik, 2. Aufl., 82, 5; 6. Aufl. § 490), dem

«ausgezeichneten Kenner der antiken Beredsamkeit», aus und zitiert dessen

Urteil über den Abschnitt Vers 26 bis 28: «Kein griechischer Redner würde
die Beredsamkeit dieser Stelle als höchlichst bewundert haben; die
Durchführung ist so genau parallel durch den ganzen Abschnitt, wie es der
Gedanke irgend zuläßt, während doch die Schärfe des Gedankens der Form
nicht geopfert wird.» Die erwähnte überschichtende Länge und Gliederfülle

der dritten Zeile entspricht einer Forderung der Rhetoren. Man wird
diese Ausführungen von J.Weiß und Fr. Blaß gutheißen dürfen, ohne sich
das unzutreffende Urteil des letzteren (in den «Rhythmen der asianischen
und römischen Kunstprosa», 1905), wonach die Paulusbriefe zu großem
Teil rhythmisch durchgearbeitete Kunstprosa seien, anzueignen. Hält A.
Deißmann (Licht vom Osten, 4. Aufl. 1923, S. 54, Anm. 2) diese Auffassung
für eine seltsame Verirrung des verdienten Philologen, so geht er, wie
P. Wendland (Handwörterbuch z. NT, 1. Bd., Teil 3, 1912, S. 278) richtig
bemerkt, zu weit, wenn er «den paulinischen Briefen jeden literarischen
Charakter abspricht und den Wert der aus den Papyri bekannt gewordenen
Alltagsbriefe für das Verständnis der Paulusbriefe überschätzt». Wendland,

der ebenfalls den Versuch von Blaß, in großen Partien rhythmische
Gestaltung nachzuweisen, für den bedenklichsten Teil seiner Rhythmentheorie

hält, glaubt trotzdem (a, a. 0., S. 288), daß «selten die Antithese
in den einzelnen Gliedern so kunstvoll durchgeführt ist wie 1. Kor. 1,
21 ff.».

17»



260 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der

darin schließt sich Paulus mit seinen Lesern zusammen —
als weise gelten können, so sind wir nicht töricht, sondern den
Weisen dieser Welt überlegen. Während diese an der in der
Welt sich kundgebenden Weisheit Gottes doch nicht Gott
erkannten, da sie mit rationalen Denkmitteln (bià xfjç crocpîaç)
Gott zu erfassen suchten, können die Christen, die Christus
als die Weisheit Gottes anerkennen, Gott auch richtig erkennen.

Denn in Christus sind alle Schätze der Weisheit
beschlossen. 20

Bei der Inhaltsbestimmung der biKaiooüvn (Vers 30) muß
man sich vor Augen halten, daß Paulus die von ihm (Vers 31)
zitierte Stelle Jer. 9, 23. 24 im Auge hat, in der merkwürdigerweise,

wie bei Paulus, der îcrxuP°Ç unmittelbar neben dem
uocpôç erwähnt wird. Der Prophet tadelt hier das Prahlen der
Weisen, Starken und Reichen mit ihrer Weisheit, Kraft und
ihrem Reichtum und schärft gegen sie ein, daß Jahwe Gnade,
Recht und Gerechtigkeit auf Erden übt. Die Gerechtigkeit
besteht, wie an anderen Stellen (22, 3 und 20,13) ausgeführt
wird, darin, daß Jahwe die ihrer Rechte Beraubten und Armen
aus der Hand ihrer Bedrücker retten will.21 Die Gegensätze
von Reich und Arm, in denen die gewalttätige Macht auf
Kosten des Rechtes sich durchsetzt, bildeten seit jeher den

Gegenstand der Klagen und Anklagen.22 Der terminus, in dem

der Mißbrauch der Macht zur Ungerechtigkeit zum Vorschein
kommt, kehrt oft in dem Ausdruck: Kcrrabuvacrreéeiv wieder.
So in der Prof.-Graez.23, in LXX24 und im Jakobusbrief (2,6;

20 Vgl. Kol. 2, 3.
21 Vgl. Ps. 103, 6: Jahwe schafft Gerechtigkeit und Recht für alle

Unterdrückten; Ps. 109, 31: Er steht dem Armen zur Rechten, um ihm zu
helfen gegen die, die ihn verdammen.

22 Vgl. besonders Jes. 3, 14 f.; 5, 7 ff.; Jer. 22, 3; Hes. 22, 7; Micha 3,
1 ff.; Hah. 1, 4; Sach. 7, 9 f.; Sap. Sal. 2, 10; Henoch 24, 6 ff. u. ö.; besonders
scharf Jes. Sirach 13, 4. 25 ff.: «Der Reiche tut unrecht und trotzt noch
dazu, aber der Arme muß es leiden und dazu noch danken. Wenn der
Reiche fallen will, so helfen ihm seine Freunde auf; wenn der Arme fällt,
stoßen ihn auch seine Freunde zu Boden.»

23 Straho, Georg. 16, 747; Diod. Sic. Bibl. 13, 73; bes. Aristeasbrief,
§ 148 (ed. P. Wendland, 1900, S. 42) : xi) Trepi tciuxoùç loxùï wnroidôxaç éxé-

pouç Kaxabuvaaxeùeiv.
24 Amos 4, 1 und 8, 4: Kaxabuvaaxeùew ttxujxoûç ; Hab. 1, 4: KCixab. xôv

bkiaov.



«Schlagworte der Erlösungsreligiom in 1. Kor. 1,26—31 261

5, 6) : «Ihr habt verurteilt und getötet den Gerechten, er widersetzt

sich euch nicht. Sind es nicht die Reichen, die euch
vergewaltigen (KaTabuvaffTeùoucnv), die euch vor die Gerichte
schleppen ?> In dem Gegensatz von Reich und Arm, der die
Sozialethik des Jakobusbriefes beherrscht, wird der Reichtum
in den Vordergrund gerückt als Mittel zur Durchsetzung und
zum Mißbrauch der Macht; er birgt die Gefahr in sich, den
Besitzer des Reichtums zur Gottlosigkeit zu verleiten.25 Bei
Paulus ruht der Ton auf dem Machtgedanken. Unter den
öuvaToi und àcrheveîç (Vers 26) sind die sozial und wirtschaftlich

Starken und Schwachen zu verstehen. Dafür spricht nicht
bloß die Nennung des ttXoûoioç neben dem îoxuPÔç in der Je-
remiastelle26, sondern auch der sonstige Gebrauch in der
Profanliteratur. Wenn Plato in seinem «Lysias» erwähnt, daß

in dem demokratisch und oligarchisch verfaßten Staatswesen
die wirtschaftlich Schwächsten für ein durch die Mächtigsten
an ihnen begangenes Unrecht Genugtuung erlangen sollen 27,

so ist es dasselbe, wenn Euripides einschärft, daß vor dem
geschriebenen Gesetz die wirtschaftlich Schwachen und die
Reichen dieselben Rechte haben.28 In Ion 988 heißt es: tö
boûXov àcrôevéç. Die Stärke wird von Plato 29 und Thukydides30
eng mit dem Reichtum verknüpft. Ebenfalls bei Philo.31

25 A. Schlatter, Th. d. NT 1910, S. 49 ff.; H. Windisch, Hdbch. z. NT
IV/2, S. 6 f. 13. 28 f. Ueber die Zusammenhänge der Gedanken des Jakobusbriefes

mit der alten Tradition aus den Psalmen und Weisheitsliteratur
und der Lehre Jesu, namentlich in ihrer lukanischen Fassung, vgl. den
Abschnitt: «Arm und Reich» von M. Dibelius im Meyerschen Komm, über
den Jakobusbrief, 7. Aufl. 1921, S. 37 ff. 85. 128. 217 ff.; viel Material in
dem Kommentar von F. Spitta «Zur Gesch. und Lit. des Urchristentums»
II, 1896, S. 14 ff.

26 Wenn Paulus statt dem ioxupdç der Jeremiasteile den Ausdruck
buvaxoç und àaôevriç gebraucht, so geschieht dies zweifellos im Hinblick
auf die kurz vorher erfolgte Nebeneinanderstellung von aoqpia und bûvapiç,
der chiastisch àodevéç und icrxupöxepov entspricht. (J. Weiß, a. a. 0., S. 34).
Daß im Gegensatz zu der göttlichen bùvagiç die irdisch und weltlich
Gewaltigen, entsprechend den oocpoi xaxd crdpxa, bezeichnet werden sollen,
ist selbstverständlich.

27 221 E : f| aiixf) xipwpia xoîç àaôeveaxàxoiç irpôç xoùç xà géjiora buva-
gtvouç àitobiboxai ; in Rep. II, 364 B sind àaôeveîç und ucvrixeç gleichbedeutend.

28 Hiketides 433 : yeYpapp^vwv bè xûiv voguiv 6 x'àadeviîç ô îrloùmoç xe bixr)v
ïar|v êx«. 29 Laches 186C: buvaxôç xpf|P<*<nv. 30 11,65: oî uloùxuj buvàpevoi.

31 De virtutibus, § 162, M. 403. Bei den Großen wird das Uebel geför-



262 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der

Auch in Korinth kann der Gegensatz von Reich und Arm,
Gewaltig und Schwach vorhanden gewesen sein, da dort die
proletarische Bevölkerung stark vertreten war.32 Wir besitzen
über diese Gegensätze die Schilderung des Rhetors Alkiphron,
dem die Schamlosigkeiten (ßbeXupia) der Reichen und das Elend
(d&XiÔTtiç) der Armen aufgefallen war.33 Die Nachricht stammt
allerdings erst aus der Mitte des dritten Jahrhunderts; wir
können aber ähnliche Verhältnisse auch im Korinth des ersten
Jahrhunderts vermuten. Wir wissen ja, daß die Sklaven im
Römischen Reich um diese Zeit ganz rechtlos und der Willkür

ihrer mächtigen Herren preisgegeben waren. Die geringe
Erleichterung ihres Loses, die die Lex Petronia ihnen
zusicherte, war erst nach der Abfassung des ersten Korinther-
briefes erschienen. Sie bestimmte bloß, daß die Sklaven durch
die Entscheidung des Richters und nur wegen schwerer
Vergehen zum Kampfe mit wilden Tieren gezwungen werden
sollten.34 Im Hinblick auf diese Zustände wird der Apostel
(6, 1) die Funktionäre der heidnischen Gerichte in Korinth als
abiKoi bezeichnet haben. Dabei will er nicht etwa das
Gerichtswesen, den Bestandteil der römischen Rechtsinstitution,
als solches ablehnen, wenn er seinen Lesern verbietet (6, 1 ff.),
ihre Streitsachen vor den heidnischen Gerichtshof zu bringen.
Eine solche Ablehnung würde eine verhängnisvolle Auflehnung

bedeuten und mit seiner eigenen Stellungnahme Rom. 13,
1 ff. in Widerstreit geraten. Wie bereits Theodor von Mop-
suëstia35 richtig gezeigt hat, spricht Paulus in der Römerstelle
von den Pflichten und Zielen der Obrigkeit (anh toö okôttou

ko&' öv TéxciKTcu); in der Korintherstelle von den Gefahren,
in die sich die Korinther begeben, wenn sie als «Arme»
die Entscheidung bei einer Instanz suchen, die hinsichtlich
der Freien und Unfreien verschiedene Maßstäbe anwendet.
Orrpoç T«p oùbèv toùtujv oi uévrireç èEapxeîv buvàpevoi, où pabîujç toö

dert durch Reichtum, Ansehen und Herrschaft; sie berauschen sich daran
und lassen ihren Uebermut an Sklaven aus. — Die angeführten Belege
geben die Antwort auf die Frage von J. Weiß, a. a. 0., S. 36, ob das Wort
àodevriç im Sinne von sozialer Bedeutungslosigkeit und Ohnmacht
gebraucht wird. 32 Mommsen, Rom. Gesch. Y 2, S. 257.

33 Angeführt bei Bachmann, a. a. 0., S. 6.
34 A. Schneider, Zur Geschichte der Sklaverei im alten Rom, 1892,

S. 22. 35 M. S. G. 66, 881.



«Schlagworte der Erlösungsreligion» in 1. Kor. 1,26—31 263

öikcüou TU-fXaveiv bûvavxai.) In der Tat wurzelte die römische
Gerichtspraxis in dem Grundsatz: où yàp pexeîvou xûiv vôpujv
boùXoiç ëcpu.36 Somit konnte es leicht geschehen, daß auch bei
einer formell korrekten Handhabung und Anwendung der
bestehenden Gesetze der buvaxôç über den àcxbevfiç siegte. Dieses
Recht konnte aber in den Augen des Paulus kein «richtiges
Recht», das Recht im christlichen Sinne sein, da es von dem

Prinzip der christlichen Gerechtigkeit abwich, die alle
Menschen ohne Rücksicht auf ihre soziale Stellung als gleichwertig

behandelt. Was Paulus an der korinthischen Gemeinde
tadelt, ist die «Kühnheit», mit der die Korinther ihre
Glaubensgenossen freiwillig dem heidnischen Tribunal übergaben,
während doch die Möglichkeit bestand, die Streitigkeiten durch
einen weisen Mann der Gemeinde zu schlichten.37 Mehr noch
als das Prozessieren vor dem weltlichen Gericht sieht der
Apostel den Grundschaden in der «beschämenden» Tatsache,
daß in der Gemeinde überhaupt Rechtshändel vorkommen,
daß die Einzelnen Unrecht und Beraubung und noch dazu an
Brüdern üben. Die von ihm in Uebereinstimmung mit Jesus
(Matth. 5, 89 ff.) aufgestellte Forderung, lieber das Unrecht
zu leiden, ist für die Leser nur erfüllbar, wenn ihnen ein kräftiges

Motiv vor Augen gestellt wird. Die Korinther, die durch
ihr Unrechttun auf die Stufe der ööikoi herabgesunken sind,
können den Entschluß, den Weg der Gerechtigkeit zu
betreten, nur fassen, wenn ihnen die große Tat Gottes vorgehalten

wird, durch die sie einst aus ihrem sittlichen Tiefstand
(cxbiKoi 6, 9) in einen neuen Lebenszusammenhang versetzt
wurden. Sie sind «durch den Namen des Herrn Jesus Christus
und den Geist Gottes» gerechtfertigt, d. h. durch das richterliche

Urteil Gottes von der Schuld freigesprochen worden und

36 A. Noack, Tragic. Graec. fragmenta, 1889, S. 326.
37 Durch ein solches von dem Prozeß unterschiedenes Schlichtungsverfahren

soll die Autorität der Gerichtsbehörde nicht berührt werden, da

es sich hier um Eigentumssachen, also Angelegenheiten des Privatrechtes
handelt, die eine Schlichtungsmöglichkeit nicht ausschließen, während die
in das Gebiet des öffentlichen Rechtes fallenden Klagen nicht übertragbar
sind. Ebenfalls will Paulus den Gemeindegliedern nicht verbieten, falls
sie die weltliche Behörde in Anspruch genommen haben, ihre Sache vor
dem Gerichtshof weiter zu vertreten. So richtig Calvin zu 1. Kor. Kap. 6

(Op. 49, 388 f.).



264 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der

werden von ihm als gerecht angesehen (6, 11; vgl. auch Rom.
3, 24 ff.).

Damit kehren die Gedanken wieder, die in 1. Kor. 1, 30
ihre besondere Prägung bekommen haben. Den Lesern, die
durch die göttliche Gnadentat in die Gemeinschaft mit Christus
eingefügt worden sind, ist dieser zur Gerechtigkeit geworden.
Es ist klar, daß Paulus hier die Benennung des jeremianischen
Messias (Jer. 22, 6) 88 auf Jesus Christus überträgt, was bei
dem Schweigen fast aller Korintherbrief-Kommentare über
diese Tatsache besonders hervorgehoben werden muß.
Entsprechend der Bedeutung des sinnbildlichen Namens: Jahwe
sidkënû89, wird der Sinngehalt der Aussage: Christus ist uns
geworden zur Gerechtigkeit, im Zusammenhang mit dem
Gegensatz von buvctToi und àaôeveîç bestimmt werden können.
Den Schwachen, die unter dem Gegensatz zwischen den
Gewaltigen und Schwachen zu leiden haben und oft Ungerechtigkeiten

über sich ergehen lassen müssen, verschafft Gott in
Christus, seinem Stellvertreter und Träger seiner Gerechtigkeit,

die Genugtuung. Wenn sie auch im weltlichen Prozeß

88 Auch im späteren Judentum kommt der messianische Charakter dieser

Stelle zum Vorschein; vgl. Kommentar von H. Strack und P. Billerbeck,

II, 289; III, 327.
39 Jer. sieht die Zeit kommen, da Gott den Messias erwecken wird,

der als König herrschen, weise handeln, Recht und Gerechtigkeit üben
und den Namen führen wird: Jahwe unsere Gerechtigkeit. In diesem
sinnbildlichen Namen treten zwei Grundzüge hervor: Jahwe selbst ist der
Urheber und die Quelle der Gerechtigkeit, die sein Bundesvolk besitzen
wird. Sodann: Unter und in dem messianischen König, dem Offenbarer und
Stellvertreter Gottes, wird die Gerechtigkeit in dem Volke verwirklicht
werden, indem der messianische König den Unrecht Leidenden (vgl. Jer.
9, 23) «Genugtuung» verschaffen wird, die sie in den Stand setzen wird,
von Gott als gerecht angesehen zu werden. Die Folge davon wird sein,
daß Israel Heil und Frieden erlangen wird. — Vgl. zu dieser Deutung:
G. Oehler, Theol. des AT 1874, II, S. 263; Fr. Delitzsch, Mess. Weissagungen,

1890, S. 126; A. Dillmann, Hdbch. d. alttest. Theol., 1895, S. 535; E.
Hühn, Die Mess, Weissagungen, 1899, S. 41; E.Sellin, Theol. des AT, 1933,
S. 125; ad vocem «Genugtuung»: Gesenius-Buhl, Hebr. u. aram. Hdwörter-
buch, 13. Aufl., S. 694. P. Volz, Der Prophet Jer., 1922, S. 230 f., legt den
Nachdruck auf die forensische Herkunft des Begriffs Gerechtigkeit, an
die auch Paulus anknüpft. Das Volk wird von der Anklage freigesprochen
und steht öffentlich gerechtfertigt, mit förmlicher Ehrenrettung da, oder
es wird ihm im Prozeß durch den Weltmeister das Recht zuerkannt.



tSchlagworte der Erlösungsreligion» in 1. Kor. 1,26—31 265

unterliegen, so haben sie doch in der Gemeinschaft mit Christus

Gott auf ihrer Seite. Christus, der vermittelnde Träger
der Gerechtigkeit, bewirkt, daß sie vor Gott als gerecht gelten.
In dem Besitz dieser reinen innerlichen Gerechtigkeit, die sie
nicht ihren eigenen Verdiensten, sondern der durch Christum
vermittelten und durch den Geist Gottes ihnen zugeeigneten
Gnadentat verdanken, können sich die Schwachen dieser Welt
«in Christo rühmen». Für sie ist nicht das Urteil der Menschen,
sondern das Urteil des in Christus sie freisprechenden Gottes
maßgebend. Darum sind sie den Gewaltigen dieser Welt und
der diese oft schützenden formellen Gerechtigkeit des positiven
Rechtes überlegen — eine Paradoxie, die dieser Welt
unverständlich bleibt, für die Kinder Gottes (,,èS aùxoû") aber eine
Quelle unendlichen Trostes in ihrer "äußerlich «unrühmlichen»,
ohnmächtigen Lage werden kann. Wenn sie, statt Unrecht zu
tun, lieber Unrecht leiden sollen, können sie wissen: «Das
Schwache Gottes ist stärker als die Menschen» (Vers 25). Die
besondere Wirkungskräftigkeit dieser Gedankengänge wird
anerkannt werden müssen, wenn man neben sie die verwandte,
etwas doktrinäre Aussage Philos stellt: Der durch die
Leidenschaften errungenen Gewalt steht die Gerechtigkeit gegenüber,
die ihrem Wesen nach äußerlich unscheinbar, verächtlich und
unrühmlich ist.40

In demselben antithetischen Sinne ist die Beziehung des

dfiacrgôç auf die eÙYeveîç zu fassen. Wenn der Gegenbegriff cfrevfiç

namentlich in den philosophischen Schriften oft mit demjenigen
des ctveXeûôepoç, irovripôç, cpaOXoç und KaKoOpfoç gleichgesetzt wird41,
so wird damit vornehmlich an den Sklaven die sittliche
Verkommenheit und Unreinheit hervorgehoben. Wie Seneca
bedauernd feststellen muß, gehört der Sklave in das Gebiet des
«sordidum».42 Dem Sklaven wurden von seinem Herrn die
gemeinsten und unschicklichsten Dienste zugemutet: Impuditia
in ingenuo (eù-fevriç crimen est, in servo nécessitas, in libero

40 De confus, linguarum, § 112, M. 421 : ttXoOtov, bôtav, xipaç, pbovàç,
à<p' iliv bùvuuvTai uepiiroieîv àiràvxwv ' xfjv iteviaç Kai àbotiaç amav biKaioaùvr]v
TidEpévouç épirobduv.

41 Vgl. namentlich Plato, Gorgias, 465 B; Aristoteles, Polit. 4, 10;
Epiktet, Dissert., IV. 1, Cap. 10.

42 De benef. III. 283.



266 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der

officium.13 Nach Philo konnte dem Tugendhaften die größte
Schmach zugefügt werden, wenn man ihn weniger achtete als
Hörige und schmutzige Sklaven (boöXwv dmpôrepoi, pimûivTeç).44
Gegen diese Herabwürdigung haben sich innerhalb der Stoa
Stimmen der Entrüstung erhoben. Homo sacra res homini,
ruft Seneca dem traditionellen Standesstolz entgegen.45 War
es der Menschlichkeitsgedanke, den die Stoa der allgemeinen
Wertung und Behandlung des Sklavenloses entgegenstellte46,
so führte die humane Gesinnung zu einer neuen idealen
Bestimmung des eîrfevfiç und der eùïéveia. Wahrhaft edel ist der
Mann, der durch die Natur zu der Tugend befähigt ist. Nur
der Geist macht den Adel aus.47 Der Geist kann ebenso gut
auf einen römischen Ritter wie auf einen Freigelassenen oder
Sklaven sich herablassen. Was heißt römischer Ritter,
Freigelassener oder Sklave? Es sind bloße Namen, der Eitelkeit
und dem Unrecht entsprungen.48 Daher kann im Grunde nur
der Weise als adelig und frei bezeichnet werden.49 Darum ist
dieser Adel selten.50 Der stoische Grundsatz wird von Philo
übernommen.51 Nach ihm scheint es allerdings abwegig (èicrcmia)

zu sein, die in hohem Ansehen stehenden Bürger und Obrigkeiten

Flüchtlinge, und die Armen, die kaum das tägliche Brot

43 Seneca, Controv. IV. 9, ed. Schott, S. 378; vgl. auch Ep. 15, 3. 24

und Dio Chrysostomus, Orationes XV. 5.
44 Quod deterius potiori insidiari soleat, § 34, M. 198.
45 Ep. 95, 33; vgl. De benef. III, 22. 3; De vita beata, 24, 3.
48 Seneca, Ep. 5, 6. 1: Servi sunt? Immo humiles amicl. Servi sunt?

Immo conservi, si cogitaveris tantundem in utrosque licere fortunae.
47 Seneca, Ep. VII, 3. 16f.: Quis est generosus? Ad virtutem bene a

natura compositus. Hoc unum intuendum est. Animus facit nobilem.
48 Ep. 4, 2. 11; 37, 4: humilis res est stultitia, abiecta, sordida, servilis,

multis affectibus et saevissimis subiecta, hos tarn graves dominos dimittit
a te sapientia, quae sola libertas est.

49 Vgl. P. Wendland und 0. Kern, Beiträge zur Geschichte der griech.
Philosophie, 1895, S. 51 ff. ; H.V.Arnim, Stoicorum veterum fragmenta, III,
357 ff.

50 Seneca, De const, sap. 7, 1: sapientem... raro forsitan magnisque
aetatum intervallis unum; neque enim magna et excedentia solitum ac
vulgarem modum crebro gignuntur.

51 De poster. Caini, § 138, M. 252 : toOto &' écrrl tô bôypa tô Ztujiköv,
ôti ô uocpàç pôvoç éXeùôepôç re xal âpxuiv, kûv pupiouç toO crcôpaToç ?xtl becrrro-

xaç. De somniis, II, § 244, M. 691 : pâvoç ô ao<poç âpxuiv Kai paaileùç. Quod
omnis probus liber, § 126, M. 465: ëxouat yàp ti ßaailiKOv ai eÙYeveîç vpuxai.



<Schlagworte der Erlösungsreligion* in 1. Kor. 1, 26—31 267

haben und von der Luft der Tugend leben, reich, die gebrand-
markten und gefesselten Sklaven frei nennen zu wollen.52 Und
doch ist es nur ein Vorurteil, da man dabei ausschließlich auf
Aeußerlichkeiten sieht und nicht nach der Natur der Seele

fragt53, ein Vorurteil, das von den klassischen Dichtern und
Prosaikern (Troiryrai Kai (Tuyfpacpeîç) wie Euripides, Aischylos,
Sophokles, Homer und Xenophon widerlegt wird, die mit Recht
das schönste Gut in der Freiheit, in der Unabhängigkeit von
dem äußeren Zwang und den Banden des Leibes und der
Leidenschaften sehen.54 Ist der Adel ein ureigener Besitz der
durch vollkommene Reinigungsmittel entsühnten Seele, so darf
man nur die Vernünftigen und Gerechten adlig nennen, selbst
wenn sie von geborenen oder gekauften Sklaven abstammen;
den Schlechten dagegen, die von Guten abstammen, muß der
Adelsplatz unzugänglich sein.55 Von Natur sklavisch ist vor
Gott das Schlechte und Unvernünftige, herrschend und frei
das Edle und Vernünftige.56

Daß Paulus diese Umwertung des traditionellen
Adelsgedankens, die Auffassung, daß das äußerlich Unedle einen
höheren Adel in sich tragen kann, teilt, wird in seinem Satz,
daß Gott das erwählt hat, was der Welt für unedel und
verächtlich gilt, kräftig hervorgehoben.57 Es offenbart sich darin
aber auch ein prinzipieller Gegensatz zu der stoischen Lehre.
Ist der innere Adel der Gläubigen auf die Setzung der
erwählenden, durch keine menschlichen Leistungen veranlaßten
Gnade zurückzuführen, der daher allein der Ruhm gebührt
(èv Kupîuj Kauxâcr&ai), dann muß jeder Tugendaristokratismus und
die die Sonderstellung des Seelenadels allein beanspruchende

5! Quod omnis probus liber, § 6 ff., M. 446.
53 Ib., § 158, M. 44: pr|Te toîç XeYopévoiç àtJTOîç TtoXiTEiav r| 4\eu6ep(av

pf|Te toîç oiKÖrpujnv f| àpTupujvf]Toiç bouXeiav èmqpripiaujpEv, àXXà Kai

beatroTiKà -fpàupaTa Kai auvôXuiç aibpara irapeXôôvTeç ipuxp? (pùoiv épeuviûuev.
54 Ib. § 98, 72; 96, 139. Vgl. Cicero, Parad. V, 1: refrenet primum

libidines ceteras animi labes repellat, tum incipiat aliis imperare, cum
ipse improbissimis dominis, dedecori ac turpitudini, parere desierit.

55 De virtutibus, § 189, M. 438; vgl. auch §§ 211 ff., 219 ff.
56 Leg. All. III, § 117, M. 105.
57 Die stoische Umwertung wird ihm sicherlich nicht unbekannt

gewesen sein. Wir wissen, daß Tarsus in dieser Zeit im Brennpunkt stoischer
Lehre stand. Vgl. P. Feine, Th. des NT, 7. Aufl., 1936, S. 165 f.



268 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der

Philosophie grundsätzlich verneint werden. Der innere Adel
besteht nicht in der Herrschaft der Vernunft über die
Leidenschaften, sondern in der Reinheit und Heiligkeit, die als solche
ausschließlich in dem d-fiaagôç, der heiligenden Wirksamkeit
< Christi und des Geistes Gottes» (6, 11) gegründet ist. Da die
von Gott gestiftete Gemeinschaft der Erwählten mit Christus
bewirkt, daß die Christen der verunreinigenden Sphäre der
Sünde entrückt und «in Christo geheiligt» sind (1, 2), so
werden sie dadurch über den äußeren Geburtsadel erhoben,
der auf sie als «Schmutzige» verächtlich herabsieht.

Wie der (rpaapôç, so ist auch die àiroAûxpiJucriç im Hinblick
auf den Zustand der untersten Bevölkerungsschichten, namentlich

der Sklaven, zu verstehen. Es ist darauf hingewiesen
worden, daß das Wort àiroXÛTpuucTiç bei Paulus siebenmal steht
und seinen Ursprung in der Anlehnung des Apostels an die
antike Sitte des Loskaufes eines freizulassenden Sklaven durch
das Xûxpov, das Lösegeld, habe.58 Diese Auffassung drängt sich
bei unserer Stelle um so mehr auf, als gerade in Korinth eine
sakrale Loskaufung in den Heiligtümern von Apollon, Serapis
und Asklepios stattfand und die Leser eben an diesem Bild
das Wesen und den Wert der durch Christus erwirktenErlösung
ermessen konnten. Steht daher bei dem Apolytrosisgedanken
der Knechtschaftsgedanke im Hintergrund5", so liegt die
Annahme nahe, daß Paulus in erster Reihe an die Sklaven in
Korinth denkt. Sie gehören in die Kategorie der gi) övxa, zu
einer Menschengattung (daher das Neutrum!60), die für nichts
gehalten (êgouhevrigéva) und darum als nichtseiend (grj övxa)

betrachtet wurde.61 Der Wertgegensatz zwischen denjenigen,
88 A. Deißmann, Licht vom Osten, 4. Aufl., 1923, S. 277 ff.
59 Das hat bereits Chrysostomus erkannt; vgl. den Wortlaut seiner

Auslegung von Rom. 3, 24 bei A. Deißmann, a. a. 0., S. 278, Anm. 1.
60 In diesem Sinne werden auch die Neutra xà paipu, xà iaxupd, xà (i-fevf|

gebraucht.
61 Entspricht, wie oben bemerkt, das xd pf) övxa des Paulus dem xô

ppbév Philos, so kann die im 3. Band des Str.-Billerb.schen Kommentars,
S. 327, angeführte Midraschstelle (Ex R. 17) nicht zum Vergleich
herangezogen werden. Wenn es hier heißt: <Er (Salomo) redete über die Bäume,
von der Zeder an, welche auf dem Libanon ist, bis zu dem Ysop, der an
der Mauer hervorwächst, um dich zu lehren, daß Kleines und Großes vor
Gott gleich ist und daß dieser durch kleine Dinge Wunder vollbringt, und
durch den Ysop, der das geringste der Gewächse ist, Israel erlöst hat»,



<Schlagworte der Erlösungsreligion» in 1. Kor. 1,26—31 269

die das Ansehen genießen und darum sich Geltung verschaffen

(tù ôvtcx), und denjenigen, die völlig nichts gelten, als ob
sie gar nicht vorhanden wären, läuft letztlich auf einen
Seinsgegensatz hinaus. Das war die Auffassung der Antike. Wenn
Euripides sein Urteil über die Sklaven in die prägnante Form
kleidet: oùbèv tô boûXov npoç tö pf| boûXov yévoç 62 und Plato 6S es
als höchste Ungerechtigkeit bezeichnet, den Gerechten als
nichtseiend zu bezeichnen (eux^Tti dbiKia boxeîv biKouov eîvai gf|
övTa), so gibt der erstere nicht bloß die eingewurzelte Meinung
wieder, sondern sein Urteil entspricht auch der tatsächlichen
rechtlichen und sozialen Lage der Sklaven. Noch lange nach
der Zeit des Apostels kann Ulpian64 schreiben: Quod attinet
ad ius civile, servi pro nullis habentur. Sie sind im Grunde
keine Personen, sondern Dinge, ein willenloses beseeltes

Eigentum (tappet ëpipuxov) ihrer Herren, das auf derselben
Stufe steht wie ihr Vieh und ihre Ackergeräte.65

Dieser abwertenden Auffassung der Antike stellt der Apostel

sein aus dem vorher entwickelten Gedanken des Seelenadels

unmittelbar folgendes Urteil über den inneren Wert des

Sklaven gegenüber. Während Gott durch sein souveränes, dem

hergebrachten menschlichen Urteil und Verfahren entgegengesetztes

Tun das Seiende vernichtet, dessen Geltungssucht
und stolzes Selbstgefühl zerstört, stattet er das «Nichtseiende»,
die Sklaven, mit einem unvergänglichen, wahren Sein aus,
da sie durch das von Christus bezahlte Lösegeld, seinen Tod,
aus der Nichtigkeit der Menschenknechtschaft losgekauft und
zu Freigelassenen des Herrn Christus geworden sind. Sind sie
um einen so hohen Preis losgekauft, so können und dürfen sie
nicht für ohnmächtige «Nichtse» (pp övTa) gehalten werden.66
Daraus ergeben sich einige, die innere Haltung der christlichen

Sklaven stärkende Momente. Die tatsächlich vorhandenen,

auf dem Ueher- und Unterordnungsprinzip aufgebauten

so wird hier die Gleichachtung der großen und kleinen Dinge durch Gott
betont, während bei Paulus der Gedanke, daß Gott durch die pp övra die
ôvra vernichtet, hervorgehoben wird. 62 Orestes 1115.

63 Polit. I. 361 A. 64 Dig. I. 1, 4.
65 Vgl. v. Dobschütz, Prot. Real-Enzykl., 3. Aufl., Bd. 18, S. 425 f. Richtig

auch O.Spengler, Untergang des Abendlandes I, S. 431: «Der Sklave
war dirpôaunroç, d. h. er hatte keine Bedeutung.»

88 7, 21 ff.; vgl. auch 6, 20; Eph. 1, 7; Rom. 3, 24; 8, 23.



270 J. Bohatec, Inhalt und Reihenfolge der «Schlagworte

sozialen Unterschiede brauchen die Sklaven nicht zu
beunruhigen. Die övroc werden ja vernichtet werden. Denn «die
Gestalt dieser Welt ist im Vergehen begriffen».67 Angesichts des
durch Christus erwirkten neuen wahren inneren Seins, das
zu ihrem Wesen gehört und ihnen die Selbständigkeit des
persönlichen Lebens verbürgt, dürfen die Sklaven das
Selbstbewußtsein und die Bereitschaft zu einer menschenwürdigen
Selbstbetätigung gewinnen, die sie über die Nöte der äußeren
Bindungen hinaushebt und die Erfüllung der durch ihre
«Berufung» (Vers 26) ihnen zugedachten Pflichten erleichtert.68
«Bist du als Sklave berufen, laß dich's nicht anfechten; und
wenn du auch frei werden kannst, so mache noch mehr
Gebrauch davon», d. h. bleibe nur um so lieber in deinem
bisherigen Zustand der Berufung.69 Denn der Sklave soll wissen,
daß er durch die cntoXuTpujcxiç ein Freigelassener des Herrn
geworden ist. Der in Leibesknechtschaft befindliche Sklave ist
doch ein freier Herr; seine Freiheit ist dauerhafter als die
angemaßte der der Vernichtung entgegenreifenden Größen
dieser Welt.

Der kurze von uns behandelte Abschnitt ist seinem Gehalt
nach eigenartig. Die Stellung des paulinischen Evangeliums
zu der Weisheit dieser Welt und zu den auf alter Tradition
beruhenden sozialen Verhältnissen seiner Zeit ist eine fast
dramatisch bewegte, in wundersamen Paradoxien sich
ergehende Auseinandersetzung mit der antiken Kultur, wobei

67 7, 31: Der Apostel wird dabei schwerlich an die allgemeine
Vergänglichkeit der Welt (Calvin, a.a.O., S. 421: mundi vanitas) gedacht
haben, sondern an das Ende der gegenwärtigen Zeit (vgl. 7, 29: Kcupôç

cuveaTaXpévoç, und Rom. 8, 19 ff.), an die «Umwandlung der Weltform und
somit ihres ganzen zeitlichen Wesens zum neuen Himmel und zur neuen
Erde» (G. Heinrici zu 7, 31).

68 Calvin, Op.49, 416 his (servis) danda erat aliqua consolatio, ne
animum deicerent.

69 7, 21. Daß das qâXXov xPh®ai nur diese aus dem Zusammenhang sich
am natürlichsten ergehende Auslegung zuläßt, wird jetzt fast allgemein
zugestanden; vgl. Heinrici, Bachmann und Joh. Weiß zu dieser Stelle; vor
allem neuerdings K. L. Schmidt in dem Artikel KXfjcnç in ThWBzNT III,
S. 492, der außerdem in seiner Auseinandersetzung mitLietzmann und Holl
auf die Feststellung von M.Weber hinweist, daß im Griechischen eine dem
deutschen Wort «Beruf» in der eth. Färbung entsprechende Bezeichnung
überhaupt fehlt.



H. Barth, Die Philosophie der Erscheinung und der christl. Glaube 271

der Apostel den Unterton mitschwingen läßt, nämlich die
Ueberzeugung, daß sie eine kranke, dem Untergang geweihte
Erscheinung ist.70 Diese Auseinandersetzung wirkt durch ihre
in lapidaren Sätzen sich äußernde Wucht und Eindringlichkeit
sowie durch ihre in das Schema einer kunstvollen Rhetorik
eingespannte Gedankenordnung besonders kräftig. Es ist keine
proletarische Revolution, sondern eine auf die innere
Umwandlung ausgerichtete Dynamik, wenn Christus als
Anfänger einer neuen Geisteswelt vorgeführt wird, in der die
«Törichten» als richtige Philosophen erscheinen, in der Christus

gegenüber den Ungerechtigkeiten der gewaltsamen Mächtigen

den Unterdrückten eine höhere Gerechtigkeit verschafft,
die mit dem Brandmal der Unreinigkeit von Hause aus
Gezeichneten heiligt, ihnen dadurch einen wirklichen Adel
verleiht und sie aus der Nichtigkeit der Knechtschaft in das
bleibende Sein der Freiheit heraufführt.

Ist unsere Auslegung richtig, so wird man nicht bloß den

rhetorischen, antithetisch durchgeführten Parallelismus des

ganzen Abschnittes bewundern, sondern es werden die oben
angeführten, einander widerstreitenden Ansichten der
bisherigen Exegese über den Inhalt und die Reihenfolge der
grundlegenden Begriffe eine Klärung finden können.

Wien. Josef Bohatec.

Die Philosophie der Erscheinung
und der christliche Glaube.

Vortrag in Groningen, Utrecht, Leiden und Amsterdam
vom 19. his zum 22. April 1948.

«Philosophie der Erscheinung» soll mit dem christlichen
Glauben konfrontiert werden. Was bedeutet dass? Was ist
«Philosophie der Erscheinung»? Ist hier etwa eine neue
Philosophie erfunden worden, die ein neues Prinzip entdeckt hat:
das Prinzip der «Erscheinung»? Und nun würde der erstaunten

Welt eine große Neuigkeit verkündigt: Alles, was ihr bis
dahin als ein Seiendes vorgestellt habt, ist im Grunde «Er-

70 Vgl. das zu 7, 31 Gesagte.


	Inhalt und Reihenfolge der "Schlagworte der Erlösungsreligion" in 1. Kor. 1, 26-31.

