Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 4 (1948)
Heft: 3
Rubrik: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

212 Rezensionen

zweideutigen Sinne «grundlosy! — Doch auch diesen Gedanken
der letzten Warumlosigkeit allen Seins hat der Neuplatonismus
bereits angetont. Horen wir zuletzt, was Plotin iiber die Be-
ziehung des Menschen zum Leben sagt: Der zur Gliickselig-
keit bestimmte Mensch soll sein irdisches Ich behandeln, «so
wie der Leierspieler sein Instrument behandelt, solange es an-
geht darauf zu spielen; geht das aber nicht mehr, so vertauscht
er es mit einem andern Instrument, oder er gibt iiberhaupt das
Leierspielen auf und unterlifit die Betidtigung auf der Leier,
da er jetzt ein anderes Geschiaft ohne Leier treibt; er laft sie
neben sich liegen, denn er singt jetzt ohne Instrument. — Und
doch wurde ihm», so schlielt Plotin, «nicht umsonst zunichst
dies Instrument verliehen: er hat doch oft auf ihm gespielt.» #*
Basel. Maria Bindschedler.

Rezensionen.

Coniectanea Neotestamentica XI in honorem Antonii Frid-
richsen Sexagenarii edenda curavit Seminarium Neotesta-
menticum Upsaliense, Lund, C. W. K. Gleerup, Képenhamn,
Ejnar Munksgaard, 1947, XX, 250 S. mit zwei Tafeln.

Das Neutestamentliche Seminar von Uppsala hat Anton
Fridrichsen, den dortigen Ordinarius fiir NT, mit der Heraus-
gabe einer Festschrift zu dessen 60. Geburtstag geehrt. Sie
driickt die Wertschitzung aus, die die Kollegen, Schiiler und
Freunde fiir den Gelehrten, den Theologen, den Philologen,
den Organisator wissenschaftlicher Publikationen, den Predi-
ger und den Freund empfinden. Verschiedene Arbeiten, die
grofitenteils Spezialfragen nt.licher Wissenschaft zum Thema
haben, werden beigesteuert. Es sind im ganzen 21 Aufsitze,
deren Verfasser in alphabetischer Namensfolge auf durch-
schnittlich 11 bis12 Seiten das von ihnen aufgeworfene Problem
einer Losung entgegenzufithren suchen. Es kann sich in der
nachfolgenden Besprechung im groflen und ganzen nur darum
handeln, in aller Kiirze die Probleme und deren Ldsungsver-
suche zu nennen, um damit allen ntlich Interessierten Ge-

*7 En. 1, 4, 16.



Rezensionen 213

legenheit zu geben, sich von den deutsch, franzdsisch und eng-
lisch geschriebenen Aufsitzen anregen zu lassen.

Die Arbeit am NT geht vom Text aus. Da aber der Text
nicht immer und iiberall sicher vorliegt und auch immer wie-
der neue Papyri gefunden werden, darf die textkritische Be-
miithung nie nachlassen. A. Debrunner, Bern, hofft mit drei-
zehn Einzeltextuntersuchungen gezeigt zu haben, dafl die von
manchen ausgesprochenen abschitzigen Urteile iiber die Che-
ster Beatty Papyri einer Nachpriifung dringend bediirfen, und
er erwartet, dafl einmal eine genaue und vollstindige Durch-
arbeitung aller Varianten dieser Papyri in die Hand genom-
men werde. J. Hering, Strasbourg, glaubt durch die Aenderung
des kallg mdvro memoinkev in kulovg mavtehelg memoinkev (s. Matth.
15, 31) den logisch und stilistisch undurchsichtigen Vers Mark.
7, 37 verstindlicher gemacht zu haben. Bo Reicke, Uppsala,
der Herausgeber der Festschrift, bespricht zwei griechische
Unzialfragmente aus dem 1. Tim. (1. Tim. 3, 15—16; 4, 1—3;
6, 2—4; 6, 5—8), die er im Louvre zu Paris nachzupriifen Ge-
legenheit hatte: die mit dem westlichen Text verwandten, aus
dem 4. bis 6. Jahrh. stammenden Stiicke geben zu teils kiirze-
ren, teils ldngeren Bemerkungen Anlall, wobei dem Verf. als
Nebenfrucht die textgeschichtlich interessante Herstellung
zweier Archetypen von 1. Tim. 6, 7 mit Abkémmlingen gelingt.
J. Jeremias, Gottingen, nimmt eine Ehrenrettung des Pap.
Ox. V, 840 vor, der vom Zusammenstofl Jesu mit dem phari-
sdischen Oberpriester auf dem Tempelplatz berichtet (in der
gegenwirtigen Diskussion iiber die Kindertaufe ist das
BeBdupeda év Udaor Zwaor interessant: Jesus schliet sich mit den
Jiingern zur einen Taufgemeinde zusammen!).

Ist der Text gesichert, dann liegt dem Neutestamentler als
zweite Aufgabe ob, die Bedeutung des einzelnen Begriffs und
der einzelnen Wendung philologisch genau zu ermitteln und
dem theologischen Gehalte nach zu erfassen. Darum kann die
Wortforschung, die den Neutestamentler mit dem Grizisten in
dieselbe Arbeit einspannt und die ihm die theologische Er-
fassung eines Begriffs zur immer wieder neuen Arbeit werden
l1aBt, nie aufhéren. Man ist darum H. Riesenfeld, Uppsala,
dankbar, den Sinngehalt von dpveicdou bedeutungsgeschichtlich
geklért zu bekommen. Der Aufsatz von A. D. Nock, Cambridge,



214 Rezensionen

der der Wortprigung im hermetischen Schrifttum nachgeht,
zeigt den EinfluB der grammatikalischen und rhetorischen
Theorien der rémischen Kaiserzeit auf die betreffenden Schrift-
steller. Manchmal geniigen philologische Mittel allein nicht,
den Sinn eines Begriffs eindeutig im Zusammenhang festzu-
stellen. T'. W. Manson, Manchester, beniitzt so die jiidische
Tradition iiber die Beziehung des Sabbaths zu Israel, um in
Mark. 2, 27f. unter dem in beiden Versen urspriinglich ge-
meinten viog 100 dvdpdmou (bar nasha) weder den Menschen
als solchen noch Jesus allein, sondern Jesus und die Jiinger-
schaft als das von den Sabbathvorschriften befreite, weil dem
Reich Gottes untertan gemachte Volk der Endzeit zu verstehen.
E. Stauffer, Bonn, glaubt mit der Gematriemethode nachweisen
zu kénnen, daB in der Zahl 666 (Apk.13, 18) sich der Amts-
name des Kaisers Domitian verberge. O. Cullmann, Bale, zeigt,
wie in der judenchristlichen Grundschrift der Pseudo-Clemen-
tinen der «zuerst kommendey Johannes der Téufer als das
bose Prinzip in eine Linie tritt mit dem Antichristen, wie aber
demgegeniiber im Johannesevangelium 6 émicw pou épxduevog
(Jesus als pkpdtepog Matth. 11, 11 b = der Jiingere, der «der
Stiarkere» ist) den Johannes weder zum bésen Antagonisten
noch zur konkurrierenden Erlésergestalt, sondern zum be-
auftragten Vorldufer macht, der mit seinem Zeugnis sich fiir
die Ehre dessen einsetzt, der nach ihm kam und vor ihm war.
G. Lindeskog, Uppsala, sieht hinter dem Zerreillen des Tempel-
vorhangs (Matth. 27, 51) die Spur einer spiritualistisch kulti-
schen Tradition, die Hebr. 10, 20, vielleicht auch Luk. 23, 43
und Joh. 14, 6 noch hindurchschimmert, wonach durch Christi
Tod am Kreuz der Zugang zum Himmel erschlossen worden
ist. W. Michaelis, Bern, lehnt gegen Bultmann die mandiische
Herkunft des johanneischen Paraklettitels (der Paraklet —
mandédische Helfergestalt) ab, hélt die Vorstellung von Jesus
als dem priméren Parakleten trotz des d\\og in Joh. 14, 16 fiir
nicht gesichert und sieht im fraglichen Begriff eine Eigen-
priagung des Johannes fiir den Heiligen Geist. Wir hiétten, falls
Michaelis recht hitte, einen i#hnlichen Vorgang wie im Jako-
busbrief, wo der Verf. m. E. seiner ganzen praktischen Ten-
denz nach cogic als Bezeichnung fiir den Heiligen Geist wihlt
(Jak. 1, 5; 3, 17; «der Heilige Geist, der die Tendenz hat, Le-



Rezensionen 215

bensweisheit zu werden», miillte man dann ocogiac umschrei-
ben). Zu diesen der Erforschung der Worte und der Kliarung
des theologischen Gehaltes dienenden Arbeiten wird man auch
den grundsétzlichen Beitrag J. de Zwaans, Leiden, hinzu-
nehmen miissen: er weist darauf hin, dafl das biblische Den-
ken allen starren Definitionen abhold ist und daf} darum der
Exeget in allem Reden und Schreiben den auBerhalb seiner
Kontrolle stehenden Kriften Raum lassen mul}, eingedenk der
Tatsache, dal Gott selber im individuellen Verstéindnis des
einzelnen Textes durch den einzelnen Leser tétig ist.

Sind die einzelnen Begriffe in ihrem Sinngehalt geklért und
ist die Uebersetzungsarbeit getitigt, so stellen sich die litera-
rischen und in engem Zusammenhang damit die traditions-
geschichilichen Probleme. C. Spicq, Etiolles, weist nach, dab
Hebr. 13 mit Hebr. 1—12 eng zusammengehort und darum nicht
als fremder Bestandteil (etwa als Teil der Korrespondenz mit
der korinthischen Gemeinde) aus dem Gesamtcorpus des
Schreibens herausgelést werden kann. J. Schneider, Berlin,
versteht die Hirtenrede Joh. 10, 1—18; 27—30 in der uns vor-
liegenden Ordnung als sinnvolles Ganzes, so daf sich die von
Bultmann vorgenommenen Umstellungen (Joh. 10, 11—13;
1—10; 14—18; 27—30) eriibrigen. Nach L. Cerfaux, Louvain,
verkiindet Johannes in dem ihm zugeschriebenen Evangelium
Christus als den Offenbarer, der sich in Gleichnissen ver-
hiillend offenbart: das éyw eiwt ist dann nicht nur die Formel,
die Jesus als den Offenbarer bezeugt, sondern fiihrt die Er-
klirung des Gleichnisses ein, wobei (Joh. 16, 28 £.!) die Zeit
nach der Auferstehung und nach Pfingsten als die Zeit der
Verstehbarkeit der Gleichnisse angesprochen werden kann.
M. Dibelius ¥, Heidelberg, arbeitet in einer literar- und stil-
kritischen Untersuchung die Urform der Corneliusgeschichte
als einer schlichten Bekehrungslegende heraus, wobei ihm
die zwei Fragen gekldart werden, wie Liukas die iiberlieferte
Corneliusgeschichte bearbeitet und welchen Sinn er der von
ihm vorgenommenen Bearbeitung verliehen hat: 11, 1—18; 10,
34—43; 10, 9—16; 10, 27—29 werden dazu eingefiigt, damit
durch die Corneliusgeschichte die Aufhebung des Unterschie-
des zwischen reinen und unreinen Menschen und die Auf-
nahme der Heiden in die Kirche ohne gesetzliche Verpflichtun-



216 Rezensionen

gen nicht als paulinische, sondern als gottliche Forderung
offenbar werde.

R. Bultmann, Marburg, 146t 1. Petr. (1, 20 4+) 3, 18f. 22
einem urchristlichen Lied und 1. Petr. 2, 21—24 einem urchrist-
lichen Bekenntnis entnommen sein. Nach ihm ist mopeuvdeig 1.
Petr. 3, 19 aus 3, 22 heriibergenommen, damit dort die urspriing-
lich bei der Himmelfahrt stattgehabte Predigt an die «Geister im
Gefidngnis> anlidBlich der vom Verfasser geglaubten Hoéllenfahrt
gehalten werden konnte: der Verfasser deutete dann das Ascen-
susereignis in ein Descensusereignis um, und es kime ihm
darauf an, wie das zweimalige mopevdeic zeige, Hollen- und
Himmelfahrt als zwei ins Gleichgewicht miteinander gebrachte
Ereignisse zu verkiindigen. Ueberdies sdhen wir in eine ur-
christliche Debatte hinein, die beweist, dal man iiber die Pro-
longationen des eindeutigen Kerygmas verschiedener Meinung
war. In meiner noch nicht gedruckten Basler Habilitations-
schrift iiber den Descensus Jesu Christi ad inferos versuchte
ich den Nachweis zu erbringen, dall es dem Verfasser des 1.
Petrusbriefes, der zusammen mit seinen Lesern die Tradition
vom Descensus Jesu Christi kannte, gerade nicht um den
Descensus als solchen gehe, sondern, welchen Realitidtscha-
rakter er auch immer dem im Hintergrund von 1. Petr. 3, 19
stehenden Ereignis beigemessen haben mag (das év @ laflt die
Frage offen, ob es sich um ein Ascensus- oder um ein De-
scensusereignis handelt), um die Verwendung des traditionell
gegebenen Motivs fiir seine Parédnese. Das in der Tat stérende
mopeudeic braucht nicht vom Verfasser, sondern kann sehr wohl
aus einer Descensustradition stammen (s. den Gebrauch von
mopetopor im Henochbuch).

Damit sind wir von der Eroérterung der literar- und stil-
kritischen Arbeiten bereits zu neutestamentlich theologischen
Problemen vorgestoBen. Beachtung verdient hier die Arbeit
‘W. G. Kiimmels, Ziirich, iiber «Mythische Rede und Heilsge-
schehen im NT'»: ausgehend von der Voraussetzung, dal sich
im NT Mythen finden, d. h. mit Dibelius allgemein religions-
geschichtlich gesprochen «Geschichten, ... die in irgendeiner
Weise beziehungsvolles Handeln von Géttern erzéhleny, sucht
der Verfasser Klarung in die folgende Frage zu bringen: «Sind
die fiir die Deutung des Christusgeschehens verwerteten



Rezensionen 217

mythologischen Vorstellungen ohne Schaden fiir das Kerygma
ablosbar, oder ist die mythologische Rede notwendige Aus-
drucksform fiir die Glaubensaussage von dem gottlichen
Handeln in der Christusgeschichte?> (S.113). Vom Zentrum
der neutestamentlichen Verkiindigung aus muf} die Forderung
auf «Entmythologisierungy ernst genommen, d.h. zwischen
adidquaten und inaddquaten Mythen unterschieden werden. So
bejaht Kiimmel die futurische Eschatologie und die Aufer-
stehung Christi, lehnt aber die apokalyptische Ausgestaltung
der eschatologischen Verkiindigung inkl. der Vorstellung vom
1000jdhrigen Reich, das leere Grab, die Himmelfahrt, die Jung-
frauengeburt und die Ho6llenfahrt als inaddquate, zum Ur-
kerygma in offenbar feindlichem Spannungsverhiltnis ste-
hende mythische Vorstellungen ab. Die Arbeit Kiimmels be-
riithrt sich der Intention nach mit derjenigen von M. Goguel,
Paris, der die Verhéltnisfrage von Schrift und Tradition hin-
sichtlich des NT gekldrt sehen mochte angesichts der unbe-
streitbaren Tatsache, dafl innerhalb des neutestamentlichen
Schriftencorpus bereits Tradition mit den damit méglichen und
nachweisbaren Fehlentwicklungen vorliegt.

Dafl der Jubilar tiiber die engeren Fachgrenzen hinaus
Freunde hat, zeigt der Beitrag A.J. Festugiéres, Paris, der
die als pseudoplatonisch angesehene Schrift «Epinomisy fiir
echt hélt, weil im Hintergrund nicht die iibernationale Reli-
giositdt der hellenistischen Zeit, sondern die biirgerliche Reli-
gion des griechischen Stadtstaates steht und die fremden Kulte
astraler Art unter Ueberwindung des Asebeia-Verdachtes
offentlich eingefiihrt wurden. Schlieflich sucht A. Oepke,
Leipzig, anhand eines bisher unbeachteten Zitates aus dem
5. Buch Esra zu zeigen, wie die darin aufklingende antisyn-
agogale Dialektik der Friihzeit um die Jahrtausendwende in
den Dienst antisemitischer Polemik und Politik gezwungen
worden ist.

Die 461 Gratulanten wiinschen dem auf einem Bild vom
Katheder griilenden Jubilaren <omnia bona, fausta, feliciay.
Méchte dariiber hinaus die Arbeit am NT durch die manchen
Lichter, die hier dem Gelehrten und dem Pfarrer aufgesteckt
werden, erhellt werden!

Glarus. Werner Bieder.



218 Rezensionen

Franz-J. Leenhardt, Le sacrement de la sainte céne (L’ Actua-
lité protestante. Série théologique), Neuchétel et Paris, Dela-
chaux & Niestlé S. A., 1948, 128 S., F'r. 5.50.

Der produktive neutestamentliche Professor in Genf, F.-J.
Leenhardt, erscheint jetzt mit einem Buch iiber das Abend-
mahl, wie er frither auch iiber die Taufe im NT geschrieben
hat (Lie baptéme chrétien, 1944). Der Verf. schreibt leicht und
schon und beschéiftigt sich mit wichtigen Fragen, weshalb das
Buch sowohl von allgemeinem als auch von wissenschaftlichem
Interesse sein kann, obwohl natiirlich nicht alle hierauf beziig-
lichen Fragen in einem so beschréinkten Umfang gelést werden
konnen.

Ein Grundsatz des Vertf. ist, dal Jesu Worte und Handlun-
gen beim letzten Mahle in der konkreten Situation gesehen
werden miissen, in der sich Jesus und seine Jiinger befanden
(S.5 usw.). Dabei ist dem Verf. die jiidische Passahfeier von
grundlegender Bedeutung, wenn es auch nicht ganz entschie-
den ist, ob Jesu letzte Mahlzeit ein Passahmahl war. In der
oft behandelten, aber noch ungelésten Frage, ob die Synoptiker
mit dem 15. Nisan recht haben oder Joh. mit dem 14., behauptet
der Verf., eine L6sung sei gar nicht notwendig: denn in jedem
Falle, meint er, haben die mit der allerdings naheliegenden
Passahfeier verbundenen Vorstellungen den ganzen Zusam-
menhang gepriigt (S. 13). Die Passahfeier hatte aber eine aus-
gesprochene Heilsbedeutung, die immer wieder aktualisiert
wurde: das liegt im Ausdruck zikkaron davduvnoic, hebt der
Verf. hervor (S.19). Wie die Elemente bei der jiidischen
Passahfeier in Verbindung mit den groflen Heilstaten Gottes
standen, gibt nun Jesus bei der Stiftung des Herrenmahles dem
Brot eine nahe Verbindung mit seinem eigenen Korper, der
fiir das Heil der Jiinger geopfert wird; aber diese Verbindung
wird nur wirksam durch die osterliche Situation und durch
den Glauben — eine Transsubstantiation kommt nicht in Frage
(S.30 ff.). Was die Verteilung des Bechers betrifft, meint der
Verf., Jesus habe sie besonders mit dem himmlischen Freuden-
mahl nach seinem Siege in Beziehung gesetzt; die Bedeutung
dieser seiner Handlung sei den ersten Jiingern sofort verstind-
lich gewesen (S.43). Schon friih diirfte aber das Verstéindnis



Rezensionen 219

dafiir verlorengegangen sein, und deshalb haben wir in den
vier Stiftungsberichten so viele Varianten, die alle verschiedene
Versuche sind, den Sinn der heiligen Handlung festzustellen.
Dabei mag 1. Kor. 11 den urspriinglichen Sinn am besten be-
halten haben (S.52); die anderen Berichte stehen mehr unter
dem Einflull der liturgischen Praxis. Nun hebt sich aber das
paulinische Ideal des heiligen Sakraments nach 1. Kor. 11
durch seinen ernsten Charakter scharf ab von der fréhlichen
«Agapey, von der die Act. und die Didache sprechen, weshalb
man von zwei heterogenen Formen des Abendmahls gesprochen
hat (z.B. H.Lietzmann, Messe und Herrenmahl, 1926). Der
Verf. ist mit dieser Unterscheidung nicht zufrieden. Besonders
leugnet er das Recht, die Agape als eine Fortsetzung der ge-
wohnlichen Mahlzeiten Jesu mit seinen Jiingern zu erkliren
und sie mit seiner Erscheinung unter den Seinen als Auf-
erstandener in Verbindung zu setzen (S.64 ff.). Nach dieser
Kritik geht die Darstellung zu einer ndheren Untersuchung
des paulinischen Abendmahlsbegriffs iiber (S.71ff.). Dabei
betont der Verf., die Elemente der heiligen Mahlzeit seien nur
Zeichen, Symbole. Man darf wie die Gegner in Korinth nicht der
Gefahr anheimfallen, die Elemente in sich als Heilsmittel an-
zusehen (Transsubstantiationslehre, Sakramentarismus) oder
in sie den Opfergedanken hineinzulegen. Diese Behauptung
spielt im folgenden eine charakteristische Rolle. Auch Joh. 6,
meint der Verf. (S.91{f.), habe Jesus von seinem Fleisch nur
als einem Zeichen gesprochen, aber die Juden haben ihn so
verstanden, als ob er von wirklicher Nahrung spriche. Auf
der anderen Seite will doch Prof. Leenhardt das Abendmahl
bestimmt als ein Sakrament betrachten, in dem Sinne, dal} es
ein Ritus ist, der mit einer gewissen iibernatiirlichen Wirkung
verbunden ist (S. 108). Die rechte Mitte zwischen einem sakra-
mentalen Materialismus und einem reinen Symbolismus oder
Moralismus erhélt man, wenn man das sakramentale Objekt
als ein Zeichen ansieht, das den dulleren Ausdruck des Heils-
willens Gottes ausmacht (S.109). Dieser Heilswille erscheint
im Abendmahl wie anderswo in drei Aspekten: géttlicher Ge-
genwartigkeit, Vergebung der Siinden, endgiiltiger Erlésung;
und das war auch die Absicht Jesu bei der Stiftung der heiligen
Mahlzeit (S. 110 £f.).



220 Rezensionen

Es ist wertvoll, daBl der Verf. die Aufmerksamkeit auf diese
wesentlichen Fragen gelenkt hat. Wie gesagt, erhilt man zwar
in vielen Fragen keine endgiiltigen Antworten. Das Problem des
Unterschiedes zwischen dem paulinischen Herrenmahl und
der Agape z.B., das der Verf. mit einer groflen kritischen
Schirfe behandelt hat, bleibt positiv doch ungelést. Was Joh.
betrifft, konnte man sich auch ausfiihrlichere Antworten wiin-
schen (wichtige Probleme sind z. B. der johanneische Begriff
onuelov, «Zeicheny, und die Stelle Joh. 6, 53). Und ganz abge-
sehen von verschiedenen kirchlich-dogmatischen Einstellungen
zu dem Abendmahl fiihlt man sich vielleicht nicht iiberzeugt
von der Darstellung der eucharistischen Elemente als «Zei-
cheny ohne materielle Bedeutung, wenn man die wichtige
sakrale Stellung des Brotes und des Weines in dem vorderen
Orient wie im AT und im Judentum bedenkt — es kann nicht
gleichgiiltig sein, dall Jesus gerade diese Materien verteilt hat.
Aber die frische Behandlung der verschiedenen Fragen macht
das Buch interessant und anregend. Es gibt auch eine gute
Uebersicht der modernen Diskussion iiber die nt.liche Abend-
mahlsfrage. Die englische Literatur ist jedoch verhiltnisméafig
wenig beriicksichtigt.

Uppsala, z. Z. Wien. Bo Reicke.

Carl Damur, Das Fest der Seele, der Individualismus als Ge-
stalt des Abendlandes, Bern, Verlag Paul Haupt, 1947, 424 S.,
Fr.22.—.

Mit Auseinandersetzungen problem- und geistesgeschicht-
licher Art zur Idee des Abendlandes sind wir in den letzten
Jahren reichlich bedacht worden. Auch durch das national-
sozialistische Kriegsdeutschland geisterte der Europagedanke
als ein schauriger und blutiger Nachklang romantischer Triu-
mereien, die plotzlich wieder weitere Kreise erfaliten. Der
deutsche Leser wird sich vor allem an den Versuch einer
theologischen Rechtfertigung nationalsozialistischer Furopa-
politik in H. Sauers «Abendlindischer Entscheidungs erin-
nern, in der sich unter dem Beifall eines Reichsministers die
Geschichtskenntnisse eines jungen Pfarrers zu einem volumi-
nosen und programmatischen Buche verdichteten. Die Behand-



Rezensionen 221

lung abendldndischer Fragen ist also nicht ohne weiteres ein
Giitezeichen fiir ein Buch. Man wird deshalb auch an das vor-
liegende Werk — so wohltuend es sich von vornherein in
seiner sorgsameren und stilleren, tiefschiirfenden Art von dem
politisch-theologischen Aplomb des s. Zt. so viel Aufsehen er-
regenden Sauer unterscheidet — nicht ohne Bedenken heran-
treten; denn es unternimmt den zwar lockenden, aber sehr
gefédhrlichen Versuch, im Untertitel eine Frage aufzuwerfen
und zu beantworten, die die Grundlagen unseres gesamten
Daseins beriihrt, deren Formulierung eine immense Fiille ge-
schichtlicher Einzeluntersuchungen und Einsichten voraus-
setzt, deren Losung aber eine in jeder Beziehung weittragende
Entscheidung theologischer, ethischer und politischer Art be-
deutet. Verf. geht von der richtigen Erkenntnis aus, dall dieses
erregende Thema des abendlindischen Individualismus ge-
schichtlicher Klarung bedarf. Man kommt «nicht um die Ge-
schichte herumy (S.11). Indessen wird nun die Geschichte gleich
in ein Schema eingebaut, nimlich in das Eckhartsche (aber
schon lange vor M. Eckhart auftretende!) der mystischen Mor-
gen- und Abendschau, das nicht in jeder Hinsicht gliicklich
gewihlt ist und von vornherein einen gewissen Zwang dar-
stellt. Die grofe, freilich auch an Uebergingen reiche Span-
nung der Erkenntnis der Kreaturen in Gott und Gottes in den
Kreaturen — diese Deutung der cognitio matutina et vesper-
tina bevorzugt D. — liefert die Disposition fiir sein Werk,
hinter der «der lichte Mittagy, die Erkenntnis Gottes in seinem
An-Sich-Sein, steht. Die Mystiker und verwandte Geister sind
es denn auch in erster Linie, die das Beweismaterial fiir die
Schau des Verf. und ihre mystischen Grundziige abgeben.

Der erste Abschnitt, iiberschrieben <«Die Morgenschau>,
bringt gute Beobachtungen zur Gestaltwerdung altabendlindi-
scher Religiositit und der mit ihr zusammenhéingenden Ge-
sellschaftsordnung. Bei Sokrates und Platon wird der «Durch-
bruch zum Individualismusy festgestellt. Der zweite Teil «Goit-
Geist> stellt die Auflosung des mittelalterlichen ordo-Gedan-
kens in einem neuen dynamischen Gottes- und Geistbegriff dar
(S. 75 ff.). Den Hohe- und Kernpunkt des Buches bietet der
«Das Fest der Seele» betitelte dritte Teil, in dem die «Zeit der
Seele», «der Spaltung von Innen und Auflens, bloBgelegt wird,



222 Rezensionen

«die Verselbstindigung innerlich-seelischen Seinsy, das «im-
mer stirkere Heraustreten seelischer Wirklichkeity seit dem
14./15. Jahrhundert (S. 154 ff.). Verf. greift als Ausgangspunkt
die spiritualistischen Ansédtze der Reformation, des jungen
Luther, auf und vermittelt eine Zusammenfassung und Zusam-
menschau der gesamtabendldndischen Entwicklung bis zum
16./1%7. Jahrhundert. Der vierte Teil « Gott-Kosmos» untersucht
das Spannungsverhiltnis Gott-Mensch-Welt, die Beziehung der
Individualitit zum Kosmos, der Innenwelt zur Aulenwelt
(S. 240 ff.).

In der Seelenlehre M. Eckharts wird ein Ansatzpunkt «der
kosmischen Liniey» und des Unendlichkeitsdenkens gefunden
(S.252), das bei Cusanus deutlichere Umrisse gewinnt. Die
neue Kosmos- und Weltlichkeitsidee bei Paracelsus und Lu-
ther, Franck und Weigel wird herausgearbeitet (S. 255 ff.), die
zu einer Rechtfertigung des Kosmos fiihrt. «Aber die wahre
Wirklichkeit ist innen, nicht aulleny (S.263). Ueber die sog.
«pansophischey Bewegung und ihre Einheitsschau der Welt
(S. 264 ff.) gelangt der Verf. zu einer Darstellung des Weges
der Naturforschung zum Kosmos (S.277 ff.). Ziemlich kurz
wird das Verhiltnis zu den politischen Entwicklungen und zur
Bildung des politischen Kosmos gestreift (S. 298 £f.). Im letzten
Kapitel iiber die Spitphase, die «Abendschau», findet u. a. die
Philosophie Kants und des deutschen Idealismus in ihren in-
dividuellen und politisch-sozialen Beziehungen eine breitere
Behandlung (S. 3816 ff.). Ausfiihrlich wird Goethe gewdiirdigt
(S. 832 1f.). Gott wird nun <erkannt aus den Kreaturen»
(S. 341), nicht mehr stehen die Geschdépfe im Morgenlichte
Gottes.

Diese grofie Zusammenschau stellt eine umfassende Auf-
arbeitung geistesgeschichtlicher Erkenntnisse in selbstindiger
Durchdringung dar, einen gewaltigen Léngsschnitt durch die
Geschichte nicht der Realien und Fakten, sondern des abend-
lindischen Geistes, wie er aus langjéhriger eindringender Be-
schaftigung mit der Riesenmaterie erwachsen ist. Man wird
nicht iibersehen diirfen, dafl es sich um Deutung handelt, um
den sehr weit ausholenden, vieles Allgemeine, wenn auch Er-
innernswerte, hervorziehenden Versuch, fast Unsagbares aus-
zusprechen, Undurchdringliches sichtbar zu machen. Zweifel-



Rezensionen 223

los befihigen die Beherrschung eines ungeheuren Materials,
staunenswerte Belesenheit und beachtliche Kenntnisse auf
allen Gebieten der Kulturgeschichte (u.a. der Kunst-, Musik-
und Literaturgeschichte) den Autor im einzelnen zu einem
Urteil, dem man auch ohne den vermiliten Apparat von Full-
noten und Verweisen VerlidBlichkeit zutrauen kann, das aber
mindestens von Durchdachtheit zeugt. Die verabreichten
Quintessenzen geistesgeschichtlicher Vorginge und die scharf
préazisierten Formulierungen bewegen sich freilich oft an der
Grenze des Moglichen. Die nicht vermiedene Gefahr ist die
Ueberschatzung des Individuums und der Leistung und Be-
deutung der Individualititen im Leben unserer (eschichte.
Neben den gewaltigen Gestalten der mittelalterlichen Mystiker
und ihrem Einflull gibt es ja auch eine produktiv bedeutsame
und schopferische soziale Seite des abendldndischen Lebens,
gibt es die Leistung der namenlosen Kollektive. Nicht die In-
dividualisten bauten die Dome — sie sind Werke der abend-
lindischen «Gemeinschaftskultury und ohne sie nicht denkbar.
Bevor das Individuelle schlieBlich «politisierts> wurde (S. 303),
war zuerst das Politisch-Soziale oder Kollektive individuali-
siert worden, und dieser Prozell war nicht ein einmaliger,
sondern befindet sich in dauerndem Vollzug. Man vermilit also
iiber dem immer wieder hell erténenden Dreiklang Gott-Indi-
viduum-Kosmos und iiber der Eingliederung des Einzelnen in
die Beziige des Weltganzen die Herausarbeitung der Eigentiim-
lichkeit abendléandischen Geisteslebens und europidischer Reli-
giositit — vor allem auch christlicher — in der fruchtbaren,
wennschon oft schmerzlichen, Diastase und Synthese von
Individuum und Gemeinschaft und in dem stellvertretenden
Dasein des Individuums als Funktion der Gemeinschaft. Dies,
nicht etwa der kraftvolle Individualismus als solcher, ist m. E.
fiir den Kulturhistoriker das Begliickende an der europiischen
Geistesgeschichte und einer der Hauptunterschiede zu den
nichtabendlindischen Kulturen. Man wiirde dann z.B. auch
entdecken, dall gerade die groflen Individualisten, wie z.B.
Paracelsus und verwandte Geister, oft ebenso grofle «Sozia-
listeny bzw. Sozialethiker waren. Das Fehlen dieser Linien,
der mangelnde Blick fiir das Organische, bringt das Buch
irgendwie um seine Frucht, auch fiir den, der nicht gerade



224 Rezensionen

eine biologistische Vorstellung vom Einzelnen und seinem
Verhiltnis zur Gemeinschaft hat. Es bleibt viel Ungelostes,
besonders im Blick auf unsere aktuelle Situation, und eine
letzte Klarung dieser brennenden Frage ist iiber der Einseitig-
keit der Durchfiihrung des Themas Individualismus con
variazioni gescheitert. Auch die wenigen Andeutungen iiber
das politische Problem (S.298—305 und gelegentlich spéter)
beriihren iiber einigen geschichtlichen Reminiszenzen nicht
den sachlichen Kern.

Bei der Behandlung der Mystiker feiert Damurs Schau
Triumphe. Man kann sich des Eindrucks nicht ganz erwehren,
daB sein Werk im Grunde eine Geschichte der mystischen Be-
wegungen des Abendlandes im weitesten Sinne geworden ist.
Verf. will wohl das tun, was er von G. Arnolds Kirchen- und
Ketzerhistorie treffend sagt: «mystische Theologie in histori-
schem Gewande» treiben (S.217). Die Geschichte, die uns
Lehrmeisterin sein mull «fiir das Leben» (S.373), ist ihm im
wesentlichen die Geschichte der Mystik. Man konnte ihm das
Bestreben, die abendléindische Mystik zu der Wesensgestalt
des Individualismus zu machen, als einen methodischen Grund-
fehler anstreichen. Leicht wird dabei vergessen, dal} der mysti-
sche Individualismus im Abendlande nur eine Besonderung
des allgemeinen mystischen Grundgefiihls in okzidentalen Kate-
gorien ist. Das Selbstverstindnis des Menschen als Ewigkeit bei
Angelus Silesius («Ich selbst bin Ewigkeity) ist eben nichts ty-
pisch Abendlindisches, sondern etwas typisch Mystisches. Es
hétten stérker die spezifisch abendléndischen Eigentiimlichkei-
ten dieser Mystik im Unterschiede zu anderen Mystiken heraus-
gearbeitet werden sollen (etwa nach dem Vorgange R. Ottos). Die
Konstruktion der innerabendlindischen Zusammenhinge wirkt
oft etwas forciert. Entgegengesetztes, ja Unvertrigliches wird zu-
sammengesehen, Christliches und Nichtchristliches verschmol-
zen. (Wobei allerdings das Befremden des theologischen Lesers
in manchen Fillen der kritischen Besinnung auf die tatsédchlich
oft erstaunlichen inneren Beziehungen selbst der antichrist-
lichsten Geister zum Christentum und zu seiner Geschichte
weichen moge! Aber kann man z.B. — S.80 — von christ-
lichem Geist «auch in der Form der Machty in der Renaissance
sprechen? Abgesehen von der Idealisierung der Renaissance,



Rezensionen 226

hinter der ihre brutalen Alltagsziige zuriicktreten, k6nnte man
in der Verlingerung dieser Linie zu seltsamen, aus der neue-
ren Geschichte sattsam bekannten Konsequenzen gelangen!)

Dem Theologen, Psychologen und Religionswissenschaftler
wird einmal der ausgesprochen anthropozentrische Standpunlkt
auffallen. Der Autor kreist um das Ich, nicht um Gott, im
Unterschiede etwa zu reformatorischer Theologie, wenn er
auch gewisse Ansitze des jungen Luther aufnehmen mag. Das
kann z.T. in der Themastellung begriindet liegen. Aber es ist
doch bemerkenswert, wenn man zum andern daneben die Nei-
gung zu einer Immanentisierung des Goltesbegriffs in sub-
limster Form konstatiert, zunéchst in der psychologischen
Analyse der objektiven Gegebenheiten des numen und der
Offenbarung, dann aber auch in Aussagen wie dieser: «Gott
ist nicht aullerhalb des Menscheny (S. 12); oder: «Wir schauen
nicht Gott an sich... Der Kosmos und die Vielfalt hat sich
uns aufgetan. Wir schauen Gott, den ganzen Gott, im Einzel-
neny (S.406). Das ist natiirlich zuerst aus mystischer Innen-
schau zu verstehen. Nur dal diese Immanenz des Géttlichen
nicht — wie bei den geliebten Mystikern — naiv und unmittel-
bar erfahren, sondern reflektiert, wissenschaftlich theoretisiert
und verdiinnt ist und durch die Dialektik der Aussage ge-
legentlich annulliert wird, weshalb sie so befremdlich wirkt.
Diese Literarisierung und Theoretisierung der Mystik ist seit
dem 16. Jahrhundert nicht ohne geschichtlichen Vorgang. Eine
spezifisch christliche Position des Verf. wird schwer sichtbar,
ein wirkliches Ernstnehmen der Geschichte fehlt oft angesichts
der mystisch-dialektischen Bagatellisierung des Geschehens
und des Verschwimmens der Grenzen im Meere der psycholo-
gisch-ontologischen Fragestellungen. «Alles wird Spiel vor
Gottes Angesicht ... Dies gottliche Spiel wird Fest und Feier»
(S. 416). Wer miifite nicht iiber solcher Verharmlosung der Ge-
schichte zum zwecklosen Spiel-Vorgang an Sebastian Francks
beriihmte Formulierung von der Welt als Gottes Fastnachts-
spiel denken? (Obwohl Franck damit keine theologische Ge-
schichtstheorie, sondern einen Ausruf der Resignation von sich
gibt!)

Trotzdem ist es ein Werk, das man mit Freuden und Ge-
winn liest, durch das man sich anregen la(t, und dem es mit

15



226 Rezensionen

groBem Geschick gelungen ist, gewisse Stringe abendléndi-
scher Geistesgeschichte in ihrem Gesamtverlauf sichtbar zu
machen. Bedeutsam ist die Schau der Gegenwartssituation seit
dem 19. Jahrhundert mit seinem Gegeniiber der protestierenden
groflen Einsamen und des theoretischen Kollektivismus. Die
Auflésungserscheinungen der modernen Zivilisation werden
sehr negativ beurteilt — aus einer Romantik des seelischen
Raumes heraus. Dal} allenthalben das Problem des «geistigen
Deutschlandy unausgesprochen im Vorder- oder Hintergrund
steht, macht das Buch gerade heute besonders reizvoll. Man
mochte ihm viele deutsche Leser wiinschen. Bestehen bleibt
die Frage: Ist der Individualismus, wenigstens so, wie ihn der
Verf. sieht, wirklich die geistige Wesensgestalt des Abend-
landes? —

Dal sich in einem solch umfinglichen Werke gelegentlich Ungenauig-
keiten und Irrtiimer einschleichen, ist unvermeidlich, zumal da der Verf.
die Fiille des Stoffes nicht immer quellenmiflig beherrschen kann und
nicht jeder Gewihrsmann absolut zuverldssig und kontrollierbar ist.

Wiinschenswert wire ein Sachregister und ein Verzeichnis der wich-
tigsten Quellen und Monographien. Diese Desiderate schmélern indes nicht

die Verdienste dieser geschlossenen und in ihrer Weise grofBartigen Schau,
in der manches ans Licht geholt wurde, was gemeinhin wenig bekannt ist.

Marburg/Lahn. Kurt Goldammer.

Karl Barth, Dogmatik im Grundriff, Zollikon-Ziirich, Evange-
lischer Verlag AG., 1947, 183 S., Fr. 6.20.

Man freut sich dariiber, dal Karl Barth dem Druck des
Evangelischen Verlags Zollikon, seine Bonner Vorlesungen
1946 zu verdffentlichen, schlieBlich nachgegeben hat. Denn es
ist daraus ein sehr schones Biichlein geworden. Die «Freunde
eines unmittelbaren Wesensy, die Barth im Vorwort erwidhnt
und zu denen sich auch der Rezensent zéhlt, freuen sich iiber
die charmierende Frische der Darstellung. Tiefe und Schlicht-
heit sind hier in einer wunderbaren Weise vereinigt. Und der
jetzigen Generation theologischer Studenten, denen der Karl
Barth des Romerbriefs und der Kirchlichen Dogmatik schon
eine geschichtliche Gréfle geworden ist, mag vielleicht dies
bescheidene Biichlein als die beste und schonste Einfiihrung
in die lebendige theologische Tétigkeit des Meisters dienen.



Rezensionen 297

Sachlich, bemerkt Barth im Vorwort, wird das Biichlein
den Lesern der beiden friiheren Auslegungen des Apostoli-
schen Glaubensbekenntnisses und der Kirchlichen Dogmatik
kaum viel Neues bringen. Immerhin ist hier vieles einfacher
und anders ausgedriickt als friiher. Nach den einleitenden
Paragraphen, wo iiber die Aufgabe der Dogmatik und das
Wesen des Glaubens gehandelt wird, wird das Bekenntnis
Stiick nach Stiick ausgelegt. Die ausfiihrlichste Behandlung
bekommt der zweite Artikel und innerhalb des zweiten Artikels
das Wunder der Menschwerdung. Leider ist im Rahmen der
Vorlesung die Zeit fiir die Auslegung des dritten Artikels so
kurz geworden, daBl wir hier zuletzt, wo von Eschatologie und
Sakrament gesprochen werden sollte, nur Andeutungen be-
kommen. Der theologische Gesichtspunkt, der diese Auslegung
des christlichen Bekenntnisses leitet, ist der der groBeren
Kirchlichen Dogmatik. Die Differenz, die der lutherische Theo-
loge diesem Gesichtspunkte gegeniiber spiirt, habe ich in mei-
ner Rezension des dritten Bandes der kirchlichen Dogmatik
(ThZ 1946/3, S. 161 ff.) auszudriicken versucht. Ich brauche
hier nichts zu wiederholen.

Ich mochte nur ein paar Einzelheiten notieren, wo diese
Differenz auch in dem Grundrill spiirbar wird.

Karl Barth hat ja selbst einst die Differenz zwischen seiner
Theologie und Luther auf die Formel: Evangelium und Gesetz,
nicht Gesetz und Evangelium! gebracht. Genauer und besser
1Bt sich diese Differenz nicht bestimmen. Der lutherische
Theologe, der durch die Argumentation Barths nicht iiberzeugt
worden ist, daf} er in dieser Sache Luther verlassen mul}, um
Barth zu folgen, wird aber vermerken, dafl diese Differenz
keine Einzelheit ist, sondern sich iiberall kennbar macht.

In der Auslegung des «Passus sub Pontio Pilatos wird der
Formel «Evangelium und Gesetzy gemill gelehrt, dal «die
Schattenseite des Daseinsy erst hier, in der Beschreibung der
Existenz des Geschopf gewordenen Schopfers, in Erscheinung
trete, erst hier werde das Bose und der Tod sichtbar; dies alles
trete erst im Zusammenhang mit Jesus Christus auf den Plan
(S.122). Daraus folgt, daB iiber die Leiden Jesu Christi im
Vergleich mit allen anderen menschlichen Leiden in einem ge-

15*



228 Rezensionen

wissen, distanzmachendem Ton gesprochen wird. Es wird
aullergewohnlich stark betont, dafl alles andere, was wir als
Leid kennen, uneigentliches Leid ist, verglichen mit dem Leid,
das am Kreuze Jesu Christi sichtbar werde (S.123). Eg ist
natiirlich nicht die Absicht Barths, hier in doketischer Weise
die qualitative Gleichheit der Leiden Jesu Christi mit jedem
menschlichen Leid zu bestreiten. Es ist ja nicht ohne Bedeu-
tung, zu erinnern, daB der Grund, weshalb dieses «Passus»
tiberhaupt ins Credo hineinkam, der war, dall es Menschen
gab, die behaupteten, dal} die Leiden Jesu Christi mit unseren
Leiden unvergleichbar waren, daBl er, weil er Gott war, so
wie wir jedenfalls nicht leiden konnte. Es ist deshalb wahr-
scheinlich, dafl das «Passus» rein geschichtlich zu interpre-
tieren ist: gelitten in derselben Weise, wie jeder Mensch leidet.
«Passus» bedeutet: die Leiden des Menschensohnes sind nicht
hoherer Art als gewohnliche menschliche Leiden, es bedeutet:
Gemeinschaft des Leidens mit jedem, der leidet, so wie auch
die Schrift dies dadurch zum Ausdruck bringt, dal der Ge-
kreuzigte mit den Worten des at.lichen Klageliedes betet; er
steht nicht héher oder anderswo als jener israelitische Ange-
fochtene. All das wiirde Barth nicht bestreiten. Es scheint
aber dann doch merkwiirdig, das Leiden Jesu Christi von dem
Leiden aller anderen als eigentliches Leiden vom uneigent-
lichen Leiden zu unterscheiden. Was hier ungleich ist, ist ja
weder das Leiden als solches noch die Schuld. Der Unterschied
besteht allein darin, dafl Christus unter einer fremden Schuld,
die er freiwillig auf sich nimmt, leidet. Das gibt seinem Leiden
eine andere Kraft, nicht eine andere Art als dem Leiden des
Siinders.

Wo mit Luther «Gesetz und Evangelium» gesagt wird,
macht das Gesetz die Macht der Siinde und des Todes als
Voraussetzung fiir den Empfang des Evangeliums offenbar.
Man kann hier die Reihenfolge nicht vertauschen. Unter dem
Gesetz ist alles Fleisch gefangen. Deshalb die «Eigentlichkeity
alles Leidens. Der Fluch des Gesetzes verhindert uns, das
ordindre Leiden als uneigentlich zu verharmlosen. Und gerade
die Gemeinschaft aller Leidenden unter dem Gesetz macht ja
das Leiden des schuldlosen Jesu Christi zu einem verséhnen-



Rezensionen 229

den, heilschaffenden Leiden. Gewill wird das alles erst durch
die Verkiindigung des Evangeliums einsichtig. Auch Luther
kann in diesem Sinne <«Evangelium und Gesetzy sagen, dal
nidmlich das Gesetz sein siindenoffenbarendes, «geistlichesy
Werk allein in seiner Einheit mit dem Evangelium in der Ver-
kiindigung iiben kann. Isoliert wirkt das Gesetz allein Hoch-
mut oder Verzweiflung. Aber dieses «Evangelium und Gesetzy
der Verkiindigung hat im «Gesetz und Evangeliumy der Le-
benswirklichkeit seine Voraussetzung. Real mull das Gesetz
zuerst den Menschen in Gefangenschaft werfen, bevor das
Evangelium den Menschen real befreien kann. Sonst wiirde
die Befreiung keine reale sein, sondern nur die Vermittlung
der Erkenntnis, daB der Mensch realiter immer frei gewesen
ist und daf} alle Vorstellungen von einer Gefangenschaft Illu-
sionen gewesen sind. Die Theologie des «Evangelium und
Gesetz» spricht wenig vom Geselz als realer Verderbensmacht.
Deshalb spricht wohl diese Theologie auch wenig vom Teufel
als realer Verderbensmacht.

Es ist interessant, den Stellen nachzugehen, wo im «Grund-
rily vom Teufel gesprochen wird. Der Teufel ist die Macht
des Widerspruchs (S.23), er ist der Begriff der «Macht an
sichy, die eigentlich das Chaos ist, das tohu wabohu, das Gott
in seiner Schépfung hinter sich gelassen hat (S.54, S.105).
Wenn man diese zuriicktretende Erwihnung des Teufels und
der Ddmonen etwa mit den dualistischen Erlésungsvorstellun-
gen der alten Kirche oder mit der Rede der synoptischen Evan-
gelien vom Kampf Jesu mit den Dimonen vergleicht, vernimmt
man einen gewissen Betonungsunterschied. Die Realitdt der
Verderbensméchte tritt bei Barth zuriick. Sie werden nicht so
sehr in der Entscheidungsschlacht auf Golgatha im harten
Streit als Feinde besiegt, als vielmehr schon in der Schopfung
als Chaos vortibergegangen. Sie werden mehr als der Nichtig-
keit des Chaos angehorig, weniger als reale, zu iiberwindende
Feinde Jesu Christi und des Heiligen Geistes betrachtet. Dieser
Betonungsunterschied ist wieder eine neue Variation des
«Evangelium und Gesetz statt Gesetz und Evangeliumy.

Die hier aufgezeigte Differenz stellt uns vor die Frage, ob
hier mehr als Betonungsunterschiede vorliegen. Von den luthe-



230 , Rezensionen

rischen Schiilern Barths wird diese Frage nicht zu voreilig

zu beantworten sein. Auch dies letzte, schone Biichlein macht

sie dem lutherischen Leser sehr aufdridnglich.
Aarhus/Dinemark, z. Z. Lund/Schweden. Regin Prenter.

Lorenz Volken, Der Glaube bei Emil Brunner (Studia Fribur-
gensia, Neue Folge Heft 1), Freiburg in der Schweiz, Pau-
lus-Verlag, 1947, XIX, 223 S., Fr. 10.20.

Die interkonfessionelle Auseinandersetzung der roémisch-
katholischen und der evangelischen Kirche wird in den letzten
Jahren mit gréBerem Interesse als vorher betrieben. Die
frithere konfessionell-apologetische Polemik tritt nun zuriick,
um Raum zu geben fiir sachlich-objektive Analysen der Theo-
logie und Glaubenshaltung der fremden Konfession. In der
skandinavischen Theologie kann man aus den letzten Jahren
zwei solche in ihrer Sachlichkeit vorbildliche und auch von
rémisch-katholischer Seite geschitzte Arbeiten nennen wie
K. E. Skydsgaard <«Metafysik og Tro» (Metaphysik und
Glaube), eine Analyse des Neuthomismus, und Rudolf Jo-
hannesson: «Person och Gemenskapy (Person und Gemein-
schaft), eine tiefgreifende, vergleichende Untersuchung der
grundlegenden Strukturen der réomisch-katholischen (augusti-
nisch-thomistischen) und der lutherischen Christentumsauf-
fassung.

Nun liegt in den Studia Friburgensia eine rémisch-katho-
lische Behandlung der Theologie Emil Brunners vor, die als
ein Gegenstiick zu Arbeiten wie den soeben genannten lutheri-
schen betrachtet werden kann. Was den Willen zur Objektivitit
und Sachlichkeit betrifft, mull man sagen, dall die Arbeit von
Lorenz Volken lobenswert hoch steht. Beinahe zwei Drittel des
ganzen Werkes ist Referat von Brunners theologischen Haupt-
gedanken. Und man mull dem Verf. zugestehen, dal er loyal
und genau zu referieren sucht. Wenn die Darstellung doch
nicht immer befriedigend ist, liegt der Grund mehr in der Aus-
wahl der Brunnerschen Gedanken, die der Verf. mit Riicksicht
auf die folgende kritische Auseinandersetzung vornimmt, als
in der Wiedergabe der zitierten Schriften. Der Verf. hat sich
dafiir entschieden, den Glaubensbegriff Brunners als das Zen-



Rezensionen 231

trum seiner Theologie aufzufassen. Nach einer Einleitung, in
der die philosophischen Voraussetzungen, die nach dem Verf.
dem Glaubensbegriff Brunners zugrundeliegen, bei Kierke-
gaard und den Ich-Du-Philosophen gesucht werden, wird die
Personbegegnung als die eigentliche Struktur des Brunner-
schen Glaubensverstindnisses herausanalysiert. Von dieser
Mitte aus werden dann Linien gezogen zu den verschiedenen
sogenannten «dulleren Bedingungen» des Vollzugs des Glau-
bensaktes, Schrift, Kirche, Zeugnis des Heiligen Geistes.

Mit dieser Konzentration auf den Glauben als Personbe-
gegnung hat Volken gewill wesentliche Ziige der ganzen
Brunnerschen Konzeption hervorgehoben. Es handelt sich hier
vor allem um die erkenntnistheoretisch und anthropologisch
orientierte Seite der Brunnerschen Theologie. Schriften wie
«Offenbarung und Vernunfty, « Wahrheit als Begegnung» und
«Der Mensch im Widerspruchy werden am &ftesten zitiert. Ob
nun diese Konzentration dem eigentlichen Zweck des Verf.s
dienlich sei, ist eine andere Frage. Der Zweck muf} ja sein,
die konfessionelle Diskussion weiterzufiihren. «Es liegt . . .
jedem geweckten Christen, der sieht, wie gerade in der heuti-
gen Zeitlage eine konfessionelle Annéherung und Einigung
notwendiger, fruchtbarer und aussichtsreicher ist als je, gewill
nicht wenig daran, zu wissen, worum es diesen fiihrenden
protestantischen Theologen geht», heillit es im Vorwort. Wenn
der Zweck wirklich ein auf dem Hintergrund der Notwendig-
keit konfessioneller Annéiherung und Einigung vor sich gehen-
des interkonfessionelles Gesprich sein soll, mufl man indessen
sagen, dall das Buch eine Enttiuschung ist. Denn die scharfe
Herausarbeitung der Personbegegnung als Glaubensstruktur
bei Brunner macht es dem Verf. wohl moglich, den Gegensatz
zur romisch-katholischen Glaubensauffassung stark zu be-
tonen, aber gerade darum gelingt es dem Verf. nicht, das wirk-
liche Anliegen Brunners und der reformatorischen Theologie
iiberhaupt zu erkennen. Ein Satz wie der folgende: «Brunner
lehnt unsere Auffassung ab und darum (sic!) kommt er trotz
allem Bemiihen und allen Zugestindnissen nicht zur richligen
Liosung> (S.219), verrit zu deutlich die fiir ein echtes Gesprich
sehr ungiinstigen Voraussetzungen des Verf.s: eine Ablehnung



232 Rezensionen

der romisch-katholischen Auffassung wird zur Ursache der
Verirrung einer jeden nicht-rémischen Theologie gestempelt!

Im ganzen mull man sagen, dal die kritische Auseinander-
setzung mit Brunner wenig befriedigend ist. Es sind zwei
Punkte, die den rémisch-katholischen Theologen besonders be-
schiftigen: der Lehrgehalt des Glaubens und die Bedeutung
der kirchlichen Autoritéit fiir den Glauben. Was das erste be-
trifft, meint der Verf., dal die Brunnersche Glaubensauffas-
sung (Glaube als Personbegegnung) den Lehrgehalt des Glau-
bens vernachlissige. Nun verneint Brunner ja nicht jeden
Lehrgehalt des Glaubens, weshalb die Kritik schon deshalb
nicht ganz zwingend erscheint. Interessant ist der Versuch des
Vert.s, zu demonstrieren, dal sowohl das NT als Luther viel
stirker als Brunner und in viel groferer Nihe zur rémisch-
katholischen Theologie von dem Glauben als einem «Es-Glau-
beny, einen «Glauben, dafl...» spreche. Hier, wo die Diskus-
sion interessant werden konnte, wird sie aber abgebrochen,
und man erfahrt nicht genau, wie nun der Verf. selbst diesen
«Lehrglaubeny mit dem Personglauben, den er mit Brunner
auch behaupten will, vereinigt. Was die Autoritéit der Kirche
betrifft, kann Volken zeigen, dall die Darstellungen Brunners
und anderer protestantischer Theologen oft sehr mifiverstind-
lich sind, weil man nicht sieht, dafl der Richtpunkt des Glau-
bens, auch wo sein Gehalt Lehrcharakter hat und wo die
Autoritit der Kirche im Spiele ist, doch immer die Person des
dreieinigen Gottes ist. Hier kann man sich vieles sagen und
iiber Einzelheiten der thomistischen Theologie belehren lassen.
Es ist ja wichtig, daB protestantische Theologen nicht die
romisch-katholische Position zu sehr vereinfachen. Aber wo
der Verf. zu seiner Gegenkritik kommt, wird man enttiuscht,
weil sich alle Problematik in der einen Vorstellung von der
unfehlbaren Lehrautoritit der romischen Kirche auflost. Wo
man sich die Kirche nicht als von Gott mit unfehlbarer Auto-
ritit der Wahrheit ausgeriistet vorstellt, mull man, nach dieser
Auffassung, im Subjektivismus enden. Denn die wahre, <un-
sichtbare» Kirche kénne sich nicht &uflern und so den Glauben
vermitteln, und eine Kirche, die sich dullern und den Glauben
vermitteln wolle, wiirde als die falsche, réomisch-katholische



Miszellen 233

Autoritdtskirche aufgefafit werden. Hier ist wahrhaftig die
Problematik der evangelischen Theologie zu sehr vereinfacht
worden.

Eine interessante Auseinandersetzung zwischen romisch-
katholischer Theologie und Brunner wire wohl moglich. Es
wire auch durchaus denkbar, dal} die Idee der Personbegeg-
nung bei einer solchen Auseinandersetzung im Zentrum stehen
konnte. Es miilite aber dann in einer ganz anderen Weise der
fundamentale Unterschied der ganzen Struktur der beiden
Christentumsauffassungen herausgearbeitet werden. Denn der
wirkliche Unterschied liegt tiefer als da, wo er nach diesem
Verf. gesehen wird: in einer verschiedenen Haltung zur Auto-
ritit des unfehlbaren Papstes. Es mull umgekehrt so sein: weil
man auf jeder Seite das Christentum fundamental verschieden
auffallt, kann man auf der einen Seite ohne grofie Schwierig-
keiten zur Idee einer unfehlbaren Lehrautoritit kommen, auf
der anderen Seite niemals. So scheint es, dal doch die von
lutherischer Seite neuerdings vorgenommenen Versuche, die
interkonfessionelle Auseinandersetzung neu anzufangen, tiefer
gehen als der hier besprochene, romisch-katholische Versuch.

Aarhus/Dinemark, z. Z. Lund/Schweden.  Regin Prenter.

Miszellen.

Alttestamentliche Wortforschung.

*Labon und Weihraueh.

Die hebriische Nominalform, welche prifix- und affixlos ist und den
Vokalismus a — 6 hat — wie gadol groll, schalom Heil —, zeigt neben
zahlreichen andern Individuen auch eine ganze Reihe von Farbbezeich-
nungen. Bis jetzt waren bekannt: 1. adom rot (Blut, Traubensaft Jes.
63,2; Wange Cant.5,10; Kuh Num. 19, 2 usw.); 2. amos gescheckt (Pferd
Sach. 6,3.7); 3. barod gefleckt, arabisch arbadu (Bécke Gen.31,10.12;
Pferde Sach. 6, 3.6); 4. yaroq griin (Pflanzen Hi. 39, 8); 5. nagod gespren-
kelt (Schafe, Ziegen Gen. 30,32 ff.); dazu gehort sicher auch neguddst
buntgesprenkelte Zierkiigelchen aus Silber Cant. 1,11 und der akkadische
Personenname Niqud(d)u Sumpfhuhn, den J.J.Stamm, Die akkadische
Namengebung, 1939, S.371 verzeichnet; 6. *sabo‘, erhalten in dem Orts-
namen sebo‘im; sabo‘ bedeutet gestreift und ist die Hy#ne (arabisch
dabu‘ und dab‘); 7. sahob rotglinzend (Haar Lev. 13, 30.32.36); 8. *sahor,
davon sehordt (Eselinnen Jud. 5, 20) gelblichrot; vom entsprechenden ara-
bischen agharu hat die Wiiste Sahara ihren Namen; 9. §arsq hellrot (Gte-



	Rezensionen

