
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 3

Rubrik: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


212 Rezensionen

zweideutigen Sinne «grundlos» — Doch auch diesen Gedanken
der letzten Warumlosigkeit allen Seins hat der Neuplatonismus
bereits angetönt. Hören wir zuletzt, was Plotin über die
Beziehung des Menschen zum Lehen sagt: Der zur Glückseligkeit

bestimmte Mensch soll sein irdisches Ich behandeln, «so
wie der Leierspieler sein Instrument behandelt, solange es
angeht darauf zu spielen; geht das aber nicht mehr, so vertauscht
er es mit einem andern Instrument, oder er gibt überhaupt das
Leierspielen auf und unterläßt die Betätigung auf der Leier,
da er jetzt ein anderes Geschäft ohne Leier treibt; er läßt sie
neben sich liegen, denn er singt jetzt ohne Instrument. — Und
doch wurde ihm», so schließt Plotin, «nicht umsonst zunächst
dies Instrument verliehen: er hat doch oft auf ihm gespielt.» 27

Basel. Maria Bindschedler.

Rezensionen.
Coniectanea Neotestamentica XI in honorem Antonii Frid-

richsen Sexagenarii edenda curavit Seminarium Neotesta-
menticum Upsaliense, Lund, C. W. K. Gleerup, Köpenhamn,
Ejnar Munksgaard, 1947, XX, 250 S. mit zwei Tafeln.

Das Neutestamentliche Seminar von Uppsala hat Anton
Fridrichsen, den dortigen Ordinarius für NT, mit der Herausgabe

einer Festschrift zu dessen 60. Geburtstag geehrt. Sie
drückt die Wertschätzung aus, die die Kollegen, Schüler und
Freunde für den Gelehrten, den Theologen, den Philologen,
den Organisator wissenschaftlicher Publikationen, den Prediger

und den Freund empfinden. Verschiedene Arbeiten, die
größtenteils Spezialfragen nt.licher Wissenschaft zum Thema
haben, werden beigesteuert. Es sind im ganzen 21 Aufsätze,
deren Verfasser in alphabetischer Namensfolge auf
durchschnittlich 11 bisl2 Seiten das von ihnen aufgeworfene Problem
einer Lösung entgegenzuführen suchen. Es kann sich in der
nachfolgenden Besprechung im großen und ganzen nur darum
handeln, in aller Kürze die Probleme und deren Lösungsversuche

zu nennen, um damit allen nt.lich Interessierten Ge-

27 En. 1,4,16.



Rezensionen 213

legenheit zu geben, sich von den deutsch, französisch und
englisch geschriebenen Aufsätzen anregen zu lassen.

Die Arbeit am NT geht vom Text aus. Da aber der Text
nicht immer und überall sicher vorliegt und auch immer wieder

neue Papyri gefunden werden, darf die textkritische
Bemühung nie nachlassen. A. Debrunner, Bern, hofft mit
dreizehn Einzeltextuntersuchungen gezeigt zu haben, daß die von
manchen ausgesprochenen abschätzigen Urteile über die Chester

Beatty Papyri einer Nachprüfung dringend bedürfen, und
er erwartet, daß einmal eine genaue und vollständige
Durcharbeitung aller Varianten dieser Papyri in die Hand genommen

werde. J. Hering, Strasbourg, glaubt durch die Aenderung
des KaXibç rravxa TteTioiriKev in kuXXoùç TtavreXeîç rreTTOiriKev (s. Matth.
15, 31) den logisch und stilistisch undurchsichtigen Vers Mark.
7, 37 verständlicher gemacht zu haben. Bo Reiche, Uppsala,
der Herausgeber der Festschrift, bespricht zwei griechische
Unzialfragmente aus dem 1. Tim. (1. Tim. 3, 15—16; 4, 1—3;
6, 2—4; 6, 5—8), die er im Louvre zu Paris nachzuprüfen
Gelegenheit hatte: die mit dem westlichen Text verwandten, aus
dem 4. bis 6. Jahrh. stammenden Stücke geben zu teils kürzeren,

teils längeren Bemerkungen Anlaß, wobei dem Verf. als
Nebenfrucht die textgeschichtlich interessante Herstellung
zweier Archetypen von 1. Tim. 6, 7 mit Abkömmlingen gelingt.
J. Jeremias, Göttingen, nimmt eine Ehrenrettung des Pap.
Ox. V, 840 vor, der vom Zusammenstoß Jesu mit dem
pharisäischen Oberpriester auf dem Tempelplatz berichtet (in der
gegenwärtigen Diskussion über die Kindertaufe ist das
ßeßotgueba èv öbacxi Mm interessant: Jesus schließt sich mit den
Jüngern zur einen Taufgemeinde zusammen!).

Ist der Text gesichert, dann liegt dem Neutestamentier als
zweite Aufgabe ob, die Bedeutung des einzelnen Begriffs und
der einzelnen Wendung philologisch genau zu ermitteln und
dem theologischen Gehalte nach zu erfassen. Darum kann die
Wortforschung, die den Neutestamentier mit dem Gräzisten in
dieselbe Arbeit einspannt und die ihm die theologische
Erfassung eines Begriffs zur immer wieder neuen Arbeit werden
läßt, nie aufhören. Man ist darum H. Riesenfeld, Uppsala,
dankbar, den Sinngehalt von apveichai bedeutungsgeschichtlich
geklärt zu bekommen. Der Aufsatz von A. D. Nock, Cambridge,



214 Rezensionen

der der Wortprägung im hermetischen Schrifttum nachgeht,
zeigt den Einfluß der grammatikalischen und rhetorischen
Theorien der römischen Kaiserzeit auf die betreffenden Schriftsteller.

Manchmal genügen philologische Mittel allein nicht,
den Sinn eines Begriffs eindeutig im Zusammenhang
festzustellen. T. W. Manson, Manchester, henützt so die jüdische
Tradition über die Beziehung des Sabbaths zu Israel, um in
Mark. 2, 27 f. unter dem in beiden Versen ursprünglich
gemeinten uîoç toö àvbpdiTTou (bar näshä) weder den Menschen
als solchen noch Jesus allein, sondern Jesus und die Jüngerschaft

als das von den Sabbathvorschriften befreite, weil dem
Reich Gottes Untertan gemachte Volk der Endzeit zu verstehen.
E. Stauffer, Bonn, glaubt mit der Gematriemethode nachweisen
zu können, daß in der Zahl 666 (Apk. 13, 18) sich der Amtsname

des Kaisers Domitian verberge. 0. Cullmann, Bale, zeigt,
wie in der judenchristlichen Grundschrift der Pseudo-Clemen-
tinen der «zuerst kommende» Johannes der Täufer als das
böse Prinzip in eine Linie tritt mit dem Antichristen, wie aber
demgegenüber im Johannesevangelium ö ômaiu pou èpxôpevoç

(Jesus als pixpÔTepoç Matth. 11, 11 b der Jüngere, der «der
Stärkere» ist) den Johannes weder zum bösen Antagonisten
noch zur konkurrierenden Erlösergestalt, sondern zum
beauftragten Vorläufer macht, der mit seinem Zeugnis sich für
die Ehre dessen einsetzt, der nach ihm kam und vor ihm war.
G. Lindeskog, Uppsala, sieht hinter dem Zerreißen des
Tempelvorhangs (Matth. 27, 51) die Spur einer spiritualistisch
kultischen Tradition, die Hehr. 10, 20, vielleicht auch Luk. 23, 43

und Joh. 14, 6 noch hindurchschimmert, wonach durch Christi
Tod am Kreuz der Zugang zum Himmel erschlossen worden
ist. W. Michaelis, Bern, lehnt gegen Bultmann die mandäische
Herkunft des johanneischen Paraklettitels (der Paraklet
mandäische Helfergestalt) ab, hält die Vorstellung von Jesus
als dem primären Parakleten trotz des aXkoç in Joh. 14, 16 für
nicht gesichert und sieht im fraglichen Begriff eine
Eigenprägung des Johannes für den Heiligen Geist. Wir hätten, falls
Michaelis recht hätte, einen ähnlichen Vorgang wie im
Jakobusbrief, wo der Verf. m. E. seiner ganzen praktischen Tendenz

nach oocpîot als Bezeichnung für den Heiligen Geist wählt
(Jak. 1, 5; 3, 17; «der Heilige Geist, der die Tendenz hat, Le-



Rezensionen 215

bensweisheit zu werden», müßte man dann crocpia umschreiben).

Zu diesen der Erforschung der Worte und der Klärung
des theologischen Gehaltes dienenden Arbeiten wird man auch
den grundsätzlichen Beitrag J. de Zwaans, Leiden,
hinzunehmen müssen: er weist darauf hin, daß das biblische Denken

allen starren Definitionen abhold ist und daß darum der
Exeget in allem Reden und Schreiben den außerhalb seiner
Kontrolle stehenden Kräften Raum lassen muß, eingedenk der
Tatsache, daß Gott selber im individuellen Verständnis des
einzelnen Textes durch den einzelnen Leser tätig ist.

Sind die einzelnen Begriffe in ihrem Sinngehalt geklärt und
ist die Uebersetzungsarbeit getätigt, so stellen sich die
literarischen und in engem Zusammenhang damit die
traditionsgeschichtlichen Probleme. C. Spicq, Etiolles, weist nach, daß
Hebr. 13 mit Hebr. 1—12 eng zusammengehört und darum nicht
als fremder Bestandteil (etwa als Teil der Korrespondenz mit
der korinthischen Gemeinde) aus dem Gesamtcorpus des
Schreibens herausgelöst werden kann. J. Schneider, Berlin,
versteht die Hirtenrede Joh. 10, 1—18; 27—30 in der uns
vorliegenden Ordnung als sinnvolles Ganzes, so daß sich die von
Bultmann vorgenommenen Umstellungen (Joh. 10, 11—13;
1—10; 14—18; 27—30) erübrigen. Nach L. Cerfaux, Louvain,
verkündet Johannes in dem ihm zugeschriebenen Evangelium
Christus als den Offenbarer, der sich in Gleichnissen
verhüllend offenbart: das èfib et'pi ist dann nicht nur die Formel,
die Jesus als den Offenbarer bezeugt, sondern führt die
Erklärung des Gleichnisses ein, wobei (Joh. 16, 28 f.!) die Zeit
nach der Auferstehung und nach Pfingsten als die Zeit der
Verstehbarkeit der Gleichnisse angesprochen werden kann.
M. Dibelius f, Heidelberg, arbeitet in einer literar- und
stilkritischen Untersuchung die Urform der Corneliusgeschichte
als einer schlichten Bekehrungslegende heraus, wobei ihm
die zwei Fragen geklärt werden, wie Lukas die überlieferte
Corneliusgeschichte bearbeitet und welchen Sinn er der von
ihm vorgenommenen Bearbeitung verliehen hat: 11, 1—18; 10,
34—43; 10, 9—16; 10, 27—29 werden dazu eingefügt, damit
durch die Corneliusgeschichte die Aufhebung des Unterschiedes

zwischen reinen und unreinen Menschen und die
Aufnahme der Heiden in die Kirche ohne gesetzliche Verpflichtun-



216 Rezensionen

gen nicht als paulinische, sondern als göttliche Forderung
offenbar werde.

R. Bultmann, Marburg, läßt 1. Petr. (1, 20 +) 3, 18 f. 22
einem urchristlichen Lied und 1. Petr. 2, 21—24 einem urchrist-
lichen Bekenntnis entnommen sein. Nach ihm ist Tropeuheiç 1.

Petr. 3,19 aus 3, 22 herühergenommen, damit dort die ursprünglich
bei der Himmelfahrt stattgehabte Predigt an die «Geister im

Gefängnis» anläßlich der vom Verfasser geglaubten Höllenfahrt
gehalten werden konnte: der Verfasser deutete dann das Ascen-
susereignis in ein Descensusereignis um, und es käme ihm
darauf an, wie das zweimalige Tiopeeheîç zeige, Höllen- und
Himmelfahrt als zwei ins Gleichgewicht miteinander gebrachte
Ereignisse zu verkündigen. Ueberdies sähen wir in eine
urchristliche Debatte hinein, die beweist, daß man über die
Prolongationen des eindeutigen Kerygmas verschiedener Meinung
war. In meiner noch nicht gedruckten Basler Habilitationsschrift

über den Descensus Jesu Christi ad inferos versuchte
ich den Nachweis zu erbringen, daß es dem Verfasser des 1.

Petrusbriefes, der zusammen mit seinen Lesern die Tradition
vom Descensus Jesu Christi kannte, gerade nicht um den
Descensus als solchen gehe, sondern, welchen Realitätscha-
rakter er auch immer dem im Hintergrund von 1. Petr. 3, 19

stehenden Ereignis beigemessen haben mag (das èv iL läßt die
Frage offen, ob es sich um ein Ascensus- oder um ein
Descensusereignis handelt), um die Verwendung des traditionell
gegebenen Motivs für seine Paränese. Das in der Tat störende
Ttopeuheîç braucht nicht vom Verfasser, sondern kann sehr wohl
aus einer Descensustradition stammen (s. den Gebrauch von
TTOpeuojuai im Henochbuch).

Damit sind wir von der Erörterung der literar- und
stilkritischen Arbeiten bereits zu neutestamentlich theologischen
Problemen vorgestoßen. Beachtung verdient hier die Arbeit
W. G. Kümmels, Zürich, über «Mythische Rede und Heilsgeschehen

im NT»: ausgehend von der Voraussetzung, daß sich
im NT Mythen finden, d. h. mit Dihelius allgemein
religionsgeschichtlich gesprochen «Geschichten,... die in irgendeiner
Weise beziehungsvolles Handeln von Göttern erzählen», sucht
der Verfasser Klärung in die folgende Frage zu bringen: «Sind
die für die Deutung des Christusgeschehens verwerteten



Rezensionen 217

mythologischen Vorstellungen ohne Schaden für das Kerygma
ablösbar, oder ist die mythologische Rede notwendige
Ausdrucksform für die Glaubensaussage von dem göttlichen
Handeln in der Christusgeschichte?> (S. 113). Vom Zentrum
der neutestamentlichen Verkündigung aus muß die Forderung
auf «Entmythologisierung» ernst genommen, d. h. zwischen
adäquaten und inadäquaten Mythen unterschieden werden. So

bejaht Kümmel die futurische Eschatologie und die
Auferstehung Christi, lehnt aber die apokalyptische Ausgestaltung
der eschatologischen Verkündigung inkl. der Vorstellung vom
1000jährigen Reich, das leere Grab, die Himmelfahrt, die
Jungfrauengeburt und die Höllenfahrt als inadäquate, zum Ur-
kerygma in offenbar feindlichem Spannungsverhältnis
stehende mythische Vorstellungen ab. Die Arbeit Kümmels
berührt sich der Intention nach mit derjenigen von M. Goguel,
Paris, der die Verhältnisfrage von Schrift und Tradition
hinsichtlich des NT geklärt sehen möchte angesichts der
unbestreitbaren Tatsache, daß innerhalb des neutestamentlichen
Schriftencorpus bereits Tradition mit den damit möglichen und
nachweisbaren Fehlentwicklungen vorliegt.

Daß der Jubilar über die engeren Fachgrenzen hinaus
Freunde hat, zeigt der Beitrag A. J. Festugières, Paris, der
die als pseudoplatonisch angesehene Schrift «Epinomis» für
echt hält, weil im Hintergrund nicht die übernationale
Religiosität der hellenistischen Zeit, sondern die bürgerliche Religion

des griechischen Stadtstaates steht und die fremden Kulte
astraler Art unter Ueherwindung des Asebeia-Verdachtes
öffentlich eingeführt wurden. Schließlich sucht A. Oepke,
Leipzig, anhand eines bisher unbeachteten Zitates aus dem
5. Buch Esra zu zeigen, wie die darin aufklingende antisyn-
agogale Dialektik der Frühzeit um die Jahrtausendwende in
den Dienst antisemitischer Polemik und Politik gezwungen
worden ist.

Die 461 Gratulanten wünschen dem auf einem Bild vom
Katheder grüßenden Jubilaren «omnia bona, fausta, felicia».
Möchte darüber hinaus die Arbeit am NT durch die manchen
Lichter, die hier dem Gelehrten und dem Pfarrer aufgesteckt
werden, erhellt werden!

Glarus. Werner Bieder.



218 Rezensionen

Franz-J. Leenhardt, Le sacrement de la sainte cène (L'Actualité

protestante. Série théologique), Neuchâtel et Paris, Dela-
chaux & Niestlé S. A., 1948, 128 S., Fr. 5.50.

Der produktive neutestamentliche Professor in Genf, F.-J.
Leenhardt, erscheint jetzt mit einem Buch über das Abendmahl,

wie er früher auch über die Taufe im NT geschrieben
hat (Le baptême chrétien, 1944). Der Verf. schreibt leicht und
schön und beschäftigt sich mit wichtigen Fragen, weshalb das
Buch sowohl von allgemeinem als auch von wissenschaftlichem
Interesse sein kann, obwohl natürlich nicht alle hierauf bezüglichen

Fragen in einem so beschränkten Umfang gelöst werden
können.

Ein Grundsatz des Verf. ist, daß Jesu Worte und Handlungen

beim letzten Mahle in der konkreten Situation gesehen
werden müssen, in der sich Jesus und seine Jünger befanden
(S. 5 usw.). Dabei ist dem Verf. die jüdische Passahfeier von
grundlegender Bedeutung, wenn es auch nicht ganz entschieden

ist, ob Jesu letzte Mahlzeit ein Passahmahl war. In der
oft behandelten, aber noch ungelösten Frage, ob die Synoptiker
mit dem 15. Nisan recht haben oder Joh. mit dem 14., behauptet
der Verf., eine Lösung sei gar nicht notwendig: denn in jedem
Falle, meint er, haben die mit der allerdings naheliegenden
Passahfeier verbundenen Vorstellungen den ganzen
Zusammenhang geprägt (S. 13). Die Passahfeier hatte aber eine
ausgesprochene Heilsbedeutung, die immer wieder aktualisiert
wurde: das liegt im Ausdruck zikkaron àvàgvncnç, hebt der
Verf. hervor (S. 19). Wie die Elemente bei der jüdischen
Passahfeier in Verbindung mit den großen Heilstaten Gottes
standen, gibt nun Jesus bei der Stiftung des Herrenmahles dem
Brot eine nahe Verbindung mit seinem eigenen Körper, der
für das Heil der Jünger geopfert wird; aber diese Verbindung
wird nur wirksam durch die österliche Situation und durch
den Glauben — eine Transsubstantiation kommt nicht in Frage
(S. 30 ff.). Was die Verteilung des Bechers betrifft, meint der
Verf., Jesus habe sie besonders mit dem himmlischen Freudenmahl

nach seinem Siege in Beziehung gesetzt; die Bedeutung
dieser seiner Handlung sei den ersten Jüngern sofort verständlich

gewesen (S. 43). Schon früh dürfte aber das Verständnis



Rezensionen 219

dafür verlorengegangen sein, und deshalb haben wir in den
vier Stiftungsberichten so viele Varianten, die alle verschiedene
Versuche sind, den Sinn der heiligen Handlung festzustellen.
Dabei mag 1. Kor. 11 den ursprünglichen Sinn am besten
behalten haben (S. 52) ; die anderen Berichte stehen mehr unter
dem Einfluß der liturgischen Praxis. Nun hebt sich aber das

paulinische Ideal des heiligen Sakraments nach 1. Kor. 11

durch seinen ernsten Charakter scharf ab von der fröhlichen
«Agape», von der die Act. und die Didache sprechen, weshalb
man von zwei heterogenen Formen des Abendmahls gesprochen
hat (z.B. H. Lietzmann, Messe und Herrenmahl, 1926). Der
Verf. ist mit dieser Unterscheidung nicht zufrieden. Besonders
leugnet er das Recht, die Agape als eine Fortsetzung der
gewöhnlichen Mahlzeiten Jesu mit seinen Jüngern zu erklären
und sie mit seiner Erscheinung unter den Seinen als
Auferstandener in Verbindung zu setzen (S. 64 ff.). Nach dieser
Kritik geht die Darstellung zu einer näheren Untersuchung
des paulinischen Ahendmahlsbegriffs über (S. 71 ff.). Dabei
betont der Verf., die Elemente der heiligen Mahlzeit seien nur
Zeichen, Symbole. Man darf wie die Gegner in Korinth nicht der
Gefahr anheimfallen, die Elemente in sich als Heilsmittel
anzusehen (Transsubstantiationslehre, Sakramentarismus) oder
in sie den Opfergedanken hineinzulegen. Diese Behauptung
spielt im folgenden eine charakteristische Rolle. Auch Joh. 6,
meint der Verf. (S. 91 ff.), habe Jesus von seinem Fleisch nur
als einem Zeichen gesprochen, aber die Juden haben ihn so
verstanden, als ob er von wirklicher Nahrung spräche. Auf
der anderen Seite will doch Prof. Leenhardt das Abendmahl
bestimmt als ein Sakrament betrachten, in dem Sinne, daß es
ein Ritus ist, der mit einer gewissen übernatürlichen Wirkung
verbunden ist (S. 108). Die rechte Mitte zwischen einem
sakramentalen Materialismus und einem reinen Symbolismus oder
Moralismus erhält man, wenn man das sakramentale Objekt
als ein Zeichen ansieht, das den äußeren Ausdruck des
Heilswillens Gottes ausmacht (S. 109). Dieser Heilswille erscheint
im Abendmahl wie anderswo in drei Aspekten: göttlicher
Gegenwärtigkeit, Vergebung der Sünden, endgültiger Erlösung;
und das war auch die Absicht Jesu bei der Stiftung der heiligen
Mahlzeit (S. 110ff.).



220 Rezensionen

Es ist wertvoll, daß der Verf. die Aufmerksamkeit auf diese
wesentlichen Fragen gelenkt hat. Wie gesagt, erhält man zwar
in vielen Fragen keine endgültigen Antworten. Das Problem des

Unterschiedes zwischen dem paulinischen Herrenmahl und
der Agape z. B., das der Verf. mit einer großen kritischen
Schärfe behandelt hat, bleibt positiv doch ungelöst. Was Joh.
betrifft, könnte man sich auch ausführlichere Antworten
wünschen (wichtige Probleme sind z. B. der johanneische Begriff
aripeîov, «Zeichen», und die Stelle Joh. 6, 53). Und ganz
abgesehen von verschiedenen kirchlich-dogmatischen Einstellungen
zu dem Abendmahl fühlt man sich vielleicht nicht überzeugt
von der Darstellung der eucharistischen Elemente als
«Zeichen» ohne materielle Bedeutung, wenn man die wichtige
sakrale Stellung des Brotes und des Weines in dem vorderen
Orient wie im AT und im Judentum bedenkt — es kann nicht
gleichgültig sein, daß Jesus gerade diese Materien verteilt hat.
Aber die frische Behandlung der verschiedenen Fragen macht
das Buch interessant und anregend. Es gibt auch eine gute
Uebersicht der modernen Diskussion über die nt.liehe
Abendmahlsfrage. Die englische Literatur ist jedoch verhältnismäßig
wenig berücksichtigt.

Uppsala, z. Z. Wien. Bo Reiche.

Carl Damur, Das Fest der Seele, der Individualismus als
Gestalt des Abendlandes, Bern, Verlag Paul Haupt, 1947, 424 S.,

Fr. 22.—.

Mit Auseinandersetzungen problem- und geistesgeschichtlicher

Art zur Idee des Abendlandes sind wir in den letzten
Jahren reichlich bedacht worden. Auch durch das
nationalsozialistische Kriegsdeutschland geisterte der Europagedanke
als ein schauriger und blutiger Nachklang romantischer
Träumereien, die plötzlich wieder weitere Kreise erfaßten. Der
deutsche Leser wird sich vor allem an den Versuch einer
theologischen Rechtfertigung nationalsozialistischer Europapolitik

in H. Sauers «Abendländischer Entscheidung»
erinnern, in der sich unter dem Beifall eines Reichsministers die
Geschichtskenntnisse eines jungen Pfarrers zu einem voluminösen

und programmatischen Buche verdichteten. Die Behand-



Rezensionen 221

lung abendländischer Fragen ist also nicht ohne weiteres ein
Gütezeichen für ein Buch. Man wird deshalb auch an das
vorliegende Werk — so wohltuend es sich von vornherein in
seiner sorgsameren und stilleren, tiefschürfenden Art von dem

politisch-theologischen Aplomb des s. Zt. so viel Aufsehen
erregenden Sauer unterscheidet — nicht ohne Bedenken herantreten;

denn es unternimmt den zwar lockenden, aber sehr
gefährlichen Versuch, im Untertitel eine Frage aufzuwerfen
und zu beantworten, die die Grundlagen unseres gesamten
Daseins berührt, deren Formulierung eine immense Fülle
geschichtlicher Einzeluntersuchungen und Einsichten voraussetzt,

deren Lösung aber eine in jeder Beziehung weittragende
Entscheidung theologischer, ethischer und politischer Art
bedeutet. Verf. geht von der richtigen Erkenntnis aus, daß dieses
erregende Thema des abendländischen Individualismus
geschichtlicher Klärung bedarf. Man kommt «nicht um die
Geschichteherum» (S. 11). Indessen wird nun die Geschichte gleich
in ein Schema eingebaut, nämlich in das Eckhartsche (aber
schon lange vor M. Eckhart auftretende!) der mystischen Morgen-

und Abendschau, das nicht in jeder Hinsicht glücklich
gewählt ist und von vornherein einen gewissen Zwang
darstellt. Die große, freilich auch an Uebergängen reiche Spannung

der Erkenntnis der Kreaturen in Gott und Gottes in den
Kreaturen — diese Deutung der cognitio matutina et vesper-
tina bevorzugt D. — liefert die Disposition für sein Werk,
hinter der «der lichte Mittag», die Erkenntnis Gottes in seinem
An-Sich-Sein, steht. Die Mystiker und verwandte Geister sind
es denn auch in erster Linie, die das Beweismaterial für die
Schau des Verf. und ihre mystischen Grundzüge abgeben.

Der erste Abschnitt, überschrieben «Die Morgenschau»,
bringt gute Beobachtungen zur Gestaltwerdung altabendländischer

Religiosität und der mit ihr zusammenhängenden
Gesellschaftsordnung. Bei Sokrates und Piaton wird der «Durchbruch

zum Individualismus» festgestellt. Der zweite Teil «Gott-
Geist» stellt die Auflösung des mittelalterlichen ordo-Gedan-
kens in einem neuen dynamischen Gottes- und Geistbegriff dar
(S. 7-5 ff.). Den Höhe- und Kernpunkt des Buches bietet der
«Das Fest der Seele» betitelte dritte Teil, in dem die «Zeit der
Seele», «der Spaltung von Innen und Außen», bloßgelegt wird,



222 Rezensionen

«die Verselbständigung innerlich-seelischen Seins», das «immer

stärkere Heraustreten seelischer Wirklichkeit» seit dem
14./15. Jahrhundert (S. 154 ff.). Verf. greift als Ausgangspunkt
die spiritualistischen Ansätze der Reformation, des jungen
Luther, auf und vermittelt eine Zusammenfassung und
Zusammenschau der gesamtabendländischen Entwicklung bis zum
16./17. Jahrhundert. Der vierte Teil «Gott-Kosmos» untersucht
das Spannungsverhältnis Gott-Mensch-Welt, die Beziehung der
Individualität zum Kosmos, der Innenwelt zur Außenwelt
(S. 240 ff.).

In der Seelenlehre M. Eckharts wird ein Ansatzpunkt «der
kosmischen Linie» und des Unendlichkeitsdenkens gefunden
(S. 252), das bei Cusanus deutlichere Umrisse gewinnt. Die
neue Kosmos- und Weltlichkeitsidee bei Paracelsus und
Luther, Franck und Weigel wird herausgearbeitet (S. 255 ff.), die
zu einer Rechtfertigung des Kosmos führt. «Aber die wahre
Wirklichkeit ist innen, nicht außen» (S. 268). Ueber die sog.
«pansopliische» Bewegung und ihre Einheitsschau der Welt
(S. 264 ff.) gelangt der Verf. zu einer Darstellung des Weges
der Naturforschung zum Kosmos (S. 277 ff.). Ziemlich kurz
wird das Verhältnis zu den politischen Entwicklungen und zur
Bildung des politischen Kosmos gestreift (S. 298 ff.). Im letzten
Kapitel über die Spätphase, die «Abendschau», findet u. a. die
Philosophie Kants und des deutschen Idealismus in ihren
individuellen und politisch-sozialen Beziehungen eine breitere
Behandlung (S. 816 ff.). Ausführlich wird Goethe gewürdigt
(S. 332 ff.). Gott wird nun «erkannt aus den Kreaturen»
(S. 341), nicht mehr stehen die Geschöpfe im Morgenlichte
Gottes.

Diese große Zusammenschau stellt eine umfassende
Aufarbeitung geistesgeschichtlicher Erkenntnisse in selbständiger
Durchdringung dar, einen gewaltigen Längsschnitt durch die
Geschichte nicht der Realien und Fakten, sondern des
abendländischen Geistes, wie er aus langjähriger eindringender
Beschäftigung mit der Riesenmaterie erwachsen ist. Man wird
nicht übersehen dürfen, daß es sich um Deutung handelt, um
den sehr weit ausholenden, vieles Allgemeine, wenn auch Er-
innernswerte, hervorziehenden Versuch, fast Unsagbares
auszusprechen, Undurchdringliches sichtbar zu machen. Zweifel-



Rezensionen 223

los befähigen die Beherrschung eines ungeheuren Materials,
staunenswerte Belesenheit und beachtliche Kenntnisse auf
allen Gebieten der Kulturgeschichte (u. a. der Kunst-, Musik-
und Literaturgeschichte) den Autor im einzelnen zu einem
Urteil, dem man auch ohne den vermißten Apparat von
Fußnoten und Verweisen Verläßlichkeit zutrauen kann, das aber
mindestens von Durchdachtheit zeugt. Die verabreichten
Quintessenzen geistesgeschichtlicher Vorgänge und die scharf
präzisierten Formulierungen bewegen sich freilich oft an der
Grenze des Möglichen. Die nicht vermiedene Gefahr ist die
U eberschätzung des Individuums und der Leistung und
Bedeutung der Individualitäten im Leben unserer Geschichte.
Neben den gewaltigen Gestalten der mittelalterlichen Mystiker
und ihrem Einfluß gibt es ja auch eine produktiv bedeutsame
und schöpferische soziale Seite des abendländischen Lebens,
gibt es die Leistung der namenlosen Kollektive. Nicht die
Individualisten bauten die Dome — sie sind Werke der
abendländischen «Gemeinschaftskultur» und ohne sie nicht denkbar.
Bevor das Individuelle schließlich «politisiert» wurde (S. 303),
war zuerst das Politisch-Soziale oder Kollektive individualisiert

worden, und dieser Prozeß war nicht ein einmaliger,
sondern befindet sich in dauerndem Vollzug. Man vermißt also
über dem immer wieder hell ertönenden Dreiklang
Gott-Individuum-Kosmos und über der Eingliederung des Einzelnen in
die Bezüge des Weltganzen die Herausarbeitung der Eigentümlichkeit

abendländischen Geisteslebens und europäischer
Religiosität — vor allem auch christlicher — in der fruchtbaren,
wennschon oft schmerzlichen, Diastase und Synthese von
Individuum und Gemeinschaft und in dem stellvertretenden
Dasein des Individuums als Funktion der Gemeinschaft. Dies,
nicht etwa der kraftvolle Individualismus als solcher, ist m. E.
für den Kulturhistoriker das Beglückende an der europäischen
Geistesgeschichte und einer der Hauptunterschiede zu den
nichtabendländischen Kulturen. Man würde dann z. B. auch
entdecken, daß gerade die großen Individualisten, wie z. B.
Paracelsus und verwandte Geister, oft ebenso große «Sozialisten»

bzw. Sozialethiker waren. Das Fehlen dieser Linien,
der mangelnde Blick für das Organische, bringt das Buch
irgendwie um seine Frucht, auch für den, der nicht gerade,



224 Rezensionen

eine biologistische Vorstellung vom Einzelnen und seinem
Verhältnis zur Gemeinschaft hat. Es bleibt viel Ungelöstes,
besonders im Blick auf unsere aktuelle Situation, und eine
letzte Klärung dieser brennenden Frage ist über der Einseitigkeit

der Durchführung des Themas Individualismus con
variazioni gescheitert. Auch die wenigen Andeutungen über
das politische Problem (S. 298—805 und gelegentlich später)
berühren über einigen geschichtlichen Reminiszenzen nicht
den sachlichen Kern.

I

Bei der Behandlung der Mystiker feiert Damurs Schau
Triumphe. Man kann sich des Eindrucks nicht ganz erwehren,
daß sein Werk im Grunde eine Geschichte der mystischen
Bewegungen des Abendlandes im weitesten Sinne geworden ist.
Verf. will wohl das tun, was er von G. Arnolds Kirchen- und
Ketzerhistorie treffend sagt: «mystische Theologie in historischem

Gewände» treiben (S. 217). Die Geschichte, die uns
Lehrmeisterin sein muß «für das Leben» (S. 878), ist ihm im
wesentlichen die Geschichte der Mystik. Man könnte ihm das
Bestreben, die abendländische Mystik zu der Wesensgestalt
des Individualismus zu machen, als einen methodischen Grundfehler

anstreichen. Leicht wird dabei vergessen, daß der mystische

Individualismus im Abendlande nur eine Besonderung
des allgemeinen mystischen Grundgefühls in okzidentalen
Kategorien ist. Das Selbstverständnis des Menschen als Ewigkeit bei
Angelus Silesius («Ich selbst bin Ewigkeit») ist eben nichts
typisch Abendländisches, sondern etwas typisch Mystisches. Es
hätten stärker die spezifisch abendländischen Eigentümlichkeiten

dieser Mystik im Unterschiede zu anderen Mystiken
herausgearbeitet werden sollen (etwa nach dem Vorgange R.Ottos). Die
Konstruktion der innerabendländischen Zusammenhänge wirkt
oft etwas forciert. Entgegengesetztes, ja Unverträgliches wird
zusammengesehen, Christliches und Nichtchristliches verschmolzen.

(Wobei allerdings das Befremden des theologischen Lesers
in manchen Fällen der kritischen Besinnung auf die tatsächlich
oft erstaunlichen inneren Beziehungen selbst der antichristlichsten

Geister zum Christentum und zu seiner Geschichte
weichen möge! Aber kann man z. B. — S. 80 — von
christlichem Geist «auch in der Form der Macht» in der Renaissance
sprechen? Abgesehen von der Idealisierung der Renaissance,



Rezensionen 225

hinter der ihre brutalen Alltagszüge zurücktreten, könnte man
in der Verlängerung dieser Linie zu seltsamen, aus der neueren

Geschichte sattsam bekannten Konsequenzen gelangen!)
Dem Theologen, Psychologen und Religionswissenschaftler

wird einmal der ausgesprochen anthropozentrische Standpunkt
auffallen. Der Autor kreist um das Ich, nicht um Gott, im
Unterschiede etwa zu reformatorischer Theologie, wenn er
auch gewisse Ansätze des jungen Luther aufnehmen mag. Das
kann z. T. in der Themastellung begründet liegen. Aber es ist
doch bemerkenswert, wenn man zum andern daneben die
Neigung zu einer Immanentisierung des Gottesbegriffs in
sublimster Form konstatiert, zunächst in der psychologischen
Analyse der objektiven Gegebenheiten des numen und der
Offenbarung, dann aber auch in Aussagen wie dieser: «Gott
ist nicht außerhalb des Menschen» (S. 12) ; oder: «Wir schauen
nicht Gott an sich Der Kosmos und die Vielfalt hat sich
uns aufgetan. Wir schauen Gott, den ganzen Gott, im Einzelnen»

(S. 406). Das ist natürlich zuerst aus mystischer Innenschau

zu verstehen. Nur daß diese Immanenz des Göttlichen
nicht — wie hei den geliebten Mystikern — naiv und unmittelbar

erfahren, sondern reflektiert, wissenschaftlich theoretisiert
und verdünnt ist und durch die Dialektik der Aussage
gelegentlich annulliert wird, weshalb sie so befremdlich wirkt.
Diese Literarisierung und Theoretisierung der Mystik ist seit
dem 16. Jahrhundert nicht ohne geschichtlichen Vorgang. Eine
spezifisch christliche Position des Verf. wird schwer sichtbar,
ein wirkliches Ernstnehmen der Geschichte fehlt oft angesichts
der mystisch-dialektischen Bagatellisierung des Geschehens
und des Verschwimmens der Grenzen im Meere der psycholo-
gisch-ontologischen Fragestellungen. «Alles wird Spiel vor
Gottes Angesicht... Dies göttliche Spiel wird Fest und Feier»
(S. 416). Wer müßte nicht über solcher Verharmlosung der
Geschichte zum zwecklosen Spiel-Vorgang an Sebastian Francks
berühmte Formulierung von der Welt als Gottes Fastnachtsspiel

denken? (Obwohl Franck damit keine theologische
Geschichtstheorie, sondern einen Ausruf der Resignation von sich
gibt!)

Trotzdem ist es ein Werk, das man mit Freuden und
Gewinn liest, durch das man sich anregen läßt, und dem es mit

15



226 Rezensionen

großem Geschick gelungen ist, gewisse Stränge abendländischer

Geistesgeschichte in ihrem Gesamtverlauf sichtbar zu
machen. Bedeutsam ist die Schau der Gegenwartssituation seit
dem 19. Jahrhundert mit seinem Gegenüber der protestierenden
großen Einsamen und des theoretischen Kollektivismus. Die
Auflösungserscheinungen der modernen Zivilisation werden
sehr negativ beurteilt — aus einer Romantik des seelischen
Raumes heraus. Daß allenthalben das Problem des «geistigen
Deutschland» unausgesprochen im Vorder- oder Hintergrund
steht, macht das Buch gerade heute besonders reizvoll. Man
möchte ihm viele deutsche Leser wünschen. Bestehen bleibt
die Frage: Ist der Individualismus, wenigstens so, wie ihn der
Verf. sieht, wirklich die geistige Wesensgestalt des
Abendlandes? —

Daß sich in einem solch umfänglichen Werke gelegentlich Ungenauig-
keiten und Irrtümer einschleichen, ist unvermeidlich, zumal da der Verf.
die Fülle des Stoffes nicht immer quellenmäßig beherrschen kann und
nicht jeder Gewährsmann absolut zuverlässig und kontrollierbar ist.

Wünschenswert wäre ein Sachregister und ein Verzeichnis der
wichtigsten Quellen und Monographien. Diese Desiderate schmälern indes nicht
die Verdienste dieser geschlossenen und in ihrer Weise großartigen Schau,
in der manches ans Licht geholt wurde, was gemeinhin wenig bekannt ist.

Marburg/Lahn. Kurt Goldammer.

Karl Barth, Dogmatik im Grundriß, Zollikon-Zürich, Evangelischer

Verlag AG., 1947, 183 S., Fr. 6.20.

Man freut sich darüber, daß Karl Barth dem Druck des

Evangelischen Verlags Zollikon, seine Bonner Vorlesungen
1946 zu veröffentlichen, schließlich nachgegeben hat. Denn es

ist daraus ein sehr schönes Büchlein geworden. Die «Freunde
eines unmittelbaren Wesens», die Barth im Vorwort erwähnt
und zu denen sich auch der Rezensent zählt, freuen sich über
die charmierende Frische der Darstellung. Tiefe und Schlichtheit

sind hier in einer wunderbaren Weise vereinigt. Und der
jetzigen Generation theologischer Studenten, denen der Karl
Barth des Römerbriefs und der Kirchlichen Dogmatik schon
eine geschichtliche Größe geworden ist, mag vielleicht dies
bescheidene Büchlein als die beste und schönste Einführung
in die lebendige theologische Tätigkeit des Meisters dienen.



Rezensionen 227

Sachlich, bemerkt Barth im Vorwort, wird das Büchlein
den Lesern der beiden früheren Auslegungen des Apostolischen

Glaubensbekenntnisses und der Kirchlichen Dogmatik
kaum viel Neues bringen. Immerhin ist hier vieles einfacher
und anders ausgedrückt als früher. Nach den einleitenden
Paragraphen, wo über die Aufgabe der Dogmatik und das
Wesen des Glaubens gehandelt wird, wird das Bekenntnis
Stück nach Stück ausgelegt. Die ausführlichste Behandlung
bekommt der zweite Artikel und innerhalb des zweiten Artikels
das Wunder der Menschwerdung. Leider ist im Rahmen der
Vorlesung die Zeit für die Auslegung des dritten Artikels so
kurz geworden, daß wir hier zuletzt, wo von Eschatologie und
Sakrament gesprochen werden sollte, nur Andeutungen
bekommen. Der theologische Gesichtspunkt, der diese Auslegung
des christlichen Bekenntnisses leitet, ist der der größeren
Kirchlichen Dogmatik. Die Differenz, die der lutherische Theologe

diesem Gesichtspunkte gegenüber spürt, habe ich in meiner

Rezension des dritten Bandes der kirchlichen Dogmatik
(ThZ 1946/3, S. 161 ff.) auszudrücken versucht. Ich brauche
hier nichts zu wiederholen.

Ich möchte nur ein paar Einzelheiten notieren, wo diese
Differenz auch in dem Grundriß spürbar wird.

Karl Barth hat ja selbst einst die Differenz zwischen seiner
Theologie und Luther auf die Formel: Evangelium und Gesetz,
nicht Gesetz und Evangelium! gebracht. Genauer und besser
läßt sich diese Differenz nicht bestimmen. Der lutherische
Theologe, der durch die Argumentation Barths nicht überzeugt
worden ist, daß er in dieser Sache Luther verlassen muß, um
Barth zu folgen, wird aber vermerken, daß diese Differenz
keine Einzelheit ist, sondern sich überall kennbar macht.

In der Auslegung des «Passus sub Pontio Pilato» wird der
Formel «Evangelium und Gesetz» gemäß gelehrt, daß «die
Schattenseite des Daseins» erst hier, in der Beschreibung der
Existenz des Geschöpf gewordenen Schöpfers, in Erscheinung
trete, erst hier werde das Böse und der Tod sichtbar; dies alles
trete erst im Zusammenhang mit Jesus Christus auf den Plan
(S. 122). Daraus folgt, daß über die Leiden Jesu Christi im
Vergleich mit allen anderen menschlichen Leiden in einem ge-

16*



228 Rezensionen

wissen, distanzmachendem Ton gesprochen wird. Es wird
außergewöhnlich stark betont, daß alles andere, was wir als
Leid kennen, uneigentliches Leid ist, verglichen mit dem Leid,
das am Kreuze Jesu Christi sichtbar werde (S. 123). Es ist
natürlich nicht die Absicht Barths, hier in doketischer Weise
die qualitative Gleichheit der Leiden Jesu Christi mit jedem
menschlichen Leid zu bestreiten. Es ist ja nicht ohne Bedeutung,

zu erinnern, daß der Grund, weshalb dieses «Passus»
überhaupt ins Credo hineinkam, der war, daß es Menschen
gab, die behaupteten, daß die Leiden Jesu Christi mit unseren
Leiden unvergleichbar waren, daß er, weil er Gott war, so
wie wir jedenfalls nicht leiden konnte. Es ist deshalb
wahrscheinlich, daß das «Passus» rein geschichtlich zu interpretieren

ist: gelitten in derselben Weise, wie jeder Mensch leidet.
«Passus» bedeutet: die Leiden des Menschensohnes sind nicht
höherer Art als gewöhnliche menschliche Leiden, es bedeutet:
Gemeinschaft des Leidens mit jedem, der leidet, so wie auch
die Schrift dies dadurch zum Ausdruck bringt, daß der
Gekreuzigte mit den Worten des at.liehen Klageliedes betet; er
steht nicht höher oder anderswo als jener israelitische
Angefochtene. All das würde Barth nicht bestreiten. Es scheint
aber dann doch merkwürdig, das Leiden Jesu Christi von dem

Leiden aller anderen als eigentliches Leiden vom uneigentlichen

Leiden zu unterscheiden. Was hier ungleich ist, ist ja
weder das Leiden als solches noch die Schuld. Der Unterschied
besteht allein darin, daß Christus unter einer fremden Schuld,
die er freiwillig auf sich nimmt, leidet. Das gibt seinem Leiden
eine andere Kraft, nicht eine andere Art als dem Leiden des
Sünders.

Wo mit Luther «Gesetz und Evangelium» gesagt wird,
macht das Gesetz die Macht der Sünde und des Todes als
Voraussetzung für den Empfang des Evangeliums offenbar.
Man kann hier die Reihenfolge nicht vertauschen. Unter dem
Gesetz ist alles Fleisch gefangen. Deshalb die «Eigentlichkeit»
alles Leidens. Der Fluch des Gesetzes verhindert uns, das
ordinäre Leiden als uneigentlich zu verharmlosen. Und gerade
die Gemeinschaft aller Leidenden unter dem Gesetz macht ja
das Leiden des schuldlosen Jesu Christi zu einem versöhnen-



Rezensionen 229

den, heilschaffenden Leiden. Gewiß wird das alles erst durch
die Verkündigung des Evangeliums einsichtig. Auch Luther
kann in diesem Sinne «Evangelium und Gesetz» sagen, daß
nämlich das Gesetz sein sündenoffenbarendes, «geistliches»
Werk allein in seiner Einheit mit dem Evangelium in der
Verkündigung üben kann. Isoliert wirkt das Gesetz allein Hochmut

oder Verzweiflung. Aber dieses «Evangelium und Gesetz»
der Verkündigung hat im «Gesetz und Evangelium» der
Lebenswirklichkeit seine Voraussetzung. Real muß das Gesetz
zuerst den Menschen in Gefangenschaft werfen, bevor das

Evangelium den Menschen real befreien kann. Sonst würde
die Befreiung keine reale sein, sondern nur die Vermittlung
der Erkenntnis, daß der Mensch realiter immer frei gewesen
ist und daß alle Vorstellungen von einer Gefangenschaft
Illusionen gewesen sind. Die Theologie des «Evangelium und
Gesetz» spricht wenig vom Gesetz als realer Verderbensmacht.
Deshalb spricht wohl diese Theologie auch wenig vom Teufel
als realer Verderbensmacht.

Es ist interessant, den Stellen nachzugehen, wo im «Grundriß»

vom Teufel gesprochen wird. Der Teufel ist die Macht
des Widerspruchs (S. 23), er ist der Begriff der «Macht an
sich», die eigentlich das Chaos ist, das tohu wahohu, das Gott
in seiner Schöpfung hinter sich gelassen hat (S. 54, S. 105).
Wenn man diese zurücktretende Erwähnung des Teufels und
der Dämonen etwa mit den dualistischen Erlösungsvorstellungen

der alten Kirche oder mit der Rede der synoptischen Evangelien

vom Kampf Jesu mit den Dämonen vergleicht, vernimmt
man einen gewissen Betonungsunterschied. Die Realität der
Verderbensmächte tritt bei Barth zurück. Sie werden nicht so
sehr in der Entscheidungsschlacht auf Golgatha im harten
Streit als Feinde besiegt, als vielmehr schon in der Schöpfung
als Chaos vorübergegangen. Sie werden mehr als der Nichtigkeit

des Chaos angehörig, weniger als reale, zu überwindende
Feinde Jesu Christi und des Heiligen Geistes betrachtet. Dieser
Betonungsunterschied ist wieder eine neue Variation des

«Evangelium und Gesetz statt Gesetz und Evangelium».
Die hier aufgezeigte Differenz stellt uns vor die Frage, ob

hier mehr als Betonungsunterschiede vorliegen. Von den luthe-



230 Rezensionen

rischen Schülern Barths wird diese Frage nicht zu voreilig
zu beantworten sein. Auch dies letzte, schöne Büchlein macht
sie dem lutherischen Leser sehr aufdränglich.

Aarhus/Dänemark, z. Z. LundiSchweden. Regln Prenter.

Lorenz Volken, Der Glaube bei Emil Brunner (Studia Fribur-
gensia, Neue Folge Heft 1), Freiburg in der Schweiz,
Paulus-Verlag, 1947, XIX, 223 S„ Fr. 10.20.

Die interkonfessionelle Auseinandersetzung der
römischkatholischen und der evangelischen Kirche wird in den letzten
Jahren mit größerem Interesse als vorher betrieben. Die
frühere konfessionell-apologetische Polemik tritt nun zurück,
um Raum zu gehen für sachlich-objektive Analysen der Theologie

und Glauhenshaltung der fremden Konfession. In der
skandinavischen Theologie kann man aus den letzten Jahren
zwei solche in ihrer Sachlichkeit vorbildliche und auch von
römisch-katholischer Seite geschätzte Arbeiten nennen wie
K. E. Skydsgaard «Metafysik og Tro» (Metaphysik und
Glaube), eine Analyse des Neuthomismus, und Rudolf Jo-
hannesson: «Person och Gemenskap» (Person und Gemeinschaft),

eine tiefgreifende, vergleichende Untersuchung der
grundlegenden Strukturen der römisch-katholischen (augusti-
nisch-thomistischen) und der lutherischen Christentumsauffassung.

Nun liegt in den Studia Friburgensia eine römisch-katholische

Behandlung der Theologie Emil Brunners vor, die als
ein Gegenstück zu Arbeiten wie den soeben genannten lutherischen

betrachtet werden kann. Was den Willen zur Objektivität
und Sachlichkeit betrifft, muß man sagen, daß die Arbeit von
Lorenz Volken lobenswert hoch steht. Beinahe zwei Drittel des

ganzen Werkes ist Referat von Brunners theologischen
Hauptgedanken. Und man muß dem Verf. zugestehen, daß er loyal
und genau zu referieren sucht. Wenn die Darstellung doch
nicht immer befriedigend ist, liegt der Grund mehr in der
Auswahl der Brunnerschen Gedanken, die der Verf. mit Rücksicht
auf die folgende kritische Auseinandersetzung vornimmt, als
in der Wiedergabe der zitierten Schriften. Der Verf. hat sich
dafür entschieden, den Glaubenshegriff Brunners als das Zen-



Rezensionen 231

trum seiner Theologie aufzufassen. Nach einer Einleitung, in
der die philosophischen Voraussetzungen, die nach dem Verf.
dem Glaubensbegriff Brunners zugrundeliegen, bei Kierkegaard

und den Ich-Du-Philosophen gesucht werden, wird die
Personbegegnung als die eigentliche Struktur des Brunner-
schen Glaubensverständnisses herausanalysiert. Von dieser
Mitte aus werden dann Linien gezogen zu den verschiedenen
sogenannten «äußeren Bedingungen» des Vollzugs des
Glaubensaktes, Schrift, Kirche, Zeugnis des Heiligen Geistes.

Mit dieser Konzentration auf den Glauben als Personbegegnung

hat Volken gewiß wesentliche Züge der ganzen
Brunnerschen Konzeption hervorgehoben. Es handelt sich hier
vor allem um die erkenntnistheoretisch und anthropologisch
orientierte Seite der Brunnerschen Theologie. Schriften wie
«Offenbarung und Vernunft», «Wahrheit als Begegnung» und
«Der Mensch im Widerspruch» werden am öftesten zitiert. Ob

nun diese Konzentration dem eigentlichen Zweck des Verf.s
dienlich sei, ist eine andere Frage. Der Zweck muß ja sein,
die konfessionelle Diskussion weiterzuführen. «Es liegt
jedem geweckten Christen, der sieht, wie gerade in der heutigen

Zeitlage eine konfessionelle Annäherung und Einigung
notwendiger, fruchtbarer und aussichtsreicher ist als je, gewiß
nicht wenig daran, zu wissen, worum es diesen führenden
protestantischen Theologen geht», heißt es im Vorwort. Wenn
der Zweck wirklich ein auf dem Hintergrund der Notwendigkeit

konfessioneller Annäherung und Einigung vor sich gehendes

interkonfessionelles Gespräch sein soll, muß man indessen

sagen, daß das Buch eine Enttäuschung ist. Denn die scharfe
Herausarbeitung der Personbegegnung als Glaubensstruktur
bei Brunner macht es dem Verf. wohl möglich, den Gegensatz
zur römisch-katholischen Glaubensauffassung stark zu
betonen, aber gerade darum gelingt es dem Verf. nicht, das wirkliche

Anliegen Brunners und der reformatorischen Theologie
überhaupt zu erkennen. Ein Satz wie der folgende: «Brunner
lehnt unsere Auffassung ab und darum (sie!) kommt er trotz
allem Bemühen und allen Zugeständnissen nicht zur richtigen
Lösung» (S. 219), verrät zu deutlich die für ein echtes Gespräch
sehr ungünstigen Voraussetzungen des Verf.s : eine Ablehnung



232 Rezensionen

der römisch-katholischen Auffassung wird zur Ursache der
Yerirrung einer jeden nicht-römischen Theologie gestempelt!

Im ganzen muß man sagen, daß die kritische Auseinandersetzung

mit Brunner wenig befriedigend ist. Es sind zwei
Punkte, die den römisch-katholischen Theologen besonders
beschäftigen: der Lehrgehalt des Glaubens und die Bedeutung
der kirchlichen Autorität für den Glauben. Was das erste
betrifft, meint der Verf., daß die Brunnersche Glaubensauffassung

(Glaube als Personbegegnung) den Lehrgehalt des Glaubens

vernachlässige. Nun verneint Brunner ja nicht jeden
Lehrgehalt des Glaubens, weshalb die Kritik schon deshalb
nicht ganz zwingend erscheint. Interessant ist der Versuch des

Verf.s, zu demonstrieren, daß sowohl das NT als Luther viel
stärker als Brunner und in viel größerer Nähe zur
römischkatholischen Theologie von dem Glauben als einem «Es-Glau-
ben», einen «Glauben, daß...» spreche. Hier, wo die Diskussion

interessant werden konnte, wird sie aber abgebrochen,
und man erfährt nicht genau, wie nun der Verf. selbst diesen
«Lehrglauben» mit dem Personglauben, den er mit Brunner
auch behaupten will, vereinigt. Was die Autorität der Kirche
betrifft, kann Volken zeigen, daß die Darstellungen Brunners
und anderer protestantischer Theologen oft sehr mißverständlich

sind, weil man nicht sieht, daß der Richtpunkt des Glaubens,

auch wo sein Gehalt Lehrcharakter hat und wo die
Autorität der Kirche im Spiele ist, doch immer die Person des

dreieinigen Gottes ist. Hier kann man sich vieles sagen und
über Einzelheiten der thomistischen Theologie belehren lassen.
Es ist ja wichtig, daß protestantische Theologen nicht die
römisch-katholische Position zu sehr vereinfachen. Aber wo
der Verf. zu seiner Gegenkritik kommt, wird man enttäuscht,
weil sich alle Problematik in der einen Vorstellung von der
unfehlbaren Lehrautorität der römischen Kirche auflöst. Wo
man sich die Kirche nicht als von Gott mit unfehlbarer Autorität

der Wahrheit ausgerüstet vorstellt, muß man, nach dieser
Auffassung, im Subjektivismus enden. Denn die wahre,
«unsichtbare» Kirche könne sich nicht äußern und so den Glauben
vermitteln, und eine Kirche, die sich äußern und den Glauben
vermitteln wolle, würde als die falsche, römisch-katholische



Miszellen 233

Autoritätskirche aufgefaßt werden. Hier ist wahrhaftig die
Problematik der evangelischen Theologie zu sehr vereinfacht
worden.

Eine interessante Auseinandersetzung ZAvischen
römischkatholischer Theologie und Brunner wäre wohl möglich. Es
wäre auch durchaus denkbar, daß die Idee der Personbegegnung

hei einer solchen Auseinandersetzung im Zentrum stehen
könnte. Es müßte aber dann in einer ganz anderen Weise der
fundamentale Unterschied der ganzen Struktur der beiden
Christentumsauffassungen herausgearbeitet werden. Denn der
wirkliche Unterschied liegt tiefer als da, wo er nach diesem
Verf. gesehen wird: in einer verschiedenen Haltung zur Autorität

des unfehlbaren Papstes. Es muß umgekehrt so sein: weil
man auf jeder Seite das Christentum fundamental verschieden
auffaßt, kann man auf der einen Seite ohne große Schwierigkeiten

zur Idee einer unfehlbaren Lehrautorität kommen, auf
der anderen Seite niemals. So scheint es, daß doch die von
lutherischer Seite neuerdings vorgenommenen Versuche, die
interkonfessionelle Auseinandersetzung neu anzufangen, tiefer
gehen als der hier besprochene, römisch-katholische Versuch.

AarhuslDänemark, z. Z. LundiSchweden. Regln Prenter.

Miszellen.

Alttestamentliche Wortforschung.
*Läbön und Weihrauch.

Die hebräische Nominalform, welche präfix- und affixlos ist und den
Vokalismus ä — ö hat — wie gädöl groß, schälöm Heil —, zeigt neben
zahlreichen andern Individuen auch eine ganze Reihe von Farbbezeichnungen.

Bis letzt waren bekannt: 1. ädöm rot (Blut, Traubensaft Jes.
63,2; Wange Cant. 5,10; Kuh Num. 19,2 usw.); 2. ämös gescheckt (Pferd
Sach. 6, 3. 7); 3. bäröd gefleckt, arabisch arbadu (Böcke Gen. 31,10.12;
Pferde Sach. 6, 3. 6) ; 4. yäröq grün (Pflanzen Hi. 39, 8) ; 5. näqöd gesprenkelt

(Schafe, Ziegen Gen. 30, 32 ff.) ; dazu gehört sicher auch neguddöt
buntgesprenkelte Zierkügelchen aus Silber Cant. 1,11 und der akkadische
Personenname Niqud(d)u Sumpfhuhn, den J.J.Stamm, Die akkadische
Namengebung, 1939, S. 371 verzeichnet; 6. *säbö', erhalten in dem
Ortsnamen sebö'im; säbö' bedeutet gestreift und ist die Hyäne (arabisch
dabu' und dab') ; 7. sähöb rotglänzend (Haar Lev. 13, 30. 32. 36) ; 8. *sähör,
davon sehöröt (Eselinnen Jud. 5, 20) gelblichrot; vom entsprechenden
arabischen asharu hat die Wüste Sahara ihren Namen; 9. Säröq hellrot (öte-


	Rezensionen

