
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 3

Artikel: Griechische Gedanken in einem mittelalterlichen mystischen Gedicht

Autor: Bindschedler, Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877406

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


192 M. Bindschedler, Griechische Gedanken

daß sich knapp sieben Generationen später der Islam aus dem
Osten erheben sollte? Der Islam, dessen unvorstellbar rascher
Siegeszug ja nur verständlich ist, wenn bei den Völkern die
innere Bereitschaft vorhanden war, ihn zu akzeptieren. So

oder anders — es laufen ja tatsächlich Fäden von Christentum
und Judentum zum Islam, geistesgeschichtliche Zusammenhänge

von großer Tragweite.
Für die Kirche selber war es ein Schade, daß sie den

Zusammenhang mit der Synagoge verlor und weithin so schroff
abbrach, daß sie ihren Missionsauftrag an die Juden geradezu
vergaß und in die Gewaltanwendung verkehrte. Denn es

begann in der Kirche immer mehr und zu ihrem eigenen Schaden
ein kräftiges rechtgläubiges Judenchristentum zu fehlen, das
ein Bollwerk gegen alle Idolatrie und anderes Heidentum in
der Kirche gebildet hätte. Allein die Kirche trug hier nicht die
einzige Schuld; geschichtliche Ereignisse wirkten da mit, über
die sie keine Macht hatte. Adolf Schlatter 45 hat das alles einmal

so ausgedrückt und wird mit diesem Satze weithin recht
haben: «Am Sterben Israels starb auch die Urkirche; und ihr
Sterben ward der Gesamtkirche zum Schaden; denn in die
Lücke trat das sektenhafte Christentum, dort Mohammed, hier
Bischof, Mönch und Papst.»

Ittigen bei Bern. Hans Bietenhard.

Griechische Gedanken
in einem mittelalterlichen mystischen Gedicht.

Vortrag in der «Hellas Basel, Vereinigung der Freunde
Griechenlands», am 11. Februar 1948.

Wie die Juden bei ihrem Auszug aus Aegypten goldene
und silberne Gefäße mit sich führten, so haben nach der
Auffassung der Kirchenväter die Christen Kostbarkeiten der Griechen

und Römer an sich genommen: nämlich die Schätze der

45 Adolf Schlatter, Die Kirche Jerusalems vom Jahre 70—130. (In:
Beiträge zur Förderung christlicher Theologie, II, 1898, S. 90).



in einem mittelalterlichen mystischen Gedicht 193

antiken Philosophie.1 Die Beraubung der Aegypter bedurfte,
da sie auf Gottes ausdrücklichen Wunsch erfolgte, keiner
Rechtfertigung. Für den Raub an den heidnischen Philosophen

dagegen fanden die Väter eine Rechtfertigung einmal
in dem hohen Werte, der einem großen Teil des heidnischen
Gedankengutes anhaftete und der nicht verloren gehen sollte,
sodann in dem Umstand, daß ja doch nur die Christen von
diesen Gütern den richtigen Gebrauch zu machen wüßten. Dieses

zweite Argument würden wir heute mit weniger Leidenschaft

vorbringen, als etwa Augustin es tat2; um so mehr
bewundern wir an den Schätzen, welche die Christen
Jahrhunderte, ja nun Jahrtausende lang mit sich geführt haben,
den ursprünglichen Stoff, das edle Metall, das diesen Schätzen
zugrunde liegt.

Als vor nicht ganz zwei Jahren Prof. Hugo Rahner vor
Ihnen über «Die Begegnung zwischen Hellas und Christentum»

sprach, zeigte er Ihnen im Längsschnitt durch die
Geschichte, wie sich die einzelnen hervorragenden Vertreter des
christlichen Glaubens dem griechischen Gedankengut gegenüber

verhalten haben. Prof. Rahner stellte Ihnen die Begegnung
zwischen Hellas und Christentum als eine Auseinandersetzung
von bald freundschaftlichem, bald feindseligem Charakter dar,
je nachdem auf der christlichen Seite die Clemens und Origenes
oder aber die Tatian und Tertullian standen. Was ich heute
vor Ihnen ausführen möchte, soll nichts anderes sein als eine
Illustration zu jenem Bericht, den Ihnen Prof. Rahner über
die weltgeschichtliche Begegnung erstattet hat: eine Illustration
in dem Sinne, daß ich nicht mehr zu sagen brauche, wie sich
die einzelnen christlichen Denker Hellas gegenüber
grundsätzlich verhielten, sondern anhand eines Beispiels aufweisen
möchte, was mit bestimmten griechischen Gedanken geschah.

Das Beispiel, mit dem ich Sie heute bekannt machen will,
ist ein mittelhochdeutsches Gedicht, das aus der Sphäre Eck-
hartscher Mystik stammt. Den Verfasser des Gedichts kennen
wir nicht, es sei denn, es handle sich um Meister Eckhart

1 Vgl. Gregor von Nyssa, De vit. Moys., Interpretatio; Augustinus, De
doctr. christ. 2, 40, 60/61.

2 Loc. cit.

13



194 M. Bindschedler, Griechische Gedanken

selbst, dem einige Gelehrte das Gedicht zuschreiben wollen.3
Auch das genaue Datrun seiner Entstehung wird umstritten;
wahrscheinlich ist es um 1300 gedichtet worden. Uns soll heute
weder das Entstehungsjahr noch die Verfasserfrage, sondern
einzig der Inhalt beschäftigen, der ohne Zweifel enge
Beziehungen zu der Mystik Meister Eckharts aufweist.

Ich möchte Ihnen das Gedicht zunächst im ursprünglichen
Wortlaut und dann in einer Uebertragung vorlesen, um nachher

einige Gedanken oder vielmehr Gedankengruppen
herauszugreifen und nach ihrem Ursprung hin zu verfolgen. Das
Gedicht besteht aus acht kunstvollen Strophen zu je zehn Versen.

Es handelt von der göttlichen Dreifaltigkeit, die jenseits
von aller Sinnes- und Verstandeserkenntnis liegt und der sich
der Mensch nur auf dem mystischen Wege der Selbstüberschreitung

zu nähern vermag. Der Verfasser eines lateinischen
Kommentars zu dem Gedicht hat ihm den gleichnishaften Titel
Granum sinapis, d. h. das Senfkorn, gegeben. Denn wie das
Senfkorn klein an Umfang ist und doch eine große verborgene
Kraft in sich schließt, so enthält dies kurze Gedicht nach der
Auffassung des Kommentators die unendliche Kraft der
göttlichen Weisheit.

Das Gedicht lautet:

In dem begyn
ho ubir sin
ist ye das wort.
0 rycher hört,
da ye begin begin gebar!
0 vater brüst,
vs der myt lust
das wort ye vlos:
doch hat der schos [war.
das wort behaldyn, das ist

Uebertragen lauten die Verse
etwa so:

In dem Beginn
hoch überm Sinn
ist stets das Wort.
0 reicher Hort,
da je Beginn Beginn gebar!
0 Vaterbrust,
aus der mit Lust
das Wort stets floß!
Doch hat der Schoß
das Wort behalten, das ist wahr.

3 Als erster F. Bech, Granum Sinapis, Programm d. Königl. Stifts-
Gymnasiums, Zeitz 1883.



in einem mittelalterlichen mystischen Gedicht 195

Van czwein ein vlut,
der mynnen glut,
der czweyer bant,
den czwein bekant,
vlüzet der vil züze geist
vil ebin glich
unscheydelich.
Di drey syn eyn:
weystu was? neyn. [meyst.
vs weys sich selber aller-

Der drier strik
hat tifen schrick,
den seibin reif
ny syn begreif:
hir ist ein tüfe sunder grünt.
Schach unde mat
czit, formen, stat!
Der wunder rynk
ist eyn gesprink,
gar umbewegit stet sin punt.

Des puntes berc
stig ane were,
vorstentlichkeyt
Der wec dich treit
in eine wüste wundirlich,
dy breit, dy wit
vmmessic lit.
Dy wüste hat
noch czit noch stat,

yr wyse dy ist sundirlich.

Das wüste gut
ni vus durchwut,
geschaffin sin
quam ni da hin: [was.
vs is und' weys doch nimant

Von zweien Flut,
der Liebe Glut,
der zweie Band,
den zwein bekannt,
fließet wohl der Heil'ge Geist,
gar gleich fürwahr
und untrennbar.
Die drei sind ein —
weißt du was? nein!
Es weiß sich seiher allzumeist.

Der dreie Strick
blendet den Blick.
Von diesem Kreis
kein Sinn nichts weiß:
hier ist die Tiefe ohne Grund.
Schach euch und matt,
Zeit, Form und Statt!
Der Wunderring,
Ursprung der Ding' — [Rund.
fest steht ein Punkt in seinem

Des Punktes Berg
besteig ohn' Werk,
einsicht'ger Geist!
Der Weg dich weist
in eine Wüste wunderbar,
die tief und weit
sich endlos breit't.
Die Wüste hat
nicht Zeit noch Statt:
ihr Wesen, das ist sonderbar.

Der Wüste Gut
unnahbar ruht;
geschaffner Sinn
kam nie dahin. [was.
Es ist, und weiß doch niemand

13*



196 M. Bindschedler, Griechische Gedanken

Ys hi, vs da,
vs verre, vs na,
vs tif, vs ho,
vs is also,
das vs is weder dis noch das.

Ys licht, vs clar,
vs vinster gar,
vs vmbenant,
vs vmbekant,
beginnes vnde ouch endis vri:
vs stille stat,
flüst ane wat:
wer weys sin hus?
der ge her vs [forme si.
vnde sage vns welch sin

,Wirt als eyn kint,
wirt toup, wirt blint!
din selbis icht
mus werdin nicht;
al icht, al nicht trib obir hör,
la stat, la czit,
ouch bilde mit!
genk ane wec
den smalen stec: [spor.
so kumstu an der wüste

0 sele myn,
genk vs, got in,
sink al myn icht
in gotis nicht,
sink in di grundelose vlut!
Vli ich von dir,
du kumst czu mir;
vorlise ich mich,
so vinde ich dich:
o übirweseliches gut.

Es hier, es da,
es fern, es nah,
es tief, es hoch —
es ist dennoch
von allem weder dies noch das.

Es hell, es klar,
es finster gar,
es unbenannt,
es unbekannt,
Beginnes und auch Endes frei.
Es stille steht —
vorüber geht.
Wer weiß sein Haus?
der geh' heraus [sei.
und sag' uns, welcher Form es

Werd wie ein Kind,
werd taub, werd blind!
Dein eignes Ich
muß lassen sich. [nur!
Was ist, was nicht — laß fahren
Laß Kaum, laß Zeit,
auch Bilder meid!
Geh ohne Weg
den schmalen Steg:
so findest Du der Wüste Spur.

O Seele mein,
geh aus, Gott ein!
Sink all mein Ichts
in Gottes Nichts,
sink in die grundlos tiefe Flut!
Flieh' ich vor Dir:
Du kommst zu mir.
Verlier' ich mich,
so find' ich Dich —
o überwesenhaftes Gut!



in einem mittelalterlichen mystischen Gedicht 197

Ich will nun nicht versuchen, Ihnen das ganze Gedicht im
einzelnen zu erklären; sondern ich möchte nur drei seiner
wichtigsten Gedanken herausgreifen, Gedanken, in denen
Christliches und Griechisches in besonderer Weise miteinander

verquickt sind. Die drei Gedanken oder Gedankengruppen,
die wir heute betrachten wollen, sind die sogenannte negative
Theologie, die Vorstellung von der unio mystica und die Idee
der in sich bleibenden, aus sich heraustretenden und zu sich
selbst zurückkehrenden Gottheit.

Zunächst der Gedanke der negativen Theologie. Was ist
negative Theologie? Unser Dichter sagt von den drei göttlichen
Personen aus: «Die drei sind ein — weißt du was? nein!» Von
der Einheit, welche die drei Personen bilden, heißt es: «Von
diesem Kreis kein Sinn nichts weiß: hier ist die Tiefe ohne
Grund. Schach euch und matt: Zeit, Form und Statt!» Das
Wesen Gottes nennt der Dichter eine Wüste von unendlicher
Ausdehnung, die nie ein Fuß betreten hat. Ueber dies Wesen
lassen sich wohl vielerlei Dinge, aber einander gegenseitig
aufhebende Dinge aussagen; und als der Weisheit letzter Schluß
gilt: «Es ist also, daß es ist weder dies noch das.» Negative
Theologie bedeutet demnach die Einsicht, daß von Gott nur
Verneinendes ausgesagt werden kann; wir können nur mit
Bestimmtheit behaupten, was er nicht ist, nicht was er ist.

Die gesamte mittelalterliche scholastische und mystische
Literatur enthält, ihn mehr oder minder betonend, den Gedanken

der negativen Theologie. Als Vermittler dieses Gedankens,
der, wie wir noch sehen werden, seine Wurzeln im Denken
der Antike besitzt, kommt für das christliche Mittelalter vor
allem der sogenannte Dionysius Areopagita in Betracht. Der
Name beruht bekanntlich auf einer Fiktion: der in Wirklichkeit
um 500 lebende, von den Neuplatonikern beeinflußte christliche
Denker gab sich als jenen Griechen Dionysius aus, den Paulus
nach dem Bericht der Apostelgeschichte auf dem Areopag
bekehrt hatte.4 Sein Werk, wer immer der Verfasser gewesen
sein mag, hat durch diese Fiktion, die einer höchsten Sanktion
gleichkam, ein unerhörtes Ansehen gewonnen. Auch für uns
ist dies Werk, obschon wir es nicht mehr der Hand des Paulus-

4 Act. 17, 34.



198 M. Bindschedler, Griechische Gedanken

Schülers zu verdanken wähnen, noch immer von hoher Bedeutung:

nicht zuletzt um der so lange verhüllten Vermittler-Rolle
willen, die es zwischen griechischem Geist und dem Christentum

erfüllt hat.
Die Lehre von der negativen Theologie ist hei

PseudoDionysius aufs klarste begründet und aufs reichste ausgebaut
worden. Wenn Gott als das schlechthin unendliche,
unbegrenzte, unbestimmte Wesen aufzufassen ist, enthält eine
Aussage, die Gott eine Bestimmung — oder Begrenzung abspricht,
mehr*Wahrheit als eine Aussage, die ihn durch eine positive
Bestimmung festlegen will. Bejahende Aussagen über Gott sind
nach Dionysius niemals zutreffend, da sie nicht an ihn
heranreichen. Auch die Güte, die Weisheit, die Gerechtigkeit und in
gewissem Sinne sogar das Sein sind Gott abzusprechen.
Indessen ist der Gegenstand der Theologie — und eine Theologie
will ja das Werk des Areopagiten sein — nicht ein negativer,
sondern ein eminent positiver. Ihm wird die negative Theologie
nur gerecht, insofern sie selber die letztmögliche, scheu
gewagte Position ist. Denn als verneinte Bestimmung ist die
negative Theologie verneinte Verneinung: also etwas Positives.
Gott ist «nicht gut» bedeutet: Gott ist nicht nur-gut, Gott ist
vielmehr über-gut. Die Absprechung ist im Sinne der Steigerung

gemeint; an ihre Stelle vermag die Präposition Inrép, über,
zu treten. — Auch in unserm Gedicht lautet der letzte Vers
ganz in der Sprache des Dionysius: «O überwesenhaftes Gut!»
— Gott ist im allereigentlichsten Sinne fmepouchot, das was alles
Sein, alle Existenz und Wesenheit, in unendlichem Maße
übertrifft. Nur darum müssen alle Einzelpositionen in hezug auf
ihn aufgehoben werden, weil er zu jeder einzelnen der absolute
Superlativ ist. Vielleicht könnte man einwenden, also sei Gott
der Superlativ auch der bösen Dinge. Aber dem Bösen kommt
hei Dionysius kein selbständiges Sein zu, es ist Mangel an
Gutem, es ist — Müdigkeit.5

Nur das Gute ist wirklich, und das Seiende ist gut: in dieser
Auffassung birgt sich, wenngleich in verwandelter, vergeistigter

Form, das Erbe jener hellenischen Gläubigkeit, die das Sein
als solches, das Licht, das Leben bejahte. Letzte Bejahung aller

5 Vgl. De div. nom. 4.



in einem mittelalterlichen mystischen Gedicht 199

seienden Dinge, wenn auch nur in jenem komparativen Sinne,
der in einer jeden Seinsstufe den Hinweis auf die nächsthöhere
erblickt, bis die Hierarchie alles Seienden ihren notwendigen
Abschluß findet in der über-seienden Transzendenz Gottes,
diese Bejahung strahlt aus dem System des Dionysius Areopa-
gita hervor wie noch aus dem Lehrgebäude des Thomas von
Aquino — eine Bejahung, die das Christentum doch wesentlich
unterscheidet von gewissen rein verneinenden Lehren etwa
Indiens oder vom Dualismus der Manichäer.

Dionysius hat seine Gedanken, wie feststeht, weitgehend
den Lehren jener spätgriechischen Denker entnommen, die
wir die Neuplatoniker nennen. So finden sich denn auch eine
Anzahl von Aussagen der negativen Theologie bereits bei
Plotin. Dionysius hat nurmehr auf den christlichen Vater-Gott
bezogen, was Plotin von dem unpersönlichen ersten Prinzip
aller Dinge sagt: «Es ist also jenes Erste auch nicht Geist,
sondern vor dem Geiste. Denn der Geist ist etwas von den
seienden Dingen: Jenes aber ist nicht ein Etwas, sondern vor
jeglichem; und auch kein Seiendes, denn das Seiende hat zur
Form gleichsam die Form des Seienden; Jenes aber ist ohne,
auch ohne geistige Geformtheit. Da nämlich die Wesenheit des
Einen die Erzeugerin aller Dinge ist, ist sie keins von ihnen.
Sie ist also weder ein Etwas noch ein Qualitatives noch ein
Quantitatives, weder Geist noch Seele; es ist kein Bewegtes
und wiederum auch kein Ruhendes, nicht im Raum, nicht in
der Zeit, sondern das Eingestaltige als solches; oder vielmehr
ohne Gestalt, da es vor jeder Gestalt ist, vor Bewegung und
vor Stillstand, denn die haften am Seienden und machen es zu
einem Vielen Ja selbst ,jenes' oder ,dieses' dürften wir es

nicht nennen, wenn wir genau reden wollen, sondern es darf
das nur die Auslegung dessen sein, was wir seihst, die wir das
Eine gleichsam von außen umspielen, dabei erleben, indem wir
ihm bald nahe kommen, bald ganz zurückgeworfen werden
durch die Schwierigkeiten, die ihm anhaften.» 6 Vergleichen
wir den plotinischen Text mit unserm Gedicht, so gewahren
wir die Aehnlichkeit der Formulierungen, die über Dionysius
und eine jahrhundertelange Vermittlung hinweg nahezu die-

6 En. 6, 9, 3.



200 M. Bindschedler, Griechische Gedanken

selben geblieben sind. Plotin sagt: Es ist... nicht im Raum,
nicht in der Zeit — unser Dichter: Die Wüste hat nicht Zeit
noch Statt; oder Plotin: Es ist kein Bewegtes und wiederum
kein Ruhendes — unser Dichter: Vz stille stat, flüst ane wat
(Es steht still und fließt doch, ohne je einen festen Zustand
anzunehmen). Ja unser Dichter kommt in gewissem Sinne
Plotin näher als der vermittelnde Dionysius, indem er die
christliche Dreifaltigkeit als Ganzes — wie Plotin die jenseitige

Gottheit — einfach ES nennt.
Für die von Dionysius so reichlich verwendeten Bildungen

mit über- finden sich gleichfalls schon Beispiele bei Plotin:
«Mithin gibt es auch für das Eine kein Gutes, folglich auch
keinen Willen nach irgend einem Guten, sondern es ist das

Uebergute, welches nicht für sich selbst, sondern für die
andern Dinge gut ist, die etwa an ihm teilzuhaben vermögen.» 7

Endlich hat auch Plotin bereits zum Ausdruck gebracht, daß
die negative Theologie nicht im Sinne einer absoluten Absprechung,

sondern im komparativen Sinne zu verstehen ist: «Sollten

wir argwöhnen, das Eine, das zu dem wahrhaft Seienden
gehört und sein Urgrund, seine Quelle und Kraft ist, sei das
Nichts? Gewiß, es ist nichts von dem, dessen Urgrund es ist:
wenn aber nichts von ihm ausgesagt werden kann, nicht ,Sein'
noch ,Wesen' noch ,Leben', so in dem Sinne, daß es über all
das erhaben ist.» 8

Verfolgen wir die Geschichte der negativen Theologie hinter

Plotin zurück, ohne uns bei den unmittelbaren Vorläufern
und Verwandten der Neuplatoniker aufzuhalten, etwa bei den
sogenannten hermetischen Schriften, den Werken der pytha-
goräisierenden Platoniker oder aber bei Philo von Alexandrien,
dessen Gott auch dnroioç, ohne alle Eigenschaften ist9, so können

wir bei den alten Griechen seihst die Voraussetzungen
finden, die für die Entwicklung einer negativen Theologie
maßgebend waren. Eine Art von Voraussetzung bildet die
tiefgreifende Skepsis gegenüber der subjektiven Erkenntnisfähigkeit

des Menschen, wie sie etwa in der Kritik eines Karneades

7 En. 6, 9, 6. 8 En. 3, 8,10.
8 Vgl. E. Zeller, Die Philosophie d. Griechen 3, 24, Leipzig 1903, 403.



in einem mittelalterlichen mystischen Gedicht 201

an der dogmatischen Theologie der Stoiker zutage trittl0, wie
sie von den Vertretern der mittleren Akademie überhaupt
geübt wurde, wie sie jedoch früher schon in so vielen Werken
von Piaton selbst zum Ausdruck gebracht worden ist. Der
platonische «Parmenides» ist von den Neuplatonikern geradezu

als das Fundament ihrer negativen Theologie empfunden
worden: sagt doch hier Piaton, daß «das wahre Wesen des

Schönen an sich, des Guten an sich und alles dessen, was wir
als an sich seiende Ideen annehmen für uns unerkennbar ist» 11

;

denn sobald man von einer Idee, beispielsweise von der Idee
des Einen auch nur das Sein aussagt, so sind aus dieser
Aussage, wie Piaton mit nicht zu überbietender Meisterschaft
darlegt, notwendig die absurdesten Folgerungen zu ziehen. Das
Ergebnis des platonischen «Parmenides» ist bekanntlich
dieses: Behauptet man von dem Einen, es sei — oder aber, es sei
nicht — so gilt in beiden Fällen, daß sowohl es selbst, dieses
Eine, wie auch alles andere alles auf jegliche Weise ist und
es auch wieder nicht ist, es zu sein scheint und es nicht zu
sein scheint.

Diese rein skeptische Erkenntnis ist aber nicht die einzige
von den früheren griechischen Denkern geschaffene
Voraussetzung, aus der heraus sich eine negative Theologie hat
entwickeln können. Die Skepsis ist ein allerdings immer wieder
beschrittener Weg des so radikalen griechischen Denkens.
Darüber ist jedoch die große Gläubigkeit nicht zu verkennen,
welche diesem Denken in seinem innersten Wesen eignet. Im
Letzten scheut dies Denken wohl nicht zurück vor den
Folgerungen eines absoluten Rationalismus — Folgerungen, die dem
Sein und dem Göttlichen schließlich Einzelerkennbarkeit
absprechen müssen. Aber es hält dabei dennoch an der Tatsache
fest, daß ein solches göttliches Sein oberhalb alles menschlichen

Erkennens besteht und daß ihm ein Höchstmaß an
Wirklichkeit und Fülle zukommt. Man könnte diesen Zug des
griechischen Denkens eine spekulative Frömmigkeit nennen; sie

10 Auf die Bedeutung des Karneades für die Entwicklung der neg.
Theol. weist Th. Gomperz, Griechische Denker 2, Leipzig 1902, 529 f. hin.

11 134 b/c.



202 M. Bindschedler, Griechische Gedanken

begegnet uns bereits in den wenigen uns erhaltenen Fragmenten

der vorsokratischen Denker.
Wenn etwa Xenophanes gegen Homer und Hesiod polemisiert,

weil sie den Göttern alles angehängt haben, was bei
Menschen Schimpf und Schande istl2, so liegen in dieser Polemik

wohl Zweifel an der Erkenntnisfähigkeit des Menschen
überhaupt — sagt doch Xenophanes, Ochsen, Rosse und Löwen
würden ochsenähnliche, roßähnliche und löwenähnliche Götter
gestalten, wenn sie es könnten 13 — zugleich aber zeugt diese
Polemik von der tiefen Frömmigkeit, die den Gott nur in der
höchsten Steigerungsform, als den Superlativ schlechthin
erfaßt haben will, wie es das rätselhafte Fragment auszudrücken
versucht: «Ein einziger Gott, unter Göttern und Menschen der
größte, weder an Gestalt den Sterblichen ähnlich noch an
Gedanken.» 14 Spekulative Frömmigkeit ist es auch, wenn Anaxi-
mander den Urgrund aller Dinge das onreipov nennt, das
Unbegrenzte, Unbestimmte, Unendliche — oder, wie man den
Ausdruck vielleicht auch auffassen darf: das Ueber-Endliehe.
Erstaunlich aber im Hinblick auf die Entwicklung der negativen

Theologie ist das Wort des Heraklit: «Eins, das allein
Weise, will nicht und will doch benannt werden mit dem
Namen Zeus.» 15 Mit diesem Ausspruch nämlich hat Heraklit eine
negative Theologie nicht nur gerechtfertigt — das Eine allein
Weise will nicht benannt werden —, sondern auch ihre
tatsächlich immer wieder sich vollziehende Umkehrung in eine
neue positive Theologie begründet: Es will doch Daß diese
dialektische Frömmigkeit sich nicht nur bei griechischen
Philosophen, sondern auch in den Werken griechischer Dichter
findet, möge ein Beispiel aus Aeschylos' Agamemnon erweisen,

jene Strophe, die mit den Worten anhebt: «Zeus, wer
immer auch er möge sein, / Wenn ihn dieser Ruf erfreut, / Red
ich also jetzt ihn an.» 16 Nicht ausdrücklich, aber doch
unausgesprochen zugegen ist hier das Wissen vom Nichtwissen, wer
in Wahrheit Zeus sei, und zugleich auch jenes andere ahnende
Wissen darum, daß der Gott an dem Namen Zeus, am Genannt-

12 H. Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker5 ed. W. Kranz 1, Berlin
1934, B 11. 13 B 15 Diels. 14 B 23 Diels.

15 B 32 Diels. 16 Agam. 149 ff.



z'n einem mittelalterlichen mystischen Gedicht 203

werden überhaupt, Gefallen findet. Bedenken wir, daß das

ganze Mittelalter recht unbefangen die Begriffe der negativen
Theologie in seine positive Dogmatik eingebaut hat; bedenken
wir ferner, daß auf einen Kant, der endlich wieder mit der
negativen Theologie Ernst machen, mit dem Wissen um die
letzten Dinge aufräumen und Platz für einen frei schwebenden
Glauben schaffen wollte, daß auf diesen Kant wieder ein Hegel
folgen konnte, der erklärte, wenn Gott sich nicht erkennen
ließe, lohnte es sich überhaupt nicht, etwas zu erkennen;
bedenken wir endlich die aktuelle Spannung zwischen einer
Lehre von Gott als dem «Ganz andern» und der Lehre von
einem Gott, zu dem es einen «menschlichen Anknüpfungspunkt»

gibt, so geht uns vielleicht eine Ahnung auf, daß diese

ganze Entwicklung der theologischen Spekulation keine
zufällige ist; und wir bewundern jene Griechen, die zu sagen
wagten: «Eins, das allein Weise, will nicht und will doch
benannt werden mit dem Namen Zeus.»

In unserm mittelalterlichen Gedicht gehen die Aussagen im
Sinne der negativen Theologie scheinbar unvermittelt über in
die Aufforderung, sich mit der Gottheit auf mystische Weise
zu vereinigen. Tatsächlich besteht aber eine genaue Entsprechung

zwischen dem nur negativ zu umschreibenden Wesen
Gottes und der von allen Dingen im Letzten unabhängigen
Seele des Menschen. Der Dichter will den Menschen dahin
bringen, wo eben die Gottheit sich befindet: in die Wüste, die
jenseits von Zeit und Raum, Bildern, Formen und allem Wesen

liegt. Wenn es von Gott heißt: «Hier ist die Tiefe ohne
Grund. Schach euch und matt: Zeit, Form und Statt!», so
entspricht dem genau das an die Seele gerichtete: «Laß Raum, laß
Zeit, auch Bilder meid'... sink in die grundlostiefe Flut!» Dem
geheimnisvollen Nichts der Gottheit entspricht die von ihrer
Ichheit entblößte, zu Nichts gewordene Seele dessen, der alle
Dinge und Eigen-schaften gelassen, losgelassen hat. Ja der
Dichter fordert seine Seele in geradezu hyperbolischer Form
auf, nicht nur das Etwas, sondern sogar noch das Nichts
fahren zu lassen, von sich zu treiben — al icht, al nicht trib
obir hör —, um sich mit der grundlosen Gottheit vereinigen zu
können.



204 M. Bindschedler, Griechische Gedanken

Wenn wir das eben Gesagte unter den Gedanken der mystischen

Vereinigung stellen, so müssen wir uns darüber klar
sein, daß unser mittelalterlicher Dichter diese unio mystica in
einem ganz verinnerlichten Sinne auffaßt. Das Gedicht ist
denkbar weit entfernt von jener schwülen, mit Vorstellungen
aus dem Bereich des Erotischen so überladenen Mystik, wie
wir sie aus Zeugnissen bernhardinischer und wiederum aus
solchen spätmittelalterlicher Nonnen- und Mönchskreise, aber
auch aus den Werken barocker Mystiker und der zur Mystik
neigenden Romantiker kennen. Wenn wir genau zusehen,
vermeidet unser Dichter sogar das Bild der Vereinigung;
vielmehr spielt er auf diese Vereinigung, die doch auch ihm
vorschweben muß, nur ganz scheu an: die Seele soll ausgehen,
Gott soll eingehen. Verliere ich mich, so finde ich Dich. —
«Gott-Finden»: wie verhalten ist dieser Ausdruck für das
letzte Ziel mystischen Erlebens! Daß dieses Erleben ein
ekstatisches ist, deutet der Ausruf am Schluß des Gedichts wohl
an, aber auch dies wieder in einer ganz unsinnlichen Weise,
in einer Weise, die wir rein gedanklich nennen würden, wenn
nicht Rhythmus und Reim, die Gedichtzeile als solche, den
Gedanken unwiderstehlich in die Sphäre des Gefühls
entrückten.

Das Gedicht ist eins der schönsten Zeugnisse spekulativer
Mystik; darum vor allem rückt es in die Nähe des spekulativen
Mystikers: Meister Eckharts. Die Mystik Eckharts wie die
unseres Dichters ist eine wesentlich innerliche, vergeistigte
Mystik. Die als Vorbereitung für das mystische Ziel dienende
Askese beruht nicht in der Ahtötung des Leibes — die wohl
bis zu einem gewissen Grade, als primitivste Stufe der
Vorbereitung, stillschweigend vorauszusetzen ist —, sie beruht nicht
im Sich-Zufügen von körperlichen Qualen, sondern in einem
Sich-Befreien von allen menschlich-beschränkten Bildern und
Vorstellungen, in einem Loskommen der Seele von sich selbst,
bis sie die völlige Gelassenheit erreicht hat.

Diese, man möchte fast sagen, lautlose, philosophische
Mystik Eckharts und der ihm Nahestehenden besitzt ihr Vorbild

in der griechischen Mystik, vor allem in der Mystik Plo-
tins und seiner Schüler. Als Vermittler zwischen neuplatoni-



in einem mittelalterlichen mystischen Gedicht 205

schem und christlichem Gedankengut spielt auch hier wieder
Pseudo-Dionysius eine wichtige Rolle. Ich übergehe diesmal
seine Aeußerungen, um rascher von Plotin seihst sprechen zu
können. Von ihm, dem Begründer des Neuplatonismus,
berichtet sein Schüler Porphyrios: «So ist denn gerade diesem
daimonischen Manne ,schon oft', wenn er sich hinaufhob zum
Ersten, Jenseitigen Gott mit seinem Denken auf den Wegen,
welche Piaton im ,Gastmahl' gewiesen, Jener Gott erschienen,
welcher keine Gestalt und keine Form hat und oberhalb des
Geistes und der ganzen geistigen Welt thront, und von dem

ich, Porphyrios, bekenne, daß ich ihm nur einmal nahe kommen

und mich einen konnte: und ich stehe im 68. Jahr.» 17 Ob

die Neuplatoniker bei ihrem mystischen Erleben mit Recht sich
auf «die Wege» berufen konnten, «welche Piaton gewiesen
habe», sei hier noch dahingestellt. Aus dem Werke Plotins
selbst — genau wie aus unserm mittelhochdeutschen Gedicht —
werden wir gewahr, daß der Weg zur mystischen Einigung eins
ist mit dem Wege, den der menschliche Geist beschreitet, wenn
er das Wesen Gottes spekulativ zu erfassen versucht. Negative
Theologie und innere Askese erreichen das selbe Ziel: in der
Befreiung von allen Dingen und zuletzt von sich selbst gelangt
der Mensch an jenen Ort — «Ort» natürlich nur noch symbolisch

zu verstehen —, wo sich das unendlich freie, unabhängige,

unbestimmbare Eine Wesen befindet: die Gottheit. "AcpeXe

•rrcxvTa 18: tu alle Dinge fort, laß alles sein («trib uhir hör» in
der Sprache unseres Dichters), dies ist die Weisung, die der
Mystiker Plotin seinem Schüler zuruft; aber diese selbe
Weisung befolgt auch, wer auf rein denkerischem Wege, durch
Setzen von Negationen, die Gottheit zu umschreiben trachtet.
Wenn Gott nichts von allen Dingen ist und sich sogar jenseits
der Begriffe des Guten und des Seins befindet, so hat, wer
sämtliche Einzelbegriffe im Geiste überschreitet, zuletzt die
unmittelbare Erfahrung des Nichts — oder der Gottheit; denn
diese unendliche Ueberschreitung und Steigerung findet
entweder nie und nirgends ihren Abschluß oder aber mit dem
Besitze des absoluten Superlativs. Den alten Satz des Parme-
nides: «Das Selbe ist Denken und Sein» könnte man in hezug

17 Vit. Plot. 23. 18 En. 5, 3, 17.



206 M. Bindschedler, Griechische Gedanken

auf Plotin abwandeln: Das Selbe ist Denken und Sich-Vereinigen

mit dem gedachten Gegenstande. Alles theologische
Denken Plotins ist eo ipso mystisch; aber diese Mystik ist
eine geistige: sie verleugnet das Erbe der voraufgehenden
griechischen Denker nicht.

Im Hinblick auf eine ausgesprochene, gleichsam greifbare
mystische Lehre freilich haben die Neuplatoniker — abgesehen
wiederum von ihren unmittelbaren Vorläufern, etwa Philon —
unter den griechischen Philosophen keine Vorfahren. Die
platonische «Teilhabe» an den Ideen will doch eher im Sinne
eines mathematischen Verhältnisses als einer mystischen
Vereinigung verstanden sein.10 Dennoch ist nicht zu verkennen,
daß im frühgriechischen Denken — sofern man dieses nicht
überhaupt mit Karl Joël20 «aus dem Geiste der Mystik»
entsprungen sein läßt — daß in diesem Denken gewisse
Voraussetzungen geschaffen wurden, die zu einer Entwicklung des

mystischen Gedankens führen mußten. Erwähnt sei hier nur
das Wort Heraklits: «Der Seele Grenzen kannst du nicht
entdecken, auch wenn du alle Wege abwandeltest; so tiefen Grund
hat sie.» 21 Wenn die Seele — genau wie die Gottheit — in
ihrem wahren Wesen als unergründlich aufgefaßt wird, liegt
es doch nahe, die beiden Unergründlichen als Eines zu denken
oder zu erfahren. Freilich: erst die mittelalterlichen Mystiker
gingen so weit, das Psalmwort ,abissus abissum invocat', der
Abgrund ruft dem Abgrund, dahin zu deuten: der Abgrund
der Seele ruft dem Abgrund der Gottheit. Aber entscheidend im
Hinblick auf die Entwicklung des mystischen Denkens war
wohl nicht diese letzte Deutung, die gleichsam in der Luft lag,
nachdem einmal Gott und Seele, jedes für sich als ,Abgrund'
bezeichnet worden waren, entscheidend war vielmehr jenes
erstmalige schaudernde Erkennen: «Der Seele Grenzen kannst
du nicht entdecken so tiefen Grund hat sie.»

Die tiefe Bedeutung der unio mystica — und hiermit kommen

wir auf unsere dritte Gedankengruppe zu sprechen —

19 Vgl. E. Hoffmann, Piatonismus u. Mystik im Altertum, Heidelberg
1935.

20 Der Ursprung d. Naturphilosophie aus dem Geiste der Mystik, Basel
1903. 21 B 45 Diels.



in einem mittelalterlichen mystischen Gedicht 207

liegt in der Tatsache, daß das Geschöpf wiederum in den

Schöpfungs-Grund zurückgekehrt ist. Die spekulative Mystik
des Mittelalters hält eine solche Rückkehr, ein solches Sterben
der Seele vor dem leiblichen Tode, für möglich, weil die Seele
mit einem Teil ihres Seins nie aus der Aehnlichkeit mit Gott
herausgetreten ist. Der Seelengrund, der Seelenfunke oder wie
immer der Mystiker dieses tiefste Geheimnis der Seele nennen
mag, hat seinen ursprünglichen Adel nie verloren; ja man
kann in gewissem Sinne von ihm sagen, er sei überhaupt nicht
geschaffen. Die Vollziehung der unio ist somit ein Insichgehen,
ein Sichbesinnen auf das, was das Edelste unsres Selbsts
ausmacht; sie ist eine Rückkehr nur jener Kräfte, die bei der
Schöpfung aus ihrem ursprünglichen Zustand herausgetreten
sind. Die Rückkehr entspricht dem Heraustreten und vollendet
dieses zu einem Kreislauf; aber im Grunde hat der Kreis schon
immer bestanden, da ja irgendwo eine Trennung der Seele von
der Gottheit nie stattgefunden hat. — Diese erstaunlichen,
entschieden häretischen Gedanken, die sich mit Folgerichtigkeit
aus gewissen neuplatonischen Vorstellungen heraus entwik-
keln lassen, hat Meister Eckhart, der kühnste unter den
mittelalterlichen Mystikern, deutlich ausgesprochen, freilich immer
wieder eingeschränkt von dem ehrlichen Bestrehen, seine an
griechischem Denken geschulte Gotteslehre mit dem kirchlichen
Dogma zu vereinbaren. Die Idee von dem Verharren eines
Seelenteils in Gott wird dadurch der christlichen Ueberliefe-

rung angeglichen, daß dieser Seelenteil mit dem über-geschicht-
lichen Christus, dem Logos, vereinerleit wird, der ja schon
seit dem Johannes-Evangelium das Bewußtsein vom geschichtlichen

Christus begleitet hat.
Im Letzten ist also die Seele für Eckhart ungetrennt von

Christus, insofern dieser nicht nur einmal, in der Zeit, geboren

wurde, sondern in der Ewigkeit stets von neuem geboren
wird, ohne doch je aus dem Bereiche der göttlichen Wesenheit

herauszutreten — jener göttlichen Wesenheit, der auch
die Seele zufolge ihres ungeschaffenen Wesens-Grundes angehört.

Diesen Gedankengang, der bei Eckhart in die strengste
Logik philosophischer Spekulation eingespannt ist, deutet
unser Dichter in schwebender, halb verhüllter Form an. Das



208 M. Bindschedler, Griechische Gedanken

Gedicht setzt ein mit dem Gedanken der über-zeitlichen Geburt
des Wortes: «In dem Beginn / hoch überm Sinn / ist stets das

Wort»; das Wort, das die Eigentümlichkeit hat, daß es stets
geboren wird: «0 reicher Hort, / da stets Beginn Beginn
gebar», und daß es dennoch im göttlichen Bereiche verharrt:
«0 Vaterbrust, / aus der mit Lust / das Wort stets floß, / doch
hat der Schoß / das Wort behalten, das ist wahr.» Die folgenden
Strophen schildern, wie von dem Vater und dem Worte als
drittes der Heilige Geist hervorgeht, der, von einer göttlichen
Person zur andern strömend, das Band zwischen den zweien
bildet und den ewigen trinitarischen Kreis bewirkt. Zu Ende
der dritten Strophe ist nun von einem «Punkt» dieses Kreises
die Rede, der «unbewegt» genannt wird. Was der Dichter mit
diesem Punkte meint, zu dessen Höhe der Geist sich
aufschwingen soll, bleibt nach seinen wenigen Andeutungen
rätselhaft; es ist zunächst nicht einmal zu entscheiden, ob man
sich unter dem Punkt den Mittelpunkt des trinitarischen Kreises

vorzustellen hat, oder, wie es der lateinische Kommentator
wahr haben will, einen bestimmten Punkt der Peripherie, von
dem aus alles ausgehe und in den alles wieder zurückkehre.22
Zum Verständnis dieser Stelle ist es wohl nötig, sich an Eck-
harts Lehre zu erinnern, nach der die Seele an einem «Punkte»,
nämlich dem Seelen-Grund, wesenseins ist mit dem überall
wirkenden, doch unbewegten Mittelpunkt der göttlichen
Dreifaltigkeit. Der «Punkt», sagt Eckhart, «ist das Vermögen der
Dreifaltigkeit; und sofern die Seele mit dem unbeweglichen
Punkte vereinigt wird, vermag sie alle Dinge.» 23 Diese
Vereinigung erfolgt aber, ohne daß im Grunde etwas geschieht.
Unser Dichter sagt: «Des puntes berc / stig ane were / vor-
stentlichkeyt!», was ich übersetzt habe: «Des Punktes Berg /
besteig ohn' Werk, / einsicht'ger Geist!». Deshalb vermag der

22 Im ersten Falle wäre die Vorstellung von dem «Punkt» in Verbindung

zu bringen mit dem bekannten mittelalterl. Satz: «Deus est sphaera
intelligibilis, cuius centrum ubique, circumferentia vero nusquam.» Der
Punkt wäre dann eins mit dem überall anwesenden Mittelpunkt der Gottheit,

mit Gott-Vater. Im zweiten Fall, wenn der Punkt als ein Ausgangsund

Endpunkt zugleich auf der Peripherie liegen soll, wäre er wesenseins
mit dem apokalyptischen Christus, der sagt: «Ich bin Alpha und Omega.»

23 F. Pfeiffer, Deutsche Mystiker 2, 503.



in einem mittelalterlichen mystischen Gedicht 209

Geist oder die Seele den «Punkt» ohne Werk zu erreichen,
weil sie in gewisser Hinsicht bereits eins ist mit ihm. Die
Vereinigung ist nur noch ein «Verstehen», ein «Vor-Stehen» des
Geistes im ursprünglichen Sinne des Wortes: die allersub-
limste Ek-stase. — Wenn die letzten beiden Gedichtstrophen
dann doch noch von dem handeln, was die Seele vor ihrer
Vereinigung mit Gott tun muß, so bedeutet dies die Vollendung
des Kreislaufs auch in dem Sinne, daß die geschaffenen Dinge
wieder in das mystische Nichts eingeführt werden: insofern
etwas bei der Schöpfung hervorgetreten ist, kehrt es im mystischen

Tode in seinen Ursprung zurück.

Diesen ganzen Ausführungen liegt die neuplatonische
Lehre von povip Ttpôoôoç und èmcrrpocpfi, vom Insichbleiben,
Aussichheraustreten und Zusichzurückkehren des einen Seins
zugrunde. Am klarsten und systematischsten hat der Neu-
platoniker Proklos diese Lehre vertreten. Nach Proklos bringt
jede Einheit vermöge ihrer Vollkommenheit und Kraftfülle eine
Vielheit hervor; das Hervorgebrachte ist jedoch stets ähnlich
dem Hervorbringenden: das Viele hat an der Einheit teil und
bleibt insofern in ihr oder sie in ihm; endlich aber hat das
Hervorgebrachte das Bestreben, ganz in seinen Urgrund als
in den Inbegriff der Vollkommenheit zurückzukehren. «Die
Götter haben allen Dingen das Gepräge ihres Wesens
aufgedrückt, und eben dadurch ziehen sie alles zu sich», heißt es
im Kommentar zu Piatons Cratylus.24 Alles bewegt sich
demnach in einem Kreise: es geht aus seiner Ursache hervor und
kehrt in sie zurück, ohne doch je von ihr ganz getrennt
gewesen zu sein.

Diesen Gedanken, dem die christliche Dreieinigkeitslehre
aufs tiefste verpflichtet ist (und der auch hei Hegel wiederkehrt),

diesen Gedanken ausgebildet zu haben, ist eine der
bedeutendsten Leistungen des Neuplatonismus. Die Voraussetzungen,

aus denen heraus der Gedankengang sich entwickelt
hat, sind auch hier bereits im älteren griechischen Vorstel-
lungsbereich enthalten. Während die Pythagoräer von einer
mathematischen Erwägung aus sich dem Gedanken des Hervor-

24 Cap. 69.

14



210 M. Bindschedler, Griechische Gedanken

gehens, Insiehbleibens und Zusichzurückkehrens des Seins
näherten, indem sie diese Spekulationen an die Zahlen eins,
zwei, drei anknüpften, legt uns etwa Seneca, stoischer
Ueberlieferung folgend, den gleichen Gedanken in Form einer
Allegorie nahe. «Warum gibt es», fragt Seneca im ersten Buch
«Von den Wohltaten»25, «drei Grazien? Warum sind sie
Schwestern, und warum halten sie sich an den Händen?» —
Deshalb, lautet die Erklärung, weil die eine der Grazien eine
wohltuende Gabe spendet, die andere sie empfängt und die
dritte sie zurückgibt; oder weil es ein Geben und ein Zurückgeben

und ein drittes: nämlich gleichzeitig Empfangen und
Zurückerstatten gibt. Was bedeutet dieser Reigen, fragt Seneca

weiter, bei dem man sich an den Händen faßt und alles zu sich
selber zurückkehrt? — Das Wesen der Gabe erfordert es, daß
sie durch aller Hände geht und dennoch zum Spender zurückkehrt.

Und die Schönheit des Ganzen geht verloren, wenn dieser

Reigen irgendwo unterbrochen wird; wenn er aber in sich
geschlossen bleibt und die Rollen bewahrt, ist er das
Herrlichste. —

Von der Allegorie Senecas bis zur Schilderung des
Militärischen Kreises durch den mittelalterlichen Dichter war gewiß
ein weiter theologischer und philosophischer Weg zu beschreiten.

Gemeinsam ist indes beiden die Vorstellung eines in sich
geschlossenen Vorgangs: die Wohltat, die «Gabe» Senecas —
die göttliche Liebe, der Heilige Geist bei unserm Dichter; sie
gehen hervor und kehren zurück in ununterbrochenem Kreisen.
Und dieser Kreis ist schön: «der herrlichste» nach Seneca,
«von tiefem Glanz» («hat tifen schrick») laut unserm Dichter.
— Wenn die spekulativen Mystiker des Mittelalters, Eckhart
und die ihm verwandten, ihr Ideal der «Gelassenheit» im
Leben verwirklichen konnten, so geschah es im Glauben an diesen
ewigen, ewig-schönen, Kreis, an dem auch der Mensch mit
seinem Besten teilhat, und aus dem er im Grunde nicht herausfallen

kann. Eckhart geht daher so weit, die ursprünglich le-
bensabgewandte Haltung des Mystikers wieder in eine dem

26 De benef. 1, 3. Seneca entnimmt die allegorische Deutung des Charis-
Mythus Hekaton und dieser Chrysipp.



in einem mittelalterlichen mystischen Gedicht 211

tätigen Leben zugewandte umzukehren, da ja wer sich der
unio mit Gott auch nur einmal in der Ekstase des Yerstehens
bewußt geworden ist, durch keine noch so niedrige Beschäftigung

seinen Adel verlieren kann. Der vollkommene Mystiker
wagt es, aus der «Abgeschiedenheit», in der ihm das Erlebnis
der Vereinigung zuteil geworden ist, wieder herauszutreten
und dabei dennoch im Zustand der unio zu verharren. Noch
mehr: das Sichverwirklichen im tätigen Leben wird ihm, der
im Letzten freilich in der Betrachtung verbleibt, zur sittlichen
Forderung — in der Sprache des Mittelalters: Maria muß Martha
werden, um ganz Maria zu sein —; auch das Moment des

Hervorgehens, die Schöpfung selbst, ist, genau wie die beiden
andern Momente, das der Rückkehr und das des Insichbleibens,
gott-gewollt. Auch diesen letzten Akzent, den Eckhart der
mystischen Spekulation aufsetzt und mit dem er die mittelalterliche

Mystik wahrhaft vollendet, hat griechisches Denken
vorbereitet. Plotin sagt: «Der Seele selbst bliebe unbewußt,
was sie in sich trägt, wenn es nicht in Erscheinung träte, nicht
aus ihr hervorginge. Denn überall bringt erst die Verwirklichung

das Vermögen zutage, welches sonst durchaus
verborgen bliebe und geradezu ausgelöscht wäre und nicht
existent, da es niemals zu realem Sein käme. Wenn jetzt jedermann

sich bewundernd vor der Größe des Innen beugt, so
hat ihn erst die schöne Mannigfaltigkeit der Außenwelt dazu
geführt; er ermißt die Herrlichkeit des Geistigen daran, daß
es das Wunderwerk dieser Erdenwelt vollbracht hat.» 26

Die Mystik des Geistes, wie sie sich in der Verschmelzung
von hellenischer und christlicher Spekulation entwickelt hat,
findet ihren schönsten Ausdruck vielleicht in der klassischen
Ruhe, mit der sie die Tatsachen des Lebens und des Todes ins
Auge faßt. Für Eckhart wie für Plotin ist das geschaffene
Dasein gerechtfertigt; und dem Tode wird mit Gelassenheit
entgegengesehen, da man ihn in jenem mystischen Sterben bereits
vorweggenommen hat. Im Hinblick auf den ewig in sich
strömenden Kreislauf ist Eckharts Wort zu verstehen, das Leben
als solches sei «ohne Warum». Ist ja auch das Fluten des
göttlichen Geistes nach den Worten unseres Dichters im zutiefst

28 En. 4, 8, 5.

14*



212 Rezensionen

zweideutigen Sinne «grundlos» — Doch auch diesen Gedanken
der letzten Warumlosigkeit allen Seins hat der Neuplatonismus
bereits angetönt. Hören wir zuletzt, was Plotin über die
Beziehung des Menschen zum Lehen sagt: Der zur Glückseligkeit

bestimmte Mensch soll sein irdisches Ich behandeln, «so
wie der Leierspieler sein Instrument behandelt, solange es
angeht darauf zu spielen; geht das aber nicht mehr, so vertauscht
er es mit einem andern Instrument, oder er gibt überhaupt das
Leierspielen auf und unterläßt die Betätigung auf der Leier,
da er jetzt ein anderes Geschäft ohne Leier treibt; er läßt sie
neben sich liegen, denn er singt jetzt ohne Instrument. — Und
doch wurde ihm», so schließt Plotin, «nicht umsonst zunächst
dies Instrument verliehen: er hat doch oft auf ihm gespielt.» 27

Basel. Maria Bindschedler.

Rezensionen.
Coniectanea Neotestamentica XI in honorem Antonii Frid-

richsen Sexagenarii edenda curavit Seminarium Neotesta-
menticum Upsaliense, Lund, C. W. K. Gleerup, Köpenhamn,
Ejnar Munksgaard, 1947, XX, 250 S. mit zwei Tafeln.

Das Neutestamentliche Seminar von Uppsala hat Anton
Fridrichsen, den dortigen Ordinarius für NT, mit der Herausgabe

einer Festschrift zu dessen 60. Geburtstag geehrt. Sie
drückt die Wertschätzung aus, die die Kollegen, Schüler und
Freunde für den Gelehrten, den Theologen, den Philologen,
den Organisator wissenschaftlicher Publikationen, den Prediger

und den Freund empfinden. Verschiedene Arbeiten, die
größtenteils Spezialfragen nt.licher Wissenschaft zum Thema
haben, werden beigesteuert. Es sind im ganzen 21 Aufsätze,
deren Verfasser in alphabetischer Namensfolge auf
durchschnittlich 11 bisl2 Seiten das von ihnen aufgeworfene Problem
einer Lösung entgegenzuführen suchen. Es kann sich in der
nachfolgenden Besprechung im großen und ganzen nur darum
handeln, in aller Kürze die Probleme und deren Lösungsversuche

zu nennen, um damit allen nt.lich Interessierten Ge-

27 En. 1,4,16.


	Griechische Gedanken in einem mittelalterlichen mystischen Gedicht

