
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 3

Artikel: Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten

Autor: Bietenhard, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877405

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


174 H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten

mit Lärm erfüllt, nicht ihre weitschichtige immanente Problematik

sind für Israel entscheidend. Noch einmal: Wer nach
den gebüröt, den Großtaten der Könige fragt, der mag sie in
den Quellen nachlesen; für den sind die Königsbücher nicht
geschrieben. Entscheidend im letzten Sinne über Lehen und
Tod ist vielmehr Gottes in die Geschichte hineingesprochenes
Wort und die Stellungnahme des Menschen dazu.

Nur dieses Jahwewort also ist es, das dem Phänomen der
Geschichte Einheit und Zielstrebigkeit gibt, das die vielgestaltigen

Einzelerscheinungen vor Gott zu einem Ganzen
zusammenschließt.

Zusammenfassend ist zu sagen, daß die deuteronomistische
Geschichtsschreibung in geradezu klassischer Weise die
Vorstellung von der Heilsgeschichte entwickelt; Hinter diesem
Geschichtswerk steht eine gewaltige theologische Arbeit, und
von ihr ist in Israel zum erstenmal das Phänomen der
Heilsgeschichte begrifflich klar formuliert, nämlich als eines
Geschichtslaufes, der durch fortgesetzt hineingegebenes
richtendes und rettendes Gotteswort gestaltet und auf eine
Erfüllung zu hingeführt wird.

Göttingen. Gerhard von Rad.

Kirche und Synagoge
in den ersten Jahrhunderten.

Antrittsvorlesung in Bern am 13. Dezember 1947.

Eines der großen Probleme unserer Zeit ist die Judenfrage,
die gegenwärtig einen guten Teil der weltpolitischen Kräfte
in Anspruch nimmt. Fragen der Politik, der Humanität und
Ethik sind hier untrennbar und fast unentwirrbar miteinander
verknüpft. Dazu hat sich aber in den letzten Jahren immer
stärker gezeigt, daß die Judenfrage eine Frage von theologischer

Tiefe ist, zu deren Lösung die kirchliche Theologie
aufgerufen ist. Es hat sich ferner gezeigt, daß die Judenfrage eine
der entscheidenden Fragen für die Kirche ist, ja sie bildet für
diese eine Existenzfrage. Die Kirche und die Juden sind auf
merkwürdige und entscheidende Weise aufeinander bezogen.
So hebt in aller politischen Wirrnis unserer Tage auch das



H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten 175

Gespräch zwischen Kirche und Synagoge neu an. Die sich
ihres Wesens und ihrer Aufgabe neu bewußt gewordene
Kirche redet mit einem Judentum, das seinerseits zu einem
neuen Verständnis und Bewußtsein seiner selbst gekommen ist.

In diesem ganzen Prozeß der Neubesinnung und der
Auseinandersetzung kann es nicht ausbleiben, daß der Blick
zurückgeht in die Vergangenheit, daß die Frage sich aufdrängt,
wie im Verlauf der Geschichte Kirche und Synagoge miteinander

geredet oder auch gestritten haben. Man erhebt in der
Kirche das Zeugnis des Alten und Neuen Testamentes über
die Juden und Israel, um in der Lage von heute klar zu sehen,
aber man hört auch auf die Stimmen der Väter, um positiv oder
negativ von ihnen und ihren Entscheidungen zu lernen. Die
grundsätzliche Frage hat auch hier ihren historischen Aspekt.

Was wußte die Kirche der ersten Jahrhunderte von der
Synagoge? Was wußte umgekehrt der Rabbi der Zeit der Tan-
naiten und der Amoräer von der Kirche? Wie hat die Kirche
ihren ihr vom NT auch an die Juden gegebenen Auftrag
ausgerichtet? Und weiter: kann man in der Entwicklung der Lehre
zwischen Kirche und Synagoge gegenseitige Beeinflussungen
und Abhängigkeiten feststellen? Gibt es in Lehre, Kult und
Verfassung von Kirche und Synagoge parallele Entwicklungen?

Wie wirkt sich der Einfluß des Hellenismus auf Kirche
und Synagoge aus? WTie steht es mit den Autoritäten in Kirche
und Synagoge, etwa mit Schrift und Tradition? Das sind einige
mehr zufällig herausgegriffene Fragen, welche die große
Problematik andeuten sollen, um die es hier geht. Es ist ohne
weiteres klar, daß von einer sorgfältigen und vor allem umfassenden

Beantwortung all dieser Fragen aus ganz neues Licht
sowohl auf die Geschichte der Kirche und ihres Dogmas wie
auch auf die Geschichte der Synagoge fallen könnte. Aber wir
sind trotz zahlreicher auf diesem Gebiete erschienener Arbeiten,
die übrigens alle schwer zugänglich und weithin unbekannt
sind h noch weit davon entfernt, auf diese und ähnliche Fragen
eine befriedigende Antwort geben zu können. So kann auch

1 Vgl. die Literaturübersicht bei Bernhard Blumenkranz, Die
Judenpredigt Augustins, 1946, S. 4—7 (In: Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft,

hrsg. von E. Bonjour, W. Kägi, F. Stähelin, Bd. 25).



176 H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten

diese Vorlesung nicht über den Abschluß einer Periode der
Forschung berichten, sondern nur einführen in eine Reihe von
Problemen, deren Lösung noch aussteht.

Als nach der Katastrophe des Jahres 70 Rabban Gamaliel
II. daranging, das Judentum innerlich und äußerlich zu festigen,

war es eines seiner Hauptanliegen, jede mögliche Spaltung

und innere Gefährdung des Judentums abzuwehren, weil
innere Spaltung auch den äußeren Bestand des Volkes in Frage
gestellt hätte. Eine solche innere Spaltung sah er aber vor
allem drohend von der Sekte der Nazarener her, die den Messias

als schon gekommen predigte und zugleich die Tore des
Glaubens zu den Heiden weit auftat. Mit der Ankunft des Messias

verlor das Judentum seine Prärogative in der Welt und
seinen Heilsberuf. Dazu kam die besondere Art, mit der dieser
Messias Jesus verkündigt wurde: nicht als der vom Volke
ersehnte Heilskönig, der ihm die Erlösung von der Fremdherrschaft

bringen sollte, sondern der wurde von den Christen als
Messias gepredigt, der unter Pontius Pilatus von den Juden
selber als Lästerer ans Kreuz der Schande gehängt worden
war. In dieser Situation ließ Gamaliel II. durch R. Samuel den
Kleinen in das Pflichtgebet, das jeder fromme Jude mehrmals
täglich zu beten hatte, den sogenannten «Ketzersegen»
einfügen: «Es mögen die Nazarener und die andern Abgefallenen
in einem Augenblicke untergehen.» 2 Das war zugleich ein Mittel,

um heimliche Christen zu entlarven: Wer diesen «Ketzersegen»

beim öffentlichen Gebet in der Synagoge nicht sprach,
der entpuppte sich als Min, als Häretiker, und verfiel dem
Bann. Es ist eine ungute Frömmigkeit, welche in ihr tägliches
Gebet einen Fluch gegen die Mitmenschen aufnehmen muß, um
sich selber zu behaupten. Die Kirchenväter, von Justin bis
Hieronymus und weiter, bezeugen immer wieder, daß in den
Synagogen gegen die Christen gebetet wurde. Moderne jüdische
Forscher erklären zwar eifrig, dieser «Ketzersegen» richte sich

2 Die die Christen betreffenden Aeußerungen der jüdischen
Traditionsliteratur sind am bequemsten zugänglich bei H. L. Strack, Jesus, die
Häretiker und die Christen nach den ältesten jüdischen Angaben, 1910

(In: Schriften des Institutum Judaicum in Berlin, hrsg. von H. L. Strack,
Nr. 37). Eine Neuausgabe dieser Quellensammlung wäre sehr wünschenswert.



H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten 177

nicht gegen die Kirche als solche, sondern nur gegen die Christen

jüdischer Abstammung. Aber die Kirchenväter haben schon
damals mit richtigem Empfinden gemerkt, daß sich eine solche
Trennung nicht durchführen läßt: Der Fluch trifft die Kirche
als ganze. Das Christentum ist aus dem Judentum hervorgegangen,

die Christen lasen das AT als ihre heilige Schrift:
Wer das tut und doch nicht Jude ist, der ist eben ein Min, und
der Fluch der Synagoge lastet auf ihm; der ist nach einem
Wort von R. Tarphon im 2. Jhd. ärger als ein Heide und
Götzendiener: Denn die Götzendiener kennen die Gotteslehre nicht,
aber die Minäer kennen sie und leugnen sie.3 Dieser Haltung
eines Einzelnen entspricht es, wenn in der Mischna4 bestimmt
wird, daß man hei einer Feuersbrunst die Bücher der Häretiker
ruhig dürfe verbrennen lassen, auch wenn sie den hochheiligen
Gottesnamen enthalten ; denn solche Bücher bringen Eifersucht,
Feindschaft und Streit zwischen Israel und seinem Vater im
Himmel. So soll auch eine Thorarolle, die ein Häretiker
geschrieben hat, verbrannt werden; hat aber ein Heide sie
geschrieben, ist das Verbrennen nicht nötig.3

Mit unerbittlicher Konsequenz hat das Judentum seinen
Kampf gegen das junge Christentum geführt. Als der Neffe
des R. Jischma'el b. EUscha, Elea'zar b. Dama, von einer
Schlange gebissen wurde, kam ein Christ und wollte den zum
Tode Verwundeten im Namen Jesu heilen; aber Jischma'el
ließ seinen Neffen lieber elend zugrunde gehen, als daß er
ihn von einem Christen hätte heilen lassen. Das hinderte aber
nicht, daß nach andern Stellen doch Juden von Christen
geheilt wurden.8 Alle Gegenmaßnahmen gegen die Kirche konnten

auch nicht hindern, daß selbst führende Rabbinen Kontakt

mit den Lehrern der Kirche hatten. So wissen wir von
R. Elie'zer b. Hyrkan, daß er einmal vor ein römisches Gericht
gestellt wurde unter der Anklage, er sei Christ. Zwar wurde
er vom römischen Statthalter freigesprochen, aber er starb
als ein von der Synagoge Gebannter. Dies und die Tatsache,

3 Schabbat 116 a.
3 ThJadajim 2, 13; ThSchabbat 13 (14), 5.
6 Gittin 45 b.
6 jSchabbat 14, 4; Qohälät r., zu Qoh. 10, 5.

12



178 H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten

daß seine Schwester und sein Schwager einmal darauf
ausgingen, einen christlichen Philosophen der Bestechlichkeit zu
überführen, um ihn so lächerlich zu machen, sind deutliche
Hinweise darauf, daß Elie'zer mehr als nur oberflächlichen
Kontakt mit den Christen gehabt hat.7 Verschärft wurde der
jüdisch-christliche Gegensatz durch den Aufstand der Juden
unter Hadrian. Damals stand an der Spitze der Juden Schimo'n
b. Kokhba, der verhängnisvollerweise vom Volk und von den
führenden Schriftgelehrten der Zeit als Messias anerkannt
wurde. Wie im Jahre 66, so mußten auch 132 die Christen
sich von der nationalen Sache distanzieren, die in ihren Augen
im Zeichen eines falschen Messianismus stand. Da Schimo'n
seine Ansprüche mit Waffengewalt durchsetzte, gab es bei den
Christen Martyrien.8 Das schaffte auf beiden Seiten maßlose
Erbitterung.

Als der römische Sieg im Krieg gegen die Juden feststand,
mußte auch die Synagoge den Kampf wieder mit geistigen
Mitteln führen. So verfaßte um die Mitte des 2. Jhds. ein
syrischer Jude eine polemische Schrift gegen die Kirche. Teile
davon sind uns deshalb bekannt, weil der erste große
heidnische Gegner des Christentums, Celsus, in seinem «Wahren
Wort» diese Schrift ausgiebig benützte und zitierte. Die schärfsten

Waffen im Kampf des Heiden Celsus gegen die Christen
liefert ihm diese jüdische Schrift. Aus diesen kurzen Andeutungen

sehen wir: Die Synagoge der ersten Jahrhunderte
kämpfte auf doppelter Front, gegen das Heidentum und gegen
die Häresie. Die Kirche ihrerseits hat sich wehren müssen
gegen das Judentum und gegen das Heidentum. Daraus ergibt
sich aber sofort eine natürliche Bundesgenossenschaft von
Judentum und Kirche gegen den gemeinsamen Feind, das
Heidentum. Der innere Gegensatz zwischen Kirche und
Synagoge wird immer wieder überdeckt durch die gemeinsame
Abwehr des Heidentums. Denn auch hier zeigt der gemeinsame
Ursprung von Kirche und Synagoge, daß ein Angriff gegen
eine von beiden immer zugleich ein Angriff gegen die andere
ist. So treffen wir bei Tertullian scharfe Angriffe gegen das

7 Schabbat 116 ab; ThChullin 2, 24; 'Aboda zara 16 b/17 a; Qohälät r. 18.
8 Vgl. Justin, Apologie I, 31.



H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten 179

Theater und die Arena9; denn der Kirchenvater sah, daß Theater

und Zirkus ihren Ursprung im heidnischen Kult haben,
so daß Götzendienst und Arena zusammengehören. Dazu kam
das Blutvergießen bei den Gladiatorenkämpfen oder bei
Hinrichtungen in der Arena. So warnte er die Christen vor dem
Besuch des Theaters mit den Worten des 1. Psalms: «Der Sitz,
da die Spötter sitzen», das ist eben das Theater und der Zirkus.
Wenige Jahrzehnte vor Tertullian hatte R. Meir in genau
gleicher Weise gegen Theater und Zirkus argumentiert; denn
auch für ihn ist «der Sitz der Spötter» das Theater und der
Zirkus.10 Wir stoßen damit auf das große Gebiet der Ethik,
auf dem Kirche und Synagoge weithin miteinander gegangen
sind. Dafür noch ein Beispiel: zur Zeit des Bar-Kokhba-Krie-
ges verfaßte ein unbekannter Christ den «Barnabasbrief» —
eine Kampfschrift gegen das Judentum, das damals machtvoll
und siegesgewiß sein Haupt erhob. Der Angriff war radikal;
denn in Barn. 4, 7 f. bestreitet der Verfasser überhaupt, daß
Israel jemals mit Gott in einem Bundesverhältnis gestanden
hätte: Wegen der Sünde des goldenen Kalbes war schon der
Sinaibund gar nicht zustande gekommen. Dieser Angriff ging
an die Wurzel, er kann bis auf den heutigen Tag an Radikalität

nicht überboten werden. Trotzdem hat derselbe «Barnabas»
im zweiten Teil seiner Schrift einen jüdischen Moralkatechismus

übernommen und nur leicht christlich überarbeitet.
Zu der doppelten Frontstellung, die jedes auf seine Weise,

Judentum und Christentum, zu beziehen hatte, kam als dritte
der Kampf gegen die Gnosis hinzu. Typisch für zahlreiche
Formen der Gnosis ist die Lehre von den zwei Göttern einerseits

und die Verwerfung des AT und des Judentums anderseits.

AT und Judentum werden als das Werk des
untergeordneten und oft bösen Demiurgen ausgegeben, während die
wahren Gnostiker ihre Heimat heim höchsten guten Gott haben
und demgemäß den Demiurgen und das Judentum bekämpfen.
Ich brauche hier nur an eine Gestalt wie Markion zu erinnern,
um zu zeigen, was gemeint ist. Die Kirche hat in schweren
Kämpfen die Entscheidungen Markions abgelehnt, hat das AT

9 Vgl. E. Zeller, Die Philosophie d. Griechen 3, 24, Leipzig 1903, 103.
10 Th'Aboda zara 2, 5; 'Aboda zara 18 h; Sanhédrin 40 a.

12*



180 H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten

zu ihrem heiligen Buche gemacht und damit den heilsgeschichtlichen

Zusammenhang zwischen altem und neuem Bundesvolk
gewahrt. Sie hat sich damit gegen die geschichtslose Spekulation

und für die heilsgeschichtliche Grundlage ihres Daseins
entschieden. Man sollte es nicht für möglich halten, und trotzdem

entspricht es den Tatsachen, daß auch das Judentum von
ganz ähnlichen Gedanken erschüttert wurde. Zu Beginn des
2. Jhds. lebte R. Elischa b. Abuja, den man den «Markion der
Tannaiten» nennen könnte. Denn seine Spekulationen und
Visionen führten ihn dazu, eine Zweigötterlehre aufzustellen,
wobei er heim zweiten untergeordneten Gott eine besondere
Beziehung zu Israel annahm. Elischa fiel ah in die Häresie,
ja er wurde, wie nur irgendein Gnostiker, ein aktiver Be-

kämpfer des Judentums.11 Noch Jahrhunderte später war diese
gnostische Gefahr des Ditheismus im Judentum nicht gebannt,
sehen wir doch, wie im 3. Henoch 12 der oberste Engel Metatron
durchaus die Züge eines zweiten Gottes trägt, der neben Jahve
steht, der die weltzugewandte Seite Jahves darstellt. Daneben
aber zieht sich durch die ganze Literatur der Talmude und der
Midrasche eine Linie hindurch, wo auf Grund des AT ein
beständiger Kampf gegen jede Zweigötterlehre oder was
darnach aussieht geführt wird. Von diesem Kampf wird — für
die Juden bis auf den heutigen Tag selbstverständlich — auch
die kirchliche Trinitätslehre getroffen. Denn der Jude sieht
darin nicht eine Lehre von der Dreiemheit, sondern eben Tri-
theismus. Kirchliche Exegese hat schon damals im AT die
sogenannten «vestigia trinitatis» finden wollen. So z. B. in Gen.
1, 26: «Lasset uns Menschen machen», oder Gen. 11, 7 beim
Turmhau zu Babel: «Wohlan, lasset uns hinahfahren und
daselbst ihre Sprache verwirren.» Eine direkte Antwort auf
diese Lehren bildet der Ausspruch des R. Jochanan: «Bei
jeder Stelle, wo die Häretiker sich zügellos zeigten, ist die
Antwort an sie daneben», so z. B.: «Und Gott schuf (Sing.!) den
Menschen» und in Gen. 11, 8: «Als zerstreute sie der Herr.» 13

11 Vgl. Chagiga 15 und die Parallelen.
12 3 Enoch or the Hebrew Book of Enoch, edited and translated for

the first time with introduction, commentary and critical notes by Hugo
Odeberg, 1928.

13 Sanhédrin 38 b.



H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten 181

R. Schemuel b. Nachman im Namen des R. Jonathan erzählt,
Mose habe gezaudert, als Gott ihm diese Sätze diktierte, die den
Minäern eine Handhabe für ihren Irrtum geben könnten; doch
habe ihn Gott beruhigt: Schreib nur ruhig; wer sich irren will,
der möge sich irren!14

Wir stehen damit schon mitten in einem wichtigen Problem,
bei der Frage nämlich nach der richtigen Interpretation des

AT. In den zahlreichen Dialogen, die von Christen verfaßt
wurden, in denen Juden und Christen die Gesprächspartner
sind, bildet dieses Problem einen der Hauptpunkte, der zur
Debatte steht. So geht es schon bei dem ersten dieser uns
erhaltenen Dialoge, in Justins Dialog mit dem Juden Trypho,
zuletzt um diese eine Frage: Ist Jesus von Nazareth der von
den Schriften des AT verheißene Messias? In dieser Frage
machte die Kirche grundsätzlich Ernst mit dem Wort Joh. 5,
39: «Ihr suchet in der Schrift, denn ihr meint, in ihr das ewige
Leben zu haben, und sie ist es, die von mir zeugt.» So ist die
Frage nach der Messianität Jesu untrennbar verknüpft mit
der Frage nach dem rechten Verständnis des AT. Dabei tat
sich gleich am Anfang eine methodische Schwierigkeit auf:
Die Synagoge hatte am Ende des 1. Jhds. ihren Kanon at.licher
Schriften abgeschlossen mit dem Umfang, den das hebräische
AT bis heute behalten hat. In der Kirche aber war weithin
die LXX im Gebrauch, die ja einerseits mehr Schriften
enthält als das hebräische AT, aber auf der andern Seite zahllose
Lesarten bietet, die auf einen andern hebräischen Urtext
zurückzugehen scheinen. Zudem hat die LXX viel mehr sog.
«messianische» Stellen als die Massora. Bekannt ist jene
klassische Stelle in Jes. 7, 14, auf Grund derer mit dem Text der
LXX die Jungfrauengeburt des Messias von den Christen
bewiesen wurde. Schon Justin wurde durch Tryphon in die Enge
getrieben, als der ihm erklärte, das a'lmah der Massora sei
nicht mit Ttapbévoç sondern mit veâviç zu übersetzen.15 Dem
sprachenkundigeren Origenes gegenüber fruchtete dieses Argument

nichts; denn er war wohl in der Lage, andere at.liche
Stellen beizubringen, an denen a'lmah eben Jungfrau bedeu-

14 Bereschith r., zu Gen. 1,26; Debarim r., zu Dt. 3, 24.
15 Justin, Dialogus c. Tryphone Judaeo 67; 69—71.



182 H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten

tet.16 Aber auch Origenes hat wie Justin den Juden gegenüber
den Vorwurf nicht gespart, sie hätten die Schrift gefälscht.17
Natürlich antworteten die Juden mit demselben Vorwurf an
die Kirche.18 R. 'Aqiba ging soweit, daß er einen seiner Schüler,

Aquila, veranlaßte, das AT neu und besser ins Griechische
zu übersetzen. Origenes seinerseits wurde durch seine
Gespräche und Auseinandersetzungen mit den Juden dazu
veranlaßt, die Hexapla zu schaffen. Origenes konnte gründlich
Hebräisch; man vermutet sogar, seine Mutter sei eine
Judenchristin gewesen, so daß er seine Kenntnisse der hebräischen
Sprache von zu Hause mitgebracht hätte.19 Wie dem auch sei,
er wußte sich für seine textkritischen Arbeiten am AT die
Mithilfe jüdischer Gelehrter zu sichern. Er trat in Palästina
mit dem Hause des Patriarchen Jehuda I. in Beziehung; Hillel,
ein Enkel des Patriarchen, war sein Freund, mit dem er
wissenschaftliche Fragen gern besprach.20 Nicht anders hielt es

übrigens etwa 160 Jahre später Hieronymus und im 17. Jhd.
Johannes Buxtorf in Basel. Von da aus ist es nicht verwunderlich,

wenn wir in den Werken dieser Kirchenväter eine Fülle
von Material aus der jüdischen Ueberlieferung finden, durch
das sie ihre Schriftauslegung sichern und bereichern, und das

man in der jüdischen Traditionsliteratur nachweisen kann.
Auf der andern Seite finden sich in den Werken der Kirchenväter

auch Nachrichten über jüdische Lehren, die durch
jüdische Nachrichten nicht gedeckt sind. Aber die Zuverlässigkeit

der Kirchenväter in den zuerst genannten Fällen weckt
ein günstiges Vorurteil auch solchen Nachrichten gegenüber.
So wissen wir von Justin 2\ daß die Juden erwarteten, der
Messias werde am Ende der Tage vor seinem Auftreten durch
Elia zu seinem Amte gesalbt werden. Der Jude des Celsus 22

18 Origenes, contra Celsum 1,34; dieser Streit ist übrigens bis auf den

heutigen Tag nicht entschieden, wie man aus Wörterbüchern und
Kommentaren ersehen kann.

17 Vgl. z. B. Epistola ad Africanum 9.
18 Vgl. Bemidbar r. 14.
19 Vgl. Hieronymus, Epistola XXXIX ad Paulum.
20 Epist. ad Africanum 7; Sei. in Psalmos, Lommatzsch Bd. XI, S. 352.
21 Dial. c. Tryphone 8. 49.
22 Origenes, Contra Celsum I, 49; II, 31.



H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten 183

nennt den erwarteten Messias auch «Sohn Gottes» — etwas,
was sonst in der jüdischen Tradition unerhört ist. Das deutet
darauf hin, daß uns hier wahrscheinlich eine ältere Tradition
aufgespart wurde, die im Kampf gegen das Christentum von
den Juden ausgemerzt wurde.

Wenn nun im Vorangehenden mehrmals der Ausdruck
«Ueberlieferung» oder «Tradition» gefallen ist, so bezeichnet
dieses Wort zugleich ein Prinzip, das in genau gleicher Weise
in der Synagoge wie in der Kirche ausgebildet wurde. In
Kirche und Synagoge trat neben die Heilige Schrift die lebendige

mündliche Tradition als eine zweite Offenbarungsquelle.
Die Rabbinen lehren, daß am Sinai nicht die ganze
Gottesoffenbarung aufgeschrieben wurde, sondern daß ein Teil nur
mündlich gegeben wurde, der wiederum nur zum Teil seinen
schriftlichen Niederschlag in den späteren Schriften des
Kanons fand. Ganz entsprechend stellte man auch in der Kirche
die Lehre von der apostolischen Tradition auf. Der
ununterbrochenen Kette der Rabbinen als der Träger der jüdischen
Tradition entspricht die ununterbrochene Kette der Bischöfe
der Kirche.23 Dabei erliegt man beidemal der Täuschung, daß
die späteren Träger der Ueberlieferung nichts Neues gelehrt,
sondern nur die alte Offenbarung ohne Abstrich und Zutaten
weitergegeben hätten. Daß es sich hier um eine Selbsttäuschung
handelte, zeigen Vorkommnisse paralleler Art bei Juden und
Christen. Am Ende des 1. Jhds. war die jüdische Lehre in der
Gefahr, in zwei Lehren zu zerfallen: in die Schule Schammais
und in die Schule Hillels. In schweren Auseinandersetzungen
gelang es dem Judentum, die drohende Spaltung und den inneren

Zerfall zu überwinden. Rabban Gamaliel II. konnte dank
seiner Autorität und Strenge die Einheit herstellen.24 An ihm
sehen wir übrigens wohl zum ersten Male im jüdisch-christlichen

Bereich ein Papsttum heranwachsen, und die Kämpfe, in
die damals das Judentum gerissen wurde25, erinnern sehr
lebhaft an die Kämpfe zwischen Curialismus und Conciliarismus

23 Historisch gehen diese Tradentenreihen zurück auf das Griechentum,

in dem in den Philosophenschulen die Scholarchen in ununterbrochener

Kette aufeinander folgten (Akademie, Peripatos, Stoa).
24 Baba Meçi'a 59 b.
26 Vgl. z. B. Berakhoth 27b/28 a.



184 H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten

in der mittelalterlichen Kirche. Wir beobachten schon in den

inneren Kämpfen der Synagoge, daß das Traditionsprinzip,
konsequent durchgeführt, zur einheitlichen religiösen Leitung
führen muß, zum Patriarchat im Judentum, zum Papsttum in
der römischen Kirche. Ein ganz ähnliches Auseinanderwachsen

der Tradition, wie wir es eben im Judentum zeigten, findet
sich in der zweiten Hälfte des 2. Jhds. in der Kirche anläßlich
des bekannten Osterstreites. Schon Aniket und Polykarp hatten

hier Differenzen gehabt, konnten sich aber schließlich
schiedlich-friedlich einigen. Zwischen Viktor von Rom und
Polykrates von Ephesus aber kam es zum offenen Bruch, da
der herrschgewaltige Viktor die Kirche der Asia zu seinem
Brauch zwingen wollte. In diesem Streit erklärte Polykrates,
vor ihm seien schon sieben von seinen Verwandten Bischöfe
gewesen, er selber sei der achte. Darum könne er von dem ihm
von seinen Vorfahren Ueherlieferten nicht abweichen.26 Die
nächste Parallele dazu gibt wieder das jüdische Patriarchenhaus:

In fast ununterbrochener Folge haben die Nachkommen
Hillels des Alten, das Haus Hillel, die Patriarchenwürde
bekleidet. Vom ersten Jhd. bis zum Jahre 425 regieren nacheinander

fünfzehn Patriarchen aus derselben Familie. So deckte
sich hier die Ueberlieferung der rechten Lehre mit der
Familientradition. Was der Sohn im Hause seines Vaters jeweils
sah und erlebte, das wurde ihm zur selbstverständlichen Norm
des Lebens und zur Norm der lehrgesetzlichen Entscheidung
dann, wenn er selber die Würde des Patriarchen erhielt. Als das
Haus Hillel erlosch, da wurde auch der Talmud abgeschlossen,
aber in denselben Jahrzehnten erhielt auch das christliche
Dogma in den Konzilien von Ephesus und Chalcedon einen
gewissen Abschluß; fünf Jahre nach Hillel II. starb Augustin.
— Wir haben am Beispiel des Osterstreites auf das
Traditionsprinzip hingewiesen. Wenige Jahre, bevor in der Kirche
ein Osterstreit ausbrach, passierte dasselbe in der Synagoge.
R. Chananja war in Babylonien dazu übergegangen, selber einen
Festkalender festzusetzen, selber Schaltmonate und -tage in
das Jahr einzufügen, ohne sich um palästinischen Brauch und
Autorität zu kümmern. Es brauchte ziemliche Anstrengung,

2a Euseb, H. E. V, 24, 1—7.



H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten 185

bis es Schimo'n b. Gamaliel II. gelang, das Schisma zu beseitigen

und auch die Babylonier wieder unter seine Botmäßigkeit
zu bringen.27

Für den, der vom NT herkommt, wird die Frage interessant
sein, ob Jesus auch in der jüdischen Traditionsliteratur
erwähnt wird; ob wir von da her von den Evangelien
unabhängige Nachrichten über Leben und Werk des Herrn
bekommen. Wir werden jedoch enttäuscht. Die Angaben über
Jesus in Talmud und Midrasch sind äußerst spärlich; irgendeine

Bereicherung unseres Wissens über Jesus von Nazareth
ergibt sich aus dem Studium dieser Literatur nicht. Es wird
im wesentlichen ein einziges Wort überliefert, das vielleicht
von Jesus stammt, aber nicht in der Bibel steht.28 Was Talmud
und Midrasch sonst von ihm zu berichten wissen, hat seine
Quellen im NT, nur daß allerdings die nt.lichen Berichte in
malam partem verstanden werden. Da Jesus nach nt.lichem
Bericht Wunder getan hat, heißt es im Talmud20, er sei ein
Zauberer gewesen, der Israel verführt habe; er habe seine
finstere Kunst aus Aegypten mitgebracht. Jesus erscheint im
Talmud gelegentlich unter seinem Namen, oft aber unter
Decknamen wie «Bileam» oder «ben Panthera». Dieser zuletzt
erwähnte Name ist vielleicht geschichtlicher Beiname des
Nährvaters Jesu; denn der Name begegnet als Beiname Josephs
auch bei Origenes.30 Bald verschwand aber Jesus für die Rab-
binen im Nebel der Legende; schon zur Tannaitenzeit wußte
man ihn nicht mehr genau chronologisch einzuordnen; so wird
er zum ungehorsamen Schüler von Rabbinen gemacht, die im
ersten, sogar im zweiten vorchristlichen Jhd. lebten.

Mehr als mit der Person Jesu beschäftigten sich die Rab-

27 Berakhoth 63 ab.
28 Es handelt sich um die halakhische Frage, ob man Buhlerinnengeld

in den Tempel bringen dürfe oder nicht; Jakob aus Kephar Sekhanja
tradiert als Ausspruch Jesu, auf Grund von Micha 1, 7, man solle aus solchem
Geld Aborte und Badehäuser im Tempel errichten (ThChullin 2, 24;
b'Aboda zara 16b/17a; Qohälät r, zu Pred. 1, 8). — Das «vielleicht» ist
hier zu unterstreichen; denn es wäre wohl möglich, daß Jesus mit Absicht
mit diesem anrüchigen Thema in Verbindung gebracht wurde.

28 Z. B. Sanhédrin 43 a.
38 Contra Celsum I, 32.



186 H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten

binen mit seiner Selbsteinschätzung und mit dem Dogma der
Kirche. R. Abbahu erklärte im 3. Jhd.: «Wenn jemand dir sagt:
,ich bin Gott', so lügt er; ,ich bin der Menschensohn', so wird
er es schließlich bereuen; ,ich steige zum Himmel empor', so
hat er es gesagt und wird es nicht vollführen.» 31 Etwas früher
sagte R. Elea'zar haqQcippar: «Und wenn er sagt, daß er Gott
sei, lügt er. Und er wird irreführen und sagen, daß er weggehe
und zum Ende wiederkommen werde. Er hat es gesagt und
wird es nicht tun.» 32 Jesu Anspruch, der Sohn Gottes, der
Menschensohn zu sein, sein Messiasanspruch, daß er am Ende
der Tage wiederkommen werde, all das wird hier radikal
bestritten. Ebenso bestreitet in der ersten Hälfte des 3. Jhds.
Resch Laqisch die Auferstehung Jesu: «Wehe dem, der sich
selbst durch den Namen Gottes belebt.» 33 Nach alledem kann
es schließlich nicht verwundern, daß eine Legende Jesus in
die Hölle versetzt.34 Dem orthodoxen Judentum waren die
Selbstaussagen Jesu und das Dogma der Kirche Gotteslästerungen

und schwere Beeinträchtigung des reinen Monotheismus.

Deshalb stellen die Rabbinen die Christen nicht nur den
Heiden gleich, sondern noch unter die Heiden. Der Jude, dessen
Schrift Celsus benutzte, brauchte gegen das Christentum
schon das religionsgeschichtliche Argument, indem er die
evangelischen Berichte über die Jungfrauengeburt, die
Gottessohnschaft und die Auferstehung mit griechischen Mythen
gleichsetzt.

Trotz dieser scharfen Ablehnung Jesu durch die Rabbinen,
denen Jesus als einer der «Verführer Israels» gilt, sind aus der
Zeit der Tannaiten Aussprüche, Gleichnisse und Sentenzen
von Rabbinen überliefert, die ihre deutliche Parallele in
Jesusworten haben. Beachtet man in einem solchen Fall, von welchem
Rabbi und in welcher Zeit ein solcher Ausspruch getan wurde,
und ist man nicht von dem Dogma befangen, im Falle der
Parallelität müsse immer das Christentum der abhängige Teil
sein, dann zeigt sich, was auch heutige jüdische Forscher zu-

31 jThaa'nith 2, 1.
32 Jalkut Schimoni § 766, zu Num. 23, 7.
33 Sanhédrin 106 a.
34 Gittin 56 b/57 a.



H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten 187

geben35, daß Sprüche und Gleichnisse Jesu auch ins Judentum
übergegangen sind — freilich ohne daß dabei ihr Ursprung
genannt wäre.

Es zeigt sich dann, daß trotz aller scharfen Ablehnung doch
auch das Judentum christliche Lehren rezipiert hat; denn
Polemik und geistige Auseinandersetzung nähert die Gegner
immer einander an. R. 'Aqiba mußte sich noch am Anfang des
2. Jhds. eine Zurechtweisung gefallen lassen, weil er von den
beiden Thronen in Dan. 7 den einen für Gott, den andern
für den Messias in Anspruch nahm; einer seiner Kollegen,
R. Elea'zar b. 'Azarja, merkte die bedrohliche Nähe zur Häresie
und verwies dem 'Aqiba solche Auslegung.36 Das hinderte
nicht, daß in späteren Zeiten im Judentum die Metatronspeku-
lationen aufkamen, nach denen dem hohen Engel Metatron
eine Stellung im Kosmos eingeräumt wurde, wie sie nach
christlicher Lehre der erhöhte Christus als Herr über alle
Mächte und Gewalten einnimmt. Auch da wird ein Mensch,
Henoch, in den Himmel erhoben und an die Seite Gottes gestellt
als Stellvertreter Gottes. Daß hier gnostische, aber damit eben
auch christliche Einflüsse vorliegen, ist klar.

Ferner kam im Rabbinat um die Wende des 2. zum 3. Jhd.
die Lehre vom leidenden Messias 37 auf: Der Messias wird bei
seinem Auftreten am Ende der Tage Leiden, Plagen und
Gebotserfüllungen zugunsten des Volkes auf sich nehmen, so
lautet die Lehre, die in den jüdischen Schriften vom 3. bis zum
10. Jhd. immer häufiger vorkommt. Wir haben hier durchaus
mit der Möglichkeit zu rechnen, daß die Synagoge in der
Auseinandersetzung mit dem Schriftbeweis der Kirche auf Grund
von Jes. 52 f. und Sach. 12 eine ihr eigentümliche Lehre vom
leidenden Messias ausbildete. Allgemein durchgesetzt hat sich
diese Lehre nicht. Schon im 2. Jhd. wurde nämlich, wie wir
aus der Schrift des Celsus wissen 38, Jes. 52 f. auf das ganze
Volk Israel bezogen — eine notorisch falsche Exegese, die

35 Vgl. David Farbstein, Walter Hochs «Kompaß durch die
Judenfrage». Eine Widerlegung, 1946, S. 42.

38 Sanhédrin 38 b.
37 Sanhédrin 93 b. 98 b.
38 Contra Celsum I, 55.



188 H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten

von den Juden bis auf den heutigen Tag um so hartnäckiger
verteidigt wurde und wird, als die Kirche diese Weissagungen
auf Christus deutet.

Die Beziehung Israel — Kirche ist, das wissen wir heute
wieder in besonders eindrücklicher Weise, ein Problem von
grundsätzlicher theologischer Tragweite und Tiefe. Ich brauche
hier nur an die Kapitel 9—11 des Römerbriefes zu erinnern,
um zu sagen, was gemeint ist. Oberflächliche Betrachtungsweise

sieht darin freilich nichts anderes als einen Ausdruck
des Patriotismus des Paulus oder gar einen völkischen
Mythus. Will man die Aussprüche und die Einstellung der
Kirchenväter zu den Juden verstehen, so muß man Rom. 9—11
immer in Rechnung stellen — was gerade jüdische Forscher
beständig übersehen und so zu Fehlurteilen gelangen. Zwar
haben wir gesehen, wie «Barnabas» überhaupt geleugnet hat,
daß Israel jemals im Bunde Gottes gestanden hätte. Und es

gibt Stimmen der Kirchenväter00, welche dieses Verhältnis zu
den Juden einfach fortführen: Israel war einmal Gottes Volk,
es hat sich aber durch die Verwerfung Jesu, seines Messias,
definitiv von der göttlichen Berufung ausgeschlossen; nicht die
Juden sind mehr Gottes Volk, sondern die Kirche. Wir kennen
jüdische Aussprüche, die sich mit diesen Thesen auseinandersetzen.

40 Bei den Kirchenvätern allerdings, die sich ausdrücklich

mit Rom. 9—11 beschäftigen, finden sich solche extremen
Aussagen kaum. Hier ist vor allem wieder Origenes zu nennen,
der sich in seinem Kommentar zum Römerbrief41 eingehend
mit dem Problem Israel befaßt. So stellt er gleich zu Beginn
der Auslegung von Rom. 11 fest: «... non idcirco repulsi sunt,
quia genus sint Israel, sed quia increduli fuerint.» Israel ist
nicht qua Israel vom Heil ausgeschlossen, sondern wegen seines

Unglaubens. Und dann folgt Origenes in sehr sorgfältiger
Auslegung Schritt für Schritt dem Text des Römerbriefes und
gibt im ganzen eine durchaus textgemäße Exegese. Von einer
gänzlichen Gottverlassenheit Israels kann schon darum nicht

39 Vgl. Justin, Dial. c. Tryphone 10—28; Apologie I, 37. 39. 43 u. ö.

Tertullian, Apologeticus 21 (doch vgl. 16 und 18!); adversus Praxean 31.
40 Jebamoth 102 b; Chagiga 5 b; Baba Bathra 10 a; Berakhoth 10.
41 Lommatzsch Bd. 7.



H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten 189

die Rede sein, weil die Juden immer noch das AT lesen —
wenn es auch nicht in der rechten Weise geschieht. Origenes
sieht genau, daß Israel in all seinem Fall, seinem Unglauben
und seinem Unglück von Gott gehalten ist. Er ist sich weiter
durchaus bewußt, daß er und die ganze Kirche ihre christliche

Existenz eben dem Unglauben Israels verdanken, daß

er und die Kirche nur kraft des Glaubens vor Gott bestehen.
Man spürt seiner Exegese etwas von der Furcht an, die Paulus
dem Heidenchristen angesichts des Schicksals Israels
empfohlen hat. Fraglich wird seine Exegese etwa da, wo er etwas
zu «pelagianisch» vom freien Willen redet und darüber die
Tiefe der paulinischen Aussagen nicht erreicht, die von der
göttlichen Verstockung handeln. Trotzdem gibt ihm der Blick
auf Israel die Möglichkeit, die Zeichen der Zeit zu deuten: Er
sieht, daß in der Gegenwart Israel noch nicht glaubt, folglich,
so schließt er, ist die Vollzahl der Heiden noch nicht
eingegangen, die Missionszeit der Kirche ist noch nicht
abgeschlossen. Origenes hat auch durchaus den eschatologischen
Sinn der paulinischen Ausführungen über das Schicksal
Israels festgehalten, wenn er zu Rom. 11, 15 erklärt: «Tunc
enim erit assumptio Israel, quando iam et mortui vitam
recipient, et mundus ex corruptibili incorruptibilis fiet, et mor-
tales immortalitate donabuntur.» Origenes hat auch — trotz
Hans Lietzmann 42 und Karl Barth 43 — das Oelbaumgleichnis
in Rom. 11, 17—24 durchaus richtig verstanden: «Sed ne hoc
quidem lateat nos in hoc loco, quod non eo ordine Apostolus
olivae et oleastri similitudinem posuit, quo apud agricolas habetur.

Uli enim magis olivam oleastro inserere, et non olivae oleas-
trum soient: Paulus vero Apostolica auctoritate ordine commu-
tato res magis causis quam causas rebus aptavit.» Zuletzt aber
respektiert auch Origenes das göttliche Geheimnis über Israel,
indem er erklärt, nur Gott allein wisse, wer das «ganz Israel»
in Rom. 11, 26 und wer die «Vollzahl der Heiden» in 11, 25 ist.
Dann allerdings, bei der Deutung von Rom. 11, 32, fließt
Origenes, dem Theologen der Allversöhnung, der Gedanke zu, daß

diejenigen, die in dieser Zeit nicht geglaubt haben, durch das

42 Hans Lietzmann, An die Römer.2, 1919, S. 99.
43 Karl Barth, Die kirchliche Dogmatik, Bd. II/2, 1942, S. 316.



190 H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten

Fegefeuer hindurchgehen müssen, um auf diese Weise zum
Heil zu gelangen. Daß Origenes hier mit der Lehre vom Fegefeuer

eine spezifisch jüdische Lehre in sein System aufnimmt,
das habe ich 44 an anderer Stelle gezeigt. Sehr zu beachten ist
nun aber, daß diese Exegese des Römerbriefes hei Origenes
nicht eine vereinzelte Einsicht ist, die er an ihrem Ort einfach
stehen läßt, um dann anderweitige und freihändig Theologie
zu treiben. Wir begegnen vielmehr diesen Gedanken aus dem
Römerbrief im ganzen theologischen, vor allem im exegetischen
Werk des Kirchenvaters. Er sieht die Verheißungen und
Drohungen der Thora und der Propheten immer im Lichte der
paulinischen Aussagen. In seinen Homilien, in denen er sich
vor allem an die Kirche wendet, heißt er seine Hörer immer
wieder, auf das Schicksal Israels zu achten. Es ist dabei häufig
die Rede vom Ungehorsam und Fall dieses Volkes, aber das ist
nicht Polemik gegen außen, an die Adresse der Juden, sondern
das ist Paränese nach innen, an die Kirche seiher. Das
Beispiel und Schicksal des alten Gottesvolkes soll eine Warnung
sein für die, welche sich jetzt als Volk Gottes wissen. Die
Mahnung ist um so dringlicher, als Origenes weiß, daß in den
letzten Zeiten, vor dem Ende der Welt, sich in der Kirche der
Abfall mehren wird. Daß sich diese klare und an der Schrift
orientierte Haltung des Origenes den Juden gegenüber bei ihm
auch im praktischen Leben betätigte, haben wir gesehen.

In eine völlig andere Welt treten wir dagegen ca. 150 Jahre
später hei Johannes Chrysostomus. Zwar schreibt er keinen
Kommentar zum Römerbrief, dagegen hält er Homilien über
ihn. Da bemerken wir denn, daß die Probleme und die
Aussagen des Textes mehr zerredet und überspielt als durchdacht,
ausgelegt und angewandt werden. Zentrale Aussagen des

Römerbriefes, wie etwa die, daß durch den Unglauben der Juden
das Heil zu den Heiden gekommen sei, werden glatt negiert
und in ihr Gegenteil umgebogen. Mit genauer Not rettet er noch
die Aussage, daß die Juden sich dereinst zu Jesus Christus
bekehren werden. Dieser Abkehr von der Schrift entspricht
nun bedauerlicherweise eine absolut negative, ja haßerfüllte

44 Kennt das Neue Testament die Vorstellung vom Fegefeuer? In: ThZ
1947/2, S. 101—122).



H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten 191

Haltung den Juden gegenüber, die in den Acht Reden gegen
die Juden zum Ausdruck kommt. Allerdings sah sich Chryso-
stomus einer innerkirchlichen Gefahr gegenüber, die vom
Judentum ausging. Denn zahlreiche Christen feierten die
jüdischen Feste mit, wie Passah, Laubhütten und Neujahr; Christen

schlössen Verträge, welche einen Eid erforderten, gerne
in den Synagogen ab, da nach ihrer Meinung die jüdischen
Schwurformeln viel furchtbarer und darum wohl auch
wirkungsvoller waren als die Eide in der Kirche. Ueberhaupt
mußte Chrysostomus feststellen, daß die Christen gerne die
Gottesdienste der Synagoge besuchten. Mit aller Kraft seiner
Beredsamkeit kämpft er darum gegen diese Mißstände. Er
fordert die Gemeinde auf, Leute zu bestellen, welche solche
Besucher der Synagoge dem Bischof anzeigen sollen. Die
Synagoge selbst nennt er «Wohnung von Mördern», ja «Behausung

der Dämonen». Es kommt in diesen Beden ein gehässiger,
ein häßlicher und unguter Ton zum Ausdruck. Die Juden
werden auf eine Weise apostrophiert, die die Masseninstinkte
des Pöbels wachrufen mußte. Es war ja schon vorher zu schweren

Ausschreitungen von Christen gegen die Juden gekommen,
vor allem damals, als Kaiser Julian die Christen den Juden
gegenüber benachteiligte. So kam es auch zu Beginn des 5.

Jhds. in Alexandrien unter Cyrill zu Judenmorden und zur
völligen Vertreibung der Juden aus der Stadt. Es begann,
kaum hatte die Kirche die staatliche Macht auf ihrer Seite und
in ihrem Dienst, gerade den Juden gegenüber ein trübes
Kapitel, in dem nicht mehr der Kampf der Geister, sondern die
rohe Gewalt an der Tagesordnung war.

Zum Schluß muß man sich nun allerdings fragen, was denn
zur Zeit des Johannes Chrysostomus die Christen bewog, die
Synagoge zu besuchen. War es der auch sonst zu beobachtende
Hang, daß eine überwundene Stufe der Eeligion auf die
Anhänger der fortgeschrittenen eine magische Anziehungskraft
ausstrahlt? War es eine Eeaktion auf die Subtilitäten der
dogmatischen Kämpfe in der Kirche, von denen man sich im un-
reflektierten Monotheismus des Judentums erholte? War es die
größere Schlichtheit des Kultes? Oder waren es — und das
würde in die Zukunft weisen — allererste Anzeichen dafür,



192 M. Bindschedler, Griechische Gedanken

daß sich knapp sieben Generationen später der Islam aus dem
Osten erheben sollte? Der Islam, dessen unvorstellbar rascher
Siegeszug ja nur verständlich ist, wenn bei den Völkern die
innere Bereitschaft vorhanden war, ihn zu akzeptieren. So

oder anders — es laufen ja tatsächlich Fäden von Christentum
und Judentum zum Islam, geistesgeschichtliche Zusammenhänge

von großer Tragweite.
Für die Kirche selber war es ein Schade, daß sie den

Zusammenhang mit der Synagoge verlor und weithin so schroff
abbrach, daß sie ihren Missionsauftrag an die Juden geradezu
vergaß und in die Gewaltanwendung verkehrte. Denn es

begann in der Kirche immer mehr und zu ihrem eigenen Schaden
ein kräftiges rechtgläubiges Judenchristentum zu fehlen, das
ein Bollwerk gegen alle Idolatrie und anderes Heidentum in
der Kirche gebildet hätte. Allein die Kirche trug hier nicht die
einzige Schuld; geschichtliche Ereignisse wirkten da mit, über
die sie keine Macht hatte. Adolf Schlatter 45 hat das alles einmal

so ausgedrückt und wird mit diesem Satze weithin recht
haben: «Am Sterben Israels starb auch die Urkirche; und ihr
Sterben ward der Gesamtkirche zum Schaden; denn in die
Lücke trat das sektenhafte Christentum, dort Mohammed, hier
Bischof, Mönch und Papst.»

Ittigen bei Bern. Hans Bietenhard.

Griechische Gedanken
in einem mittelalterlichen mystischen Gedicht.

Vortrag in der «Hellas Basel, Vereinigung der Freunde
Griechenlands», am 11. Februar 1948.

Wie die Juden bei ihrem Auszug aus Aegypten goldene
und silberne Gefäße mit sich führten, so haben nach der
Auffassung der Kirchenväter die Christen Kostbarkeiten der Griechen

und Römer an sich genommen: nämlich die Schätze der

45 Adolf Schlatter, Die Kirche Jerusalems vom Jahre 70—130. (In:
Beiträge zur Förderung christlicher Theologie, II, 1898, S. 90).


	Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten

