
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 3

Artikel: Theologische Geschichtsschreibung im Alten Testament

Autor: Rad, Gerhard von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
4. Jahrgang Heft 3 Mai/Juni 1948

Theologische Geschichtsschreibung
im Alten Testament.

(Nach einer Antrittsvorlesung.)

Die Geschichtsschreibung gehört für die modernen Völker
des Abendlandes zu den selbstverständlichen Betätigungen
ihres Daseinsverständnisses. Wir sind in dieser Hinsicht
Erben und Schüler sowohl der griechischen wie der biblischen
Geschichtsschreibung. Sehen wir von diesem großen kultur-
und geistesgeschichtlichen Zusammenhang ab, so zeigt es sich,
daß das, was man gemeinhin unter historischem Sinn versteht,
unter den Völkern keineswegs verbreitet ist. Die meisten Völker

des Altertums sind zu dieser Form eines intensiven
Daseinsverständnisses nicht durchgedrungen. Ihre Existenz in
der Geschichte ist ihnen nicht zur Frage geworden. Und
deshalb haben sie auch keine Geschichtsschreibung hervorgebracht.

Diese Kulturen haben die mannigfachsten geschichtlichen

Dokumente verfaßt; Hofjournale und Annalen hat man
geführt, Königslisten hat man geschrieben, Prunkinschriften
hat man verfaßt. Aber das ist alles keine Geschichtsschreibung.
Ein auffallendes Unvermögen, geschichtlich im strengeren
Sinne zu denken, charakterisiert die alten Aegypter. Eminent
konservativ, eminent schreihfreudig haben sie doch ihr
Nachdenken über die Vergangenheit immer nur antiquarisch auf
Einzelheiten gerichtet und es nicht vermocht, größere
zeitliche Zusammenhänge zu erfassen. Aber auch die Kulturen
des Zweistromlandes, so bewegt ihre Geschichte war, haben
keine wirkliche Darstellung der Geschichte geschaffen, die
über Einzeldokumente wesentlich hinausginge. Erst Berossus
hat, als die Großreiche längst von der Bühne der Geschichte
abgetreten waren, ihre Geschichte zu schreiben versucht. So

sind es nur zwei Völker im Altertum, die wirklich Geschichte
geschrieben haben — die Griechen und lange Zeit vor ihnen
die Israeliten; und es ist wohl ein einzigartiges Phänomen,
daß das alte Israel, das doch unter intensivster kultureller Be¬

il



162 G. von Rad, Theologische Geschichtsschreibung im Alten Testament

Strahlung seitens der Großreiche im Norden und Süden stand
und das nach seiner Einwanderung ein in vieler Hinsicht
bedenkliches kulturelles Erbe in Kanaan antrat — daß das alte
Israel auch auf dem Gebiet der Geschichtsschreibung eine
völlig eigenständige Literatur geschaffen hat.

Es war unter den Nichttheologen vor allem der Althistoriker
Eduard Meyer, der auf die Einzigartigkeit und den Rang

der altisraelitischen Geschichtsschreibung eindrucksvoll
hingewiesen hat. Allerdings muß gesagt werden, daß er dabei
vornehmlich an das große Werk gedacht hat, in dessen Mittelpunkt

der König David stand. In der Tat, wie das dargestellt
ist: wie von diesem einen königlichen Manne die verschiedensten

geschichtlichen Wirkungen ausgingen, wie dieser komplizierte

Charakter geschildert ist, der so weitblickend und zäh
im Politischen war und so schwach im eigenen Hause, wie
er der Macht des Bösen bis zum Verbrechen erliegen konnte
und doch immer großer und königlicher Impulse fähig und im
Unglück von echter Würde war — das gehört, einmal ganz
abgesehen von seinem theologischen Gehalt, einfach zu den
Gipfelleistungen der Weltliteratur.

Von dieser Geschichtsschreibung soll hier nicht die Rede
sein, sondern von einer, die ihrem inneren Gehalt und ihrer
theologischen Gestalt nach eigentlich erst zu erfassen ist. Der
literarische Tatbestand, der unseren Erwägungen zugrunde
liegt, ist von der uns voraufgegangenen Generation von
Wissenschaftlern in bekannter Akribie, aber auch Einseitigkeit,
herausgestellt. Es handelt sich um das, was man den «deutero-
nomistischen Redaktor» der Königsbücher nannte. Dieses
Geschichtswerk ist sehr umfangreich. Es setzt schon, wie
neuerdings gezeigt worden ist, im Deuteronomium ein und
umschließt auch die Bücher Josua, Richter und Samuelis. Aber
da in den Königsbüchern seine theologischen Anliegen besonders

konzentriert zum Ausdruck kommen, ist wohl eine
Sonderbehandlung dieses Sektors gerechtfertigt. Der literarische
Tatbestand ist kurz folgender: Jeder Leser des Alten Testaments

kennt in den Königsbüchern jene eigentümlich nüchternen

Prologe und Epiloge, mit denen der Bericht über die
Regierungszeit jedes israelitischen und jüdischen Königs
eröffnet und beendet wird.



G. von Had, Theologische Geschichtsschreibung im Alten Testament 163

«Im 20. Jahre der Regierung des Jerobeam, des Königs von
Israel, wurde Asa König über Juda. Er regierte 41 Jahre zu
Jerusalem; seine Mutter hieß Maacha und war eine Tochter
Absaloms. Asa tat, was Jahwe wohlgefiel, wie sein Ahnherr
David der Höhendienst wurde allerdings nicht abgeschafft,
doch war das Herz Asas zeitlebens Jahwe ungeteilt ergeben»
(l.Kön. 15, 9—15).

Soweit das Rahmenschema am Anfang. Es enthält den
Namen des Königs, sein Alter, die Dauer seiner Regierung,
den Namen der Königin-Mutter, den Synchronismus mit dem
Regenten des Bruderreiches und die theologische Zensur. Am
Ende lesen wir dann:

«Die ganze übrige Geschichte Asas aber, alle seine Großtaten,

das findet sich bekanntlich aufgezeichnet im Buch der
Chronik der Könige von Juda. Dann entschlief Asa in die
Gemeinschaft seiner Väter, und man begrub ihn bei seinen
Vätern in der Stadt Davids. Sein Sohn Josaphat folgte ihm in
der Regierung nach» (1. Kön. 15, 23—24).

Schon aus diesem sogenannten Rahmenschema ersehen wir,
daß der, der hier zu uns redet, das Amt des Historikers
bewußt und in imponierender Vollmacht handhabt. Da ist einmal

das Bemühen um die chronologische Präzision. Zum
anderen zeigt sich der Geschichtsschreiber in der bewußten
Handhabung der Quellen und dem Verweis auf sie. Drei große
Quellenwerke sind es, die er zitiert und seiner Darstellung
zugrunde gelegt hat: eine Chronik Salomos und je eine Chronik
der Könige Israels und Judas. Es steht fest, daß diese Werke
die offiziellen Reichsannalen der beiden Reiche gewesen sein
müssen. Und das ist für die Verlässigkeit der politischen und
chronologischen Angaben unseres Werkes ein gutes Präjudiz!
Er ist kein Erzähler oder Unterhalter, der wahllos Wissenswertes

oder Interessantes zusammenträgt, sondern er schreibt
unter ganz bestimmten Gesichtspunkten, die er nie aus den
Augen verliert; und er verweist den, der mehr erfahren will,
einfach auf die Quellen. Merkwürdig ist immerhin, daß
er dabei die gebüröt, also die politischen, kulturellen und
militärischen Großtaten programmatisch ausgrenzt. Gelegentlich
sind wohl zwischen das Eingangs- und Schlußschema auch
allerlei Berichte von Kriegen, von Festungsbauten und sonstigen

politischen Ereignissen herangezogen, aber diese Dinge

Ii*



164 G. von Rad, Theologische Geschichtsschreibung im Alten Testament

sind dann doch nie um ihrer selbst willen mitgeteilt, sondern
sie stehen, wie sich nachher zeigen wird, durchaus auf einem
theologischen Nenner.

Neben diesen politischen Stoffen hat aber unser Historiker
auch allerlei «geistliche» seinem Werke eingegliedert:
Berichte, in deren Mittelpunkt der Tempel steht, Berichte über
kultische Ereignisse und vor allem Prophetengeschichten, von
denen die zwei großen Blöcke der Elia- und Elisageschichten
die bekanntesten sind. Aber auch eine ganze Reihe von
kleineren Notizen von Propheten und ihren Weissagungen
sind aufgenommen, und hier hat unser Historiker auch vielfach

selbst aus eigener Feder Hinweise, kurze theologische
Reflexionen und dergleichen eingelegt, weil da eines seiner
Hauptanliegen zu Worte kommt. Also schließen wir diese
erste, mehr literarische Rekognoszierung des Geländes ab:
Der Geschichtsschreiber, dessen Theologie jetzt in Umrissen
nachgezeichnet werden soll, hat mit einem Rahmenschema
jeweils eine Reihe von Berichten, die ihm schon vorlagen, zu
einer Komposition zusammengeschlossen, darüber hinaus hat
er aber auch selbst in eingelegten Predigten, Hinweisen, ja
ganzen theologischen Betrachtungen, das Wort ergriffen. Der
literarische Tatbestand ist so ausreichend geklärt, daß hier
schwerlich noch wesentlich neue Erkenntnisse ermittelt werden

können. Besonders läßt sich — und das ist für uns wichtig

— das Eigene, das unser Historiker dazugetan hat,
stilistisch, dem Wortschatz und der Phraseologie nach ganz leicht
von dem abgrenzen, was er als literarisch vorgeformt schon
übernommen hat. Bei der inneren theologischen Analyse wollen

wir uns natürlich vor allem an die Texte halten, bei denen
wir ihn selbst und seine Gedanken fassen können, denn es ist
ja klar, daß die schon ausgeformt übernommenen älteren Texte
nur indirekt durch die Tatsache ihrer Auswahl sprechen; sie
haben daneben auch ihr Eigengewicht, ja sie sperren sich auch
da und dort gegen die ihnen sekundär aufgeprägte Geschichtstheologie.

Die literarische Freiheit der Alten in der Redaktion
vorgefundener älterer Texte wird ja von uns allermeist weit
überschätzt.

Wenden wir uns zunächst den Zensuren zu, die den Königen

erteilt werden, als dem äußerlich am meisten in die Augen



G. von Rad, Theologische Geschichtsschreibung im Alten Testament 165

springenden Merkmal dieser Geschiehtstheologie. Vom Nordreich

verfallen alle Könige einem negativen Urteil: «sie taten,
was böse war vor Jahwe»; «sie wandelten in der Sünde Jero-
beams», d. h. keiner von ihnen hat dem Tempel von Jerusalem
die Würde der einzigen und einzig legitimen Kultstätte für
Israel zuerkannt. Von dem Reiche Juda verfällt auch die
größere Zahl der Könige dem gleichen Urteil. Immerhin erhalten 5

eine bedingt lobende, 2 — Hiskia und Josia — wegen ihrer
Kultreformen sogar eine uneingeschränkt lohende Zensur.

Diese Zensurierung war es nun vor allem, die dieser
Geschichtsschreibung so viele harte Urteile eingetragen hat. In
der Tat: dem Profanhistoriker muß diese Art der Beurteilung
ungerecht und primitiv erscheinen. Hier wird ja wirklich ganz
darauf verzichtet, den jeweiligen König aus der Problematik
seiner besonderen geschichtlichen Situation heraus zu
verstehen. Wie ganz anders wußte der Verfasser der Geschichte
Davids die ganze Schwere der politischen und menschlichen
Verwicklungen, in die der König verstrickt war, als eine Kette
düsterer Notwendigkeiten darzustellen! Die hohe Sonderbarkeit

dieser Art Könige zu beurteilen will gewürdigt sein. Nie
wird ein König um noch so bedeutender innen- oder
außenpolitischer Erfolge willen geloht. Er wird auch um großer
Fehlschläge willen nicht getadelt. Da sind Könige, von denen
in den Annalen wohl jedes anderen Volkes geschrieben wäre,
daß sie sich ohne Zweifel «höchst königlich bewährt» haben.
Aber wir sahen es ja, wie unser Historiker den, der sich für
die gehüröt interessiert, wenig bedient; er wird an die Quellen
verwiesen. So können wir es z. B. noch erkennen, was für ein
bedeutender und tüchtiger König der König Ahab war; und
das Bild des Mannes, der in der Schlacht todwund in seinem
Streitwagen ausharrt, tritt uns menschlich nahe. Aber in dieser

Geschichtsschreibung steht über dem wenigen, was von
ihm vermerkt wird, der Satz: «Er tat, was böse war in den
Augen Jahwes.» Es muß wohl ein hohes Opfer gewesen sein,
daß dieses Volk unter einfach bezwingenden Glaubenserkenntnissen

sich so seines vitalen Stolzes auf seine Könige begab.
Doch will unsere Geschichtsschreibung nicht, daß darüber
nachgedacht oder ein Wort verloren werde.

Was waren das nun für zwingende Glaubenserkenntnisse?



166 G. von Rad, Theologische Geschichtsschreibung im Alten Testament

Mail weiß, daß durch das im Jahre 622 aufgefundene Deutero-
nomium die Frage nach dem reinen Jahwekult in Jerusalem
gegenüber allem kanaanäisch durchsetzten sog. Höhenkult
zum articulus stantis et cadentis ecclesiae geworden ist. Auf
der einen Seite stand ein Kult chthonischer oder sonstiger
numinoser Naturkräfte, der nur noch dem Namen nach dem
Gotte Jahwe galt; auf der anderen die Anbetung des Jahwe,
der in einer geschichtlichen Offenbarung Israel den Bund und
das Wissen um seinen Rechtswillen in den Geboten gewährt
hatte. Und das war nun die einfach bezwingende religiöse
Erkenntnis jener Jahre, daß es zwischen beiden Kultformen
nur ein Entweder-Oder gab. Wir würden heute sagen: Die
Frage der Anbetung an dem einzig legitimen Kultort, dem
jerusalemischen Tempel, wo allein die genuinen Jahweüberlieferungen

tradiert wurden, ist jener nachdeuteronomischen
Zeit zum status confessionis geworden. Und daran mißt nun
dieser Historiker die Könige und ihre Zeit. Sein Urteil ist also
nicht dadurch entstanden, daß er das Vielerlei politischer und
menschlicher Für oder Wider erwogen und dann ineinander-
gerechnet hat; nicht dadurch, daß er sozusagen eine
Quersumme aus den allgemeinen Leistungen und Versäumnissen
gezogen hätte. Daß bei diesen Zensuren die mittleren Farben
so auffallend fehlen, daß von den Königen so viel mehr im
Sinne eines aut aut als eines et et die Rede ist, das hängt eben
mit dem eigentümlichen theologischen Anspruch dieses Werkes
zusammen, das von dem letzten Urteil Gottes zu wissen sich
unterfängt. So ist hier nicht nach dem vielerlei Guten oder
Bösen gefragt, von dem bei jedem König zweifellos auch hätte
die Rede sein können, sondern nach der einen Grundentscheidung,

von der nach der Ueberzeugung jenes Historikers
Gericht oder Heil im letzten Sinne abhing.

Die Frage, ob damit jenen Königen subjektiv Unrecht
geschieht, indem sie an einer Norm gemessen werden, die wohl
außerhalb ihres Gesichtskreises lag, ist wohl eine spezifisch
moderne. Aber die ganze Sache stellt sich heute doch etwas
anders dar als etwa den Gelehrten noch vor einem Menschenalter.

Das Deuteronomium mit seiner Forderung der Kultus-
zentralisation ist selbst keineswegs als ein junges Dokument
anzusprechen. Sein Bestreben ist vielmehr gerade dies, alte



G. von Rad, Theologische Geschichtsschreibung im Alten Testament 167

und älteste sakrale Traditionen einer kulturell bedenklich
vorgerückten und religiös schon weithin zersetzten Zeit zu
aktualisieren und neu verbindlich zu machen. Tatsächlich hat
ja das alte Israel so etwas wie eine Einheit der Kultusstätte
gekannt, und das war in der Zeit, als es ein sakraler Stämmebund,

eine Amphiktyonie, war, also in der sog. Richterzeit.
So ist's also nun doch nicht, daß in den Königsbüchern ein
völlig neuer und willkürlicher Maßstab an die Könige angelegt
würde. — Aber sei dem, wie ihm wolle. Es wird ja wohl zu
allen Zeiten in der Geschichte die Vergangenheit immer wieder
von Erkenntnissen aus, die einer späteren Zeit erst verpflichtend

geworden sind, gemessen, und damit wird sie wohl immer
bis zu einem gewissen Grad subjektiv ins Unrecht gesetzt.
Dabei kann doch das objektive Recht, ja die Notwendigkeit
solcher Beurteilungen nicht im Ernst in Zweifel gezogen
werden.

Das große Ereignis, unter dessen Schatten diese unsere
Geschichtsschreibung entstand, war die Katastrophe der beiden

Bruderreiche von 722 und 586. Es war damals mehr
geschehen, als daß die politische Form eines Volkes unter den
Schlägen der hochmilitarisierten Assyrer und Babylonier
zerbrach. Dies Ereignis von 722 und 586 hatte für unseren
Geschichtsschreiber eindeutig eine theologische Dignität. In ihm
war das Verwerfungsurteil Jahwes über die beiden Reiche
ausgesprochen. Seitdem stand die Heilsgeschichte über Israel
still. Und das ist eben die Situation, aus der heraus dieses
Geschichtswerk zu verstehen ist, sein «Sitz im Leben>, nach
dem wir so angelegentlich zu fragen gelernt haben: Es ist
geschrieben unter dem Druck und dem Grauen eines heilsge-
schichtslosen Raumes, in den sich diese Männer gestellt sahen.
Man wird einige der so laut vermerkten Mängel dieser
Geschichtsschreibung mit dieser in der Tat einzigartigen Situation

in Verbindung bringen müssen. Es mögen diesem Historiker

in solcher Lage vielleicht wirklich für manches Vergangene

nicht mehr die rechten Maßstäbe, das rechte Augenmaß
zur Verfügung gestanden haben. Aber das wiegt ja alles leicht;
ja es ist nebensächlich, denn es geht hier eigentlich nur um
eine theologisch vollmächtige Deutung der Katastrophe der
beiden Reiche. Wie konnte Gott, von dem Israel immer wieder



168 G. von Rad, Theologische Geschichtsschreibung im Alten Testament

so reiche Gnadenverheißungen zugesprochen bekommen hatte,
so ein furchtbares Gericht über sein Volk bringen? So haben
hier Männer die vergangene Geschichte ihres Volkes Seite um
Seite überprüft, und das Ergebnis war ein ganz eindeutiges:
An Jahwe hat's nicht gelegen, er hat in Geduld und Langmut
Jahrhunderte hindurch zugewartet; aber Israel hat seit vielen
Generationen Schuld und Untreue zu einer immer schwereren
Last angehäuft. So ist dieses düstere Werk entstanden als eine
Geschichtsschreibung der Buße; und es ist geschrieben in der
Hoffnung, spätere Geschlechter möchten aus ihr lernen, was
zu ihrem Frieden dient.

Mit dem bisher Gesagten ist nun allerdings die theologische
Kontur dieses Geschichtswerkes nur sehr im allgemeinen
umrissen. Seiner Substanz, seinem inneren theologischen Gefüge
kommen wir erst dann näher, wenn wir die Frage so stellen:
Wie wird hier eigentlich des näheren das Handeln Gottes in
der Geschichte dargestellt? Es könnte jetzt so scheinen, als
sei der Mensch in seiner Entscheidung zum Gehorsam oder
zum Ungehorsam der eigentliche geschichtsgestaltende Faktor;

und es ist das auch tatsächlich ausgesprochen worden.
Indessen liegt der Schwerpunkt doch wo ganz anders, nämlich
bei Jahwe. Er hat seine Gebote geoffenbart, im Falle des

Ungehorsams mit schweren Gerichten gedroht. Das war nun
tatsächlich eingetreten. Sein Wort war nicht leer, es war, wie
gerade unser Historiker gerne sagt: «nicht hingefallen»; es
hatte sich erfüllt. So besteht also ein geheimnisvolles
Korrespondenzverhältnis zwischen Gottes Wort und Geschichte in
dem Sinne, daß sein einmal in die Geschichte hineingesprochenes

Wort kraft seiner ihm eigenen Mächtigkeit unter allen
Umständen in der Geschichte zu seinem Ziele kommt. Dieses
Laufen des Wortes Gottes durch die Geschichte hin auf seine
Erfüllung zu, das ists, was unser Historiker eigentlich
verfolgt. Unsere deuteronomistischen Geschichtstheologen praktizieren

da zu einem guten Teil Gedanken, die die großen
Propheten ausgesprochen haben. Und für diese Propheten war ja
das Wort Jahwes etwas ganz anderes als eine sublime
spirituelle Mitteilung abstrakter Wahrheiten. Es war ihnen eine
Wirklichkeit, eine unbeschreiblich wirksame Macht, die dem

ganzen Geschichtslauf, in den es hineingeworfen war, seine



G. von Rad, Theologische Geschichtsschreibung im Alten Testament 169

Ausrichtung auf ein Eschaton, eine atemberaubende Gespanntheit

gibt. Jeremia wurde bei seiner Berufung entboten wider
Völker und Königreiche, zu entwurzeln und niederzureißen,
aufzubauen und zu pflanzen. Wie kann das dieser sensitive,
mehr leidensstarke als aktive Mann? Das kann er nur vermöge
des Wortes, das er gehorsam in die Geschichte hineinzusprechen

hat, und dort wirkt es dann wie «eine Akkumulation
latenter Energien» weiter.

«Ein Wort hat Jahwe wider Jakob gesandt, und es ist
niedergefallen auf Israel, und spüren soll es das ganzeVolk, die da
in Uebermut und hochfahrendem Sinn sprechen: Ziegelmauern
sind eingestürzt, mit Quadern bauen wir; Sykomoren sind
umgehauen, Zedern pflanzen wir» (Jes. 9, 8—10).

Wie einen Meteor, ja wie etwas sächlich Materielles sieht
der Prophet visionär das Wort einschlagen und dann eine
Reihe von Katastrophen auslösen. Von einem Inhalt, der
geistig zur Kenntnis zu nehmen wäre, ist hier überhaupt nicht
die Rede.

«Auf meine Warte will ich treten, will spähen und schauen,
was er mit mir reden wird. Da antwortete mir Jahwe und
sprach: Schreibe die Offenbarung nieder und grabe sie ein auf
Tafeln. Denn noch ist eine Frist der Offenbarung bestimmt,
doch sie hastet («keucht») zum Ende und trügt nicht. Wenn
sie verzieht, so harre ihrer; denn sie kommt gewiß und bleibt
nicht aus» (Hab. 2, 1—3).

Von solchen Vorstellungen her muß nun auch unser
theologisches Geschichtswerk in den Königsbüchern verstanden

werden, denn hier ist nun sozusagen ein ganzes Netz, ein
ganzes System einerseits von ausgesprochenen Weissagungen
und andererseits von ihren Erfüllungen in der Geschichte
ausgehreitet. Freilich, hier ist nichts in der hinreißenden Dramatik
prophetischer Rede ausgesprochen; es spricht vielmehr der
ruhige, reflektierte Theologe; aber das darf nicht darüber
täuschen, daß wir es genau mit der gleichen Sache zu tun
haben. Nur wenige Beispiele können hier angeführt werden:
Weissagung: Der Prophet Ahia von Silo weissagt, daß 10
Stämme von dem Reiche Salomos genommen werden, weil er
Jahwe verlassen und die Götzen angebetet hat (1. Kön. 11,
29 ff.). Erfüllung: Rehabeam reißt das Reich in die Katastrophe.

«Jahwe hat es aber so gefügt, um das Wort wahr zu



170 G. von Rad, Theologische Geschichtsschreibung im Alten Testament

machen, das er durch Ahia von Silo gesprochen hatte» (1. Kön.
12, 15b). Weissagung: Ein Prophet steht in Bethel auf und
verkündet: in Bethel wird ein Davidide — Josia mit Namen
— auf dem Altar die Höhenpriester schlachten und Menschengebeine

darauf verbrennen (1. Kön. 13). Erfüllung: Jahrhunderte

später verunreinigt der König Josia den Altar in Bethel
durch Verbrennung von Menschengebeinen «gemäß dem Worte
Jahwes, das der Gottesmann verkündet hatte» (2. Kön. 23,

16—18). Weissagung: Der Prophet Jehu ben Hanani verkündet,

daß Baesa, der von Jahwe zum Fürsten über Israel
erhoben war, gestürzt werden würde (1. Kön. 16, Iff.). Erfüllung:

1. Kön. 16,12, «so tilgte Simri das ganze Haus Baesas aus
nach dem Worte Jahwes, das er durch den Propheten Jehu
gesprochen hatte». — Und so weiter, bis zu dem Zusammenbrechen

der beiden Reiche unter den Schlägen der mesopota-
mischen Großreiche. Nachdem unser Historiker beim Untergang

Samariens 722 zunächst die alten Quellen hat sprechen
lassen, ergreift er selbst das Wort zu einem Epilog von düsterer
Großartigkeit:

«Das aber war geschehen, weil die Israeliten sich gegen
Jahwe ihren Gott versündigt haben sie taten Dinge, die
nicht recht waren und oh auch Jahwe sie durch die
Propheten verwarnen und ihnen sagen ließ: Kehret um von
euren bösen Wegen und haltet meine Gebote — sie gehorchten

nicht, waren halsstarrig wie ihre Väter... so verwarf denn
Jahwe das ganze Geschlecht Israels, demütigte sie und gab
sie in die Hände der Räuber, bis er sie von seinem Angesichte
verstieß» (2. Kön. 17, 7 ff.).

Und als 135 Jahre später auch Jerusalem unter dem
Ansturm Nebukadnezars in Flammen aufgegangen, der Tempel
bis auf den Grund entweiht und die Oberschicht des Staates
in schimpflicher Form in die Verbannung getrieben war, da
konnte wirklich ;jeder aufmerksame Leser dieses Buches es
wissen, daß hier ein von Gott in die Geschichte hineingesprochenes

Drohwort auf sein Ziel zugelaufen war, d. h. nun eben
«sich erfüllt» hatte. Sprachen wir von einem heimlichen
Korrespondenzverhältnis von göttlichem Wort und Geschichte, dem
unser Historiker nachgeht, so wäre das nun dahin zu ergänzen,

daß dieses von dem bevollmächtigten Gottesmann gesprochene

Wort in die Geschichte eingeht, es läuft dann in ihr



G. von Rad, Theologische Geschichtsschreibung im Alten Testament 171

sozusagen eine Strecke unterirdisch, um sich in ihr dann in
ein geschichtliches Faktum umzusetzen. Sagen wir kurz: es
wirkt im strengen Sinn des Wortes geschichtsschöpferisch.

Soweit liegen die Dinge klar: Gott hat Gebote geoffenbart,
die für den Menschen unverbrüchliche Gültigkeit haben, er hat
die Mißachtung dieser Gebote mit schweren Gerichten bedroht,
und das war nun eingetroffen. Indessen ist damit die Geschichtstheologie

der Königsbücher noch keineswegs zureichend
umrissen. Tatsächlich ist damit nur eine Seite skizziert. Besehen
wir die Darstellung der Ereignisse im Südreich genauer, d. h.
sonderlich die als spezifisch deuteronomistisch erkennbaren
Passagen, so fällt uns ein theologischer Hinweis auf, der in den
deuteronomistischen Zusätzen immer wiederkehrt.

Der schon oben genannte Prophet Ahia von Silo verheißt
dem Rehellen Jerobeam einen Teil des Salomonischen
Großreiches, doch der Stamm Juda soll den Davididen bleiben, «um
meines Knechtes David willen und um Jerusalems willen, das
ich erwählt habe, daß meinem Knechte vor mir allezeit eine
Leuchte bleibe» (1. Kön. 11, 32. 36). Von dem sehr ungehorsamen

König Abia sagt unser Historiker: «Aber um Davids
willen ließ ihm Jahwe eine Leuchte in Jerusalem» (1. Kön. 15,

4) und von dem ebenfalls schwer belasteten König Joram:
«Doch wollte Jahwe Juda nicht verderben um seines Knechtes
David willen, wie er ihm verheißen hatte, ihm für alle Zeit
eine Leuchte zu geben» (2. Kön. 8, 19).

Was ist das für ein merkwürdiges Wort von «der Leuchte»,
die Gott dem David zu gehen verheißen hat? Wir wissen genau,
welche der alten Traditionen Israels hier von unserem Historiker

aufgegriffen und für seine Gegenwart aktualisiert ist. Es
ist die Ueberlieferung von Jahwes Bund mit David, von jener
großen Verheißung, die dem Thron Davids in Jerusalem
beigelegt war (2. Sam. 7, 12 ff.). Damals hat Jahwe geruht, seine

Heilspläne an diese Dynastie und ihre fernsten Nachkommen
zu knüpfen. Dieser damals zu Davids Zeiten verkündete
Gottesspruch war den Späteren keineswegs in Vergessenheit
geraten; und sie wußten, daß er unter keinen Umständen hinfallen,

sozusagen von Gott liquidiert werden würde. Verweigerte
die Gegenwart die Erfüllung, so war sie von der Zukunft zu
erwarten. Also wieder ein von Gott in die Geschichte hinein-



172 G. von Rad, Theologische Geschichtsschreibung im Alten Testament

gesprochenes geschichtsschöpferisches Prophetenwort! Es war
ein Akt theologischen Gehorsams, wenn unser Historiker auch
mit ihm zu rechnen sich gezwungen sah und ihn als ein
theologisches Faktum seiner Geschichtstheologie eingeordnet hat.
Aber eine wie völlig andere Wirkung ging von diesem Gotteswort

aus! Sahen wir vorhin, wie das Drohwort der göttlichen
Heiligkeit auf den ungehorsamen Menschen, auf den ungehorsamen

Staat richtend wirkte, so ist von dem Heilswort der
Natanweissagung, dem Wort von der Leuchte, die David nach
göttlichem Ratschlüsse bleiben sollte, eine bewahrende, rettende
und vergebende Wirkung in der Geschichte ausgegangen. Wie
ein bewahrender Fürsprechengel ist dieses Verheißungswort
mit den Generationen durch die Geschichte gegangen und hat
das längst verdiente Gericht immer wieder «um Davids willen»
von dem Reiche abgehalten.

So rundet sich nun ein wichtiges Ergebnis. Wir haben es

mit einer Geschichtsschreibung zu tun, deren Augenmerk darauf

gerichtet ist, welchen Weg das von Jahwe in die Geschichte
hineingesprochene Wort genommen hat. Dieses von Jahwe
in die Geschichte gesprochene Wort wirkt unbedingt ge-
schichtsschöpferisch, aber geschichtsschöpferisch in doppelter
Gestalt: als Gesetz richtend und vernichtend, und als
Evangelium, d. h. in der sich ständig erfüllenden Nathanweissagung
rettend und vergebend. Auf diese doppelte, wechselseitig ge-
schichtsschöpferische Potenz führt unser Historiker die
Geschichte und den Ablauf der Geschichte der beiden Reiche
zurück.

Hier erhebt sich nun aber noch eine sehr naheliegende
Frage: Wie war es dann aber am Ende? War das Gnadenwort
am Ende doch das schwächere gewesen und ist es schließlich
doch von dem vernichtenden Gerichtswort aus dem Felde der
Geschichte geschlagen worden? Das tatsächliche Ende des
Reiches Juda um 586 scheint in diese Richtung zu weisen.
Und wirklich, keinem war es mehr als unserem Historiker
verwehrt, der furchtbaren Strenge des göttlichen Gerichtes
über das ungehorsame Volk etwas abzubrechen. Aber anderseits

konnte, 3a durfte er denn im Ernste glauben, daß Jahwes
Verheißung, daß «die Leuchte Davids» nun tatsächlich
erloschen sei? So meint man, das theologische Dilemma, in dem



G. von Rad, Theologische Geschichtsschreibung im Alten Testament 173

unser Historiker sich am Ende seines Werkes befand, mit
Händen greifen zu können. Nun lese man unter solchen
Voraussetzungen den einzigartigen Schluß dieses Geschichtswerkes,

seine letzten Sätze. Nachdem des langen von den entsetzlichen

Dingen, die sich bei der Vernichtung der heiligen Stadt
und des Tempels zugetragen haben, berichtet war, schließt
das Werk folgendermaßen ah:

«Im 37. Jahr der Wegführung Jehojachins, des Königs von
Juda, im 12. Monat, am 27. des Monats begnadigte Evil Mero-
dach, der König von Babel, Jehojachin, den König von Juda,
und befreite ihn aus dem Kerker jener legte seine
Gefangenenkleider ah und speiste ständig in seiner Gegenwart,
solange er lebte. Sein Unterhalt aber wurde ihm, soviel er
täglich bedurfte, bis an seinen Todestag von Seiten des Königs
gewährt» (2. Kön. 25, 37—39).

Gewiß, es ist hier nichts theologisch greifbar formuliert,
und das mag auffallen angesichts der sonst von unserem
Historiker geübten literarischen Technik. Offenbar lagen ihm
die Dinge noch zu nahe und waren einfach noch nicht zu
formulieren. In großer Verhaltenheit ist hier nur etwas
angedeutet, aber eben doch ein Ereignis genannt, das zeichenhafte
Bedeutung hatte, ein Faktum, an dem Gott, wenn es denn
einmal sein Wille sein sollte, wieder anknüpfen konnte. Jedenfalls

muß dieser Schlußpassus als ein Hinweis darauf
verstanden werden, daß es mit den Davididen, mit dem Haus
Davids doch noch nicht ein unwiderrufliches Ende genommen
hatte.

Es erübrigt sich nun für uns, auf die vielen unverständigen
und abwertigen Urteile einzugehen, die gegen diese wie
man gesagt hat: «fremdartige, ja abstoßende» Geschichtsschreibung

ausgesprochen sind. Ihr Verzicht, auf die großen
innergeschichtlichen Probleme einzugehen, ist nicht aus einem
einfachen Unvermögen Geschichte zu sehen und zu schreiben
zu erklären. Was unser Historiker darstellen wollte, war ja
vielmehr eine Geschichte des schöpferischen Gotteswortes und
nicht eigentlich eine politische Geschichte. Was ihn fesselte,
war das Funktionieren des Wortes Gottes in der Geschichte;
und es ist leicht zu sehen, daß die Beschränkung auf dieses
Thema nicht eine Schwäche ist. Vielmehr liegt in ihr ein
ungeheurer Anspruch: Nicht das, was gemeinhin die Geschichte



174 H. Bietenhard, Kirche und Synagoge in den ersten Jahrhunderten

mit Lärm erfüllt, nicht ihre weitschichtige immanente Problematik

sind für Israel entscheidend. Noch einmal: Wer nach
den gebüröt, den Großtaten der Könige fragt, der mag sie in
den Quellen nachlesen; für den sind die Königsbücher nicht
geschrieben. Entscheidend im letzten Sinne über Lehen und
Tod ist vielmehr Gottes in die Geschichte hineingesprochenes
Wort und die Stellungnahme des Menschen dazu.

Nur dieses Jahwewort also ist es, das dem Phänomen der
Geschichte Einheit und Zielstrebigkeit gibt, das die vielgestaltigen

Einzelerscheinungen vor Gott zu einem Ganzen
zusammenschließt.

Zusammenfassend ist zu sagen, daß die deuteronomistische
Geschichtsschreibung in geradezu klassischer Weise die
Vorstellung von der Heilsgeschichte entwickelt; Hinter diesem
Geschichtswerk steht eine gewaltige theologische Arbeit, und
von ihr ist in Israel zum erstenmal das Phänomen der
Heilsgeschichte begrifflich klar formuliert, nämlich als eines
Geschichtslaufes, der durch fortgesetzt hineingegebenes
richtendes und rettendes Gotteswort gestaltet und auf eine
Erfüllung zu hingeführt wird.

Göttingen. Gerhard von Rad.

Kirche und Synagoge
in den ersten Jahrhunderten.

Antrittsvorlesung in Bern am 13. Dezember 1947.

Eines der großen Probleme unserer Zeit ist die Judenfrage,
die gegenwärtig einen guten Teil der weltpolitischen Kräfte
in Anspruch nimmt. Fragen der Politik, der Humanität und
Ethik sind hier untrennbar und fast unentwirrbar miteinander
verknüpft. Dazu hat sich aber in den letzten Jahren immer
stärker gezeigt, daß die Judenfrage eine Frage von theologischer

Tiefe ist, zu deren Lösung die kirchliche Theologie
aufgerufen ist. Es hat sich ferner gezeigt, daß die Judenfrage eine
der entscheidenden Fragen für die Kirche ist, ja sie bildet für
diese eine Existenzfrage. Die Kirche und die Juden sind auf
merkwürdige und entscheidende Weise aufeinander bezogen.
So hebt in aller politischen Wirrnis unserer Tage auch das


	Theologische Geschichtsschreibung im Alten Testament

