
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 147

sei, der von einer Jungfrau geboren werden sollte, so bestreiten

die Juden im Mittelalter schlechthin die Möglichkeit einer
Jungfräulichen Gehurt.146 In der jüdischen Polemik wird auch
die Ironie und Satire als Kampfmittel nicht verschmäht, bis zu
jenen Wortspielen, mit denen Jesus, die Apostel, das Evangelium

verächtlich gemacht werden sollten.147 Eine grundlegende
Neuerung ist schließlich das Auftreten von hervorragenden
Konvertiten aus dem Christentum, die sich zu kämpferischen
Verteidigern jüdischer Glaubensüberzeugungen aufschwingen.

148

Die Uebereinstimmung jüdischer Argumente mit denen
christlicher Häretiker tritt immer häufiger auf. Um von den
alten, zum Teil vergessenen Häresien zu schweigen, wer
erkennt nicht die Vorboten dieser jüngeren «Häresie» in den

jüdischen Angriffen gegen die HeiligenVerehrung, gegen den
Bilderkult, gegen den Zölibat?

CMlly-Mazarin /France. Bernhard Blumenkranz.

Rezensionen.
[Werner Meyer, Der erste Brief an die Korinther, 1. Teil, Kap.

1—10, Gemeinschaft der Heiligen (Prophezei, Schweizerisches

Bibelwerk für die Gemeinde), Zürich, Zwingli-Verlag,
1947, XII, 377 S. Fr. 11.—.

Dem in der ThZ 1945/3 S. 232 f. angezeigten 2. Bande seiner
Auslegung des 1. Korintherbriefes hat W. Meyer (Pfr. in Küs-
nacht, Kt. Zürich) jetzt den 1. Band nachfolgen lassen. In
seinem Vorwort weist er darauf hin, daß der Ausleger von dem
Geist der apostolischen Liebe ergriffen sein müsse, da Liebe
nur durch Liebe ausgelegt werden könne, Liebe sei aber nie
ohne Ueberschwang. Daneben wird betont, daß die
wissenschaftliche Kleinarbeit nicht vernachlässigt worden sei, aber
«der Ruf der Stunde verlangt neben der an ihrem Orte
sinnvollen akademischen Beschäftigung mit der textlichen Urkunde
so etwas wie eine totale Auslegung», die den Auslegenden am
Werden der Kirche von heute beteiligt. Es kann wohl keine

146 Vgl. o. S. 135. 147 Vgl. o. S. 143.
148 Eleazar-Bodo, vgl. O.S. 1311; Vecelin, vgl. o. S. 132.

10"



148 Rezensionen

Frage sein, daß sich der Verf. damit in Kürze gegen Einwände
verteidigt, wie sie gegen den 2. Band in dieser Zeitschrift
vorgebracht werden mußten. Es sei darum der Besprechung des
1. Bandes ebenfalls in Kürze ein Wort zu der vom Verf. damit
angeschnittenen hermeneutischen Frage vorausgeschickt. Daß
die Auslegung eines neutestamentlichen Textes, ob im akademischen

Rahmen oder für die Gemeinde geschehend, niemals Sache
einer «Nüchternheit leidenschaftsloser Museumskühle» sein
kann, darüber sind wir uns wohl einig. Das Wort Gottes im NT
will nicht registriert, sondern gehört sein, und darum ist eine
wirklich stoffgemäße Auslegung nicht möglich, die sich von dem

auszulegenden Wort nicht auch angeredet und gefordert weiß.
Damit ist selbstverständlich gegeben, daß eine solche
Auslegung zwar je nach dem ihr innewohnenden Zweck
leidenschaftlicher beteiligt oder vorsichtiger suchend und forschend
vorgehen kann, aber ohne die «liebende Ergriffenheit des
Auslegers von dem Geiste, der in der apostolischen Korrespondenz
mit den Korinthern brandet» (Meyer), unmöglich ist, will sie
den Sinn der apostolischen Rede wirklich aufspüren. Aber
diese apostolische Rede ist nun einmal wie alles neutestament-
liche Zeugnis in der Sprache, der Gedankenwelt und
Vorstellungsform der Zeit der Apostel niedergeschrieben, und es gibt
darum keinen Zugang zu der apostolischen Rede ohne
Aufdeckung des geschichtlich gebundenen und begrenzten Sinnes
des apostolischen Wortes. Dieser Sachverhalt bedingt nicht
nur die Berücksichtigung der bisher geleisteten und die
Fortführung der historisch-philologischen Kleinarbeit, sondern
auch die Berücksichtigung der Tatsache, daß auch im
neutestamentlichen Zeugnis Aussagen und Vorstellungen vorhanden
sind, deren Sinn uns entweder vorläufig unzugänglich bleibt,
oder die wir uns nicht aneignen können, weil sie uns nicht
mehr als mögliche oder richtige Ausdrucksform des
neutestamentlichen Zeugnisses gelten können. Alle Auslegung des

NT, die das geschichtliche Menschenwort, in dem Gott reden
will, erhellen möchte, wird sich darum darüber klar sein müssen,

daß der Ausleger zunächst den Sinn der neutestamentlichen

Aussage in seiner geschichtlichen Ursprünglichkeit so

weit als möglich herauszustellen hat; und dieser Sinn darf



Rezensionen 149

auf keinen Fall durch das Hereintragen fremder Fragen und
Vorstellungen verfälscht werden, wobei sich der Ausleger
sowohl vor der Eintragung antiker nichtchristlicher wie späterer
christlicher oder nichtchristlicher Gedanken zu hüten hat. Und
wenn der Ausleger, was besonders bei einer für die Gemeinde
bestimmten Auslegung der Fall sein muß, den Text zu den
Problemen des Menschen von heute in Beziehung setzen will,
so ist besonders darauf zu achten, daß die weiterführende
Anwendung von der Herausstellung des vom neutestamentlichen
Verfasser Gemeinten deutlich unterschieden wird; denn der
Leser der Auslegung soll ja vom Ausleger darüber
unterrichtet werden, was der neutestamentliche Text ihm zu sagen
hat, und erst dann auch darüber, was der heutige Ausleger
dazu hinzuzufügen hat. Von diesen hermeneutischen Gesichtspunkten

aus wird darum die von Meyer geforderte
Heranziehung der Kirchengeschichte als des «Hauptinstruments der
Auslegung» und die von ihm erstrebte «totale Auslegung» zu
prüfen sein.

Daß Meyer die wissenschaftliche Auslegungsarbeit sorgfältig benutzt
hat, ist überall zu spüren; und daß er sich in den exegetischen
Einzelentscheidungen meistens Adolf Schlatter, in religionsgeschichtlichen Fragen

Hans Lietzmann anschließt, ist durchaus hegreiflich. Der Hinweis auf
einige weitere gute Kommentare wäre freilich wünschbar gewesen. Die
Uebersetzung ist im ganzen sorgfältig und verständlich, aber nicht frei
von problematischen Formulierungen (so steht für «der Herrscher dieser
Weltzeit» 2, 6 «der ,Archonten dieses Aeons' [= der geistigen Führungspotenzen

des jetzigen Weltsystems]»; hei der Wiedergahe von 4,19 «Achtung:

ich werde schnell zu euch kommen» ist das Wort «Achtung»
willkürlich eingetragen; in 7,5 «infolge eurer Unfähigkeit zur [innerehelichen]

Enthaltsamkeit» ist die Ergänzung in der Klammer exegetisch
kaum haltbar). Auch die schon beim 2. Band beanstandeten allzu
schlagzeilenartigen Ueberschriften kleiner Abschnitte finden sich hier wieder
(6,15—17 «Unzucht als Affe der Kommunion»; 7,1.2 «Ehe als
heilsgeschichtliche Arznei»; 7,26—-28 «Ledigkeit als militarisierte Lehensform»;
und die Ueberschrift zu 3,1—4 «Die Muttermilch der Kirche» ist ebenso
eine allegorische Umdeutung des schlichten Bildes von der Milchnahrung,
wie der Gedanke des «ewigen hohepriesterlichen Gebets» an 1,10,11
herangetragen ist). Doch sind das Stilfehler, die nicht schwer wiegen würden.

Was die eigentliche Auslegung anbetrifft, so ist es nur zu loben, daß
der Verf. sich bemüht, die Ausführungen des Paulus als Anweisung zur
Klärung der Fragen des Menschen und der Kirche von heute auszuwerten



160 Rezensionen

(so wird etwa zu 1,16 mit Recht betont, daß die Stellungnahme der
Kirche zur Frage der Kleinkindertaufe unabhängig gemacht werden sollte
von der Praxis der Urkirche; zu 5,11 wird darauf hingewiesen, daß Paulus

keinen Glauben kennt, der nicht den Lehenswandel verwandelt; und
besonders beachtlich sind die seelsorgerlichen Ausführungen zu Ehefragen

im Anschluß an Kap. 7). Aber leider hat der Verf. nur selten wie
bei den genannten Stellen Auslegung und Weiterdenken klar voneinander
getrennt. Nur allzu oft verfällt er in den Fehler, völlig fremde Gedanken

in den Text einzutragen. Das gilt schon insofern, als schlichten
Aussagen des Textes mehrfach ein ihnen fremder spekulativer Sinn unterlegt

wird (die Erwähnung des «Bruders Sosthenes» in 1, 2 veranlaßt die
Behauptung, daß zwei Zeugen die Minimalzahl einer Körperschaft Christi,
der Kirche, darstellten; das schlichte rrj èKK\r\oiq xT| oöop èv Kopivdw 1, 2

soll den Sinn haben «die Gemeinde, die ihren Bestand in Korinth hat»; die vor
den Aeonen verborgene und in Christus offenbar gewordene Weisheit 2, 7

wird beschrieben als «die bräutliche Kraft, die Ihm, dem aus der Kammer
herausgeschrittenen Helden und Bräutigam, Christus, die Braut aus der Welt
herausholt und an seine Seite heimführt»; wo Paulus von der Feuerprüfung
redet 3,13, wird es als ein «Einzelaspekt» der Aussage des Paulus bezeichnet,
daß «um Gott herum das ,Empyreum' (Dante), ein Ozean, eine Sphäre
reinen, lichten, klaren Feuers» ist; zu 10,17 heißt es, das Gleichnis für das

Blut Christi sei der Wein, «der den Weg des Leidens und Auferstehen®

ging in Kelterung und im Hochkommen durch die Gärung am 3. Tage»
usw. usw.). Liegen hier dem Paulus völlig fremde Spekulationen vor,
so zeigt sich an andern Stellen, daß der Verf. mittels altkirchlicher Alle-
gorese den Text umdeutet (an das Bild von der Milchnahrung, die die
Korinther allein vertrugen 3,2, wird im Anschluß an Clemens Alexan-
drinus die völlig abwegige Allegorese angeknüpft, daß das Kreuz Christi
eine mütterliche Geburt unter Schmerzen war: «Da gebar die Liebe Gottes

die Kirche, die Braut des Lammes, und nährt sie aus demselben
schöpferischen Opferquell mit Muttermilch»; und im Anschluß an Origenes
wird zu 10,4 zwischen dem angeschlagenen, Wasser spendenden Felsen
in der Wüste, den Paulus mit Christus gleichsetzt, und dem geschlagenen
Leib Christi eine Parallele hergestellt, die Paulus nicht kennt). Und
noch weiter gehen die Stellen, wo der Verf. ohne jeden Anhalt am Text
die kirchliche Trinitätslehre an Paulus heranträgt (2,10 «Das Gottesbild
des Paulus ist wundervoll trinitarisch» ; 3,23 «Die gehorsame, Christus
total unterhauptete Kirche spiegelt das innertrinitarische liebedurchglühte

Sohnesverhältnis Christi zum allmächtigen Vater»; vgl. zu 8,6)
oder eine ausgesprochen katholische Umdeutung des Paulus vornimmt (zu
3, 8 heißt es «die hierarchische Abstufung des kirchlichen Amts beginnt schon

in der Apostelzeit»; das Bild von der Rettung des schuldigen
Evangeliumsboten «wie durch Feuer» 3,15 wird dahin gedeutet, daß der Christ
durch ein endzeitliches Läuterungsfeuer hindurchmüsse; 7,40 wird der
Rat an die Witwen, sich nicht wieder zu verheiraten, so verstanden, daß

«die lebendige Kirche der einseitig zum Beten Berufenen» bedürfe; und



Rezensionen 151

10,16 heißt es gar, daß die Leiter der Gemeinde beim Herrenmahl in der
Epiklese den Heiligen Geist auf die Elemente und auf die Gemeinde
herabrufen). Kann an all diesen und vielen weiteren Stellen der Leser unmöglich

die wirkliche Meinung des Paulus von Eintragungen unterscheiden,
so müssen andere Ausführungen ihm als Niehttheologen überhaupt
unverständlich bleiben: an das Bild von dem Schauspiel, das die Apostel
Engel und Menschen darbieten 4,9, wird der Gedanke angeknüpft «Es
gab Neugierige, die ziemlich viel wissen wollten von der .Szene Gottes',
dem Zelt, das Gott in seinem fleischgewordenen Sohn auf Erden
aufgeschlagen hatte»; aber wer soll dieses Wortspiel von OKX\\r\ mit éaKfivujijev
Joh. 1,14 verstehen? Was soll der Leser mit dem in sich problematischen
Wortspiel vom Bischof als «Hüter der Herde, Pferch-Herr, Pfarrer»
anfangen? (zu 4,17—21). Und wie soll er begreifen, daß die Reflexion über
das Heiligtum des Neuen Bundes, das, «wie die Stiftshütte des alten, ein
unansehnliches .Seehunds-Fell' als irdische Bedachung» hat, eine allegorische

Anwendung von Ex. 26,14 ist, die freilich mit Paulus nichts zu
tun hat? (zu 4, 9). Und dazu kommt, daß auf Anstöße, die der moderne
Leser am Text bei einigem Nachdenken haben muß, überhaupt nicht
eingegangen wird (ob die Kirche wirklich das Recht hat, ein gefallenes
Glied dem Satan zu übergeben 5,1 ff., daß unsere weltgeschichtliche
Perspektive eine andere ist als die der Naherwartung des Paulus 7, 27, daß

wir allegorische Exegese des AT nicht so ohne weiteres gelten lassen
können wie Paulus 9,10, wird nicht erörtert; und die Gleichbewertung
von Ehe und Ehelosigkeit wird in 7,1 ff. ebenso eingetragen wie die nicht
magische Erklärung des Heiligkeitsbegriffs in 7,14, wodurch Fragen des

heutigen Lesers unerörtert wegfallen).

Angesichts all dieser problematischen Züge des Kommentars

kann eine kritische Würdigung, die sich an die Wahrung
der geschichtlichen Wirklichkeit des Textes gebunden weiß,
nicht anders urteilen, als daß hier keine zuverlässige Auslegung

für die Gemeinde geboten wird, und daß diese «totale
Auslegung» zwar viele gute Gedanken enthält, nicht aber dem
theologisch ungeschulten Gemeindeglied den biblischen Text
wirklich zuverlässig verständlich macht.

Zürich. Werner Georg Kümmel.

Willem Pieter Keijzer, Vinet en Hollande, Academisch proef-
schrift ter verkrijging van den graad van doctor in de letteren
en wijsbegeerte aan de Rijksuniversiteit te Groningen, bij
H. Yeenman en Zonen in Wageningen, 1941, 281 S.

Wohl in keinem Bereiche, ausgenommen die welsche
Schweiz und die protestantischen Kreise Frankreichs, hat



152 Rezensionen

Alexandre Vinet in solchem Maße Eingang gefunden wie im
niederländischen Protestantismus, und die Darstellung, die
Keijzer von diesen Einwirkungen gibt, gestaltet sich demgemäß

fast zu einem Ueberblick über die Kirchen- und Theologiegeschichte

dieses Protestantismus in den letzten hundert
Jahren.

Aus der Fülle des Gebotenen sei das Folgende herausgegriffen:

Bereits 1832 taucht Vinet im Briefwechsel Guillaume
Groens van Prinsterer auf und gewinnt auf ihn wie auf die
andern Führer der Erweckung entscheidenden Einfluß;
allerdings die Forderung der Trennung von Kißche und Staat lehnt
Groen van Prinsterer, der Vorkämpfer eines christlichen Staates,

ab und setzt sich daher in seiner Schrift: «Ongeloof en
Revolutie» von 1847 mit seinem verehrten Meister ernsthaft
auseinander. 1839 gab ein anderer Vertreter der Erweckung,
Justinus Jacob Leonhard van der Brugghen, unter dem Titel
«Redevoeringen over eenige godsdienstige Onderwerpen> eine
Anzahl von Vinets berühmten «Discours sur quelques sujets
religieux» in niederländischer UeberSetzung heraus; er folgte
Vinet auch in bezug auf das Freikirchenprinzip und führte
daher zum größten Leidwesen Groens 1857 als Minister die
Saekularisierung der Schule durch. Auch der große Erwek-
kungsprediger und Erweckungsschriftsteller Nicolaas Beets
zeigt sich in seinen seit 1848 erscheinenden «Stichtelijke Uren»
stark von Vinet beeinflußt. Aber aüch unter den Vertretern
einer liberalen Theologie findet der Waadtländer Beachtung:
1871 widmet ihm Allard Pierson eine eindringende Studie. Die
größte Wirkung jedoch dürfte Vinet auf Daniel Chantepie de

la Saussaye, den Vater des Religionshistorikers Pierre Daniel
Chantepie de la Saussaye, und die von ihm begründete «Ethische

Richtung» ausgeübt haben; in seinem 1863 erschienenen
Werk «Godsdienstige bewegingen van dezen tijd in hären
oorsprong geschetst» behandelt Daniel Chantepie de la Saussaye

Vinet, neben Hegel, Schleiermacher und Renan, als einen
der Väter der modernen Theologie. Von neuesten Arbeiten über
Vinet aus den Niederlanden seien genannt die 1919 erschienene
Studie des Utrechter Theologen Maarten van Rhijn: «Naar
aanleiding eener nieuwe Vinet-uitgave», das Werk des

Pädagogen P. Oosterlee «Alexandre Vinet als opvoeder» von 1929



Miszellen 153

und die Doktordissertation von G. G. Baardman über «L'œuvre
pédagogique d'Alexandre Vinet» vom Jahre 1939.

Das Material, das Keijzer zusammengetragen hat, ist
umfangreich und sehr wertvoll. Die Darstellung möchte man
übersichtlicher wünschen. Als Ergänzung seines Werkes darf die
1943 in der Lausanner «Revue de Théologie et de Philosophie»
erschienene Studie Jean Meyhoffers: «Quelques représentants
du Réveil hollandais; leur relation avec Vinet» genannt werden.

Basel. Ernst Staehelin.

Miszellen.
Alttestamentliche Wortforschung.

Der Personenname Age.
Der Personenname Age findet sich nur 2. Sam. 23,11 als der des Vaters

eines Helden Davids. Schon Septuaginta hat Asa, Agoa, Asga, Aga und
anderes daraus gemacht (die vollständigen Varianten des Namens bei
Brooke-McLean-Thackeray, The Old Testament in Greek zur Stelle), und
seine neueste Behandlung macht ihn zu einem Schulfall für hebräische
Lexikographie.

Die Wörterbücher fassen sich kurz. Gesenius-Buhl sagt gar nichts.
König läßt ihn ganz aus und berichtigt dieses Versehen auch nicht in
seinen «Nachträgen zur 2. und 3. Auflage». Fürst leitet den Namen von
arabisch 'aga'a ab und gewinnt so die Bedeutung «der Flüchtling», wozu
er den gleichbedeutenden Namen TirfeXoç aus 2. Tim. 1,15 stellt. Diese
Ableitung hallt in Briggs-Brown-Driver noch nach, wenn sie «fugitive» in
Klammern dazusetzen, aber auch ein Fragezeichen dabei machen; sie
halten offenbar — mit Recht — von dieser Abteilung nicht viel.

An sich kann 'âgé' ein gut semitisches Wort sein; daß der 1. und der
3. Radikal eines Wortes gleich sein können, zeigt nätan geben. Daß

gegen die Vokalfolge â-ê vollends nichts einzuwenden ist, zeigen Beispiele
wie kâbëd «gewichtig» und schâqëd «Mandelbaum». Das Wort ist auch in
der Tat gut semitisch; aber das ist bestritten worden.

In neuerer Zeit, in der das Mitanni (Messerschmidt, Bork, Gustavs)
erkannt und von B. Hrozny das Hethitische erschlossen wurde, wozu sich
zuletzt das Churrische langsam zugänglich machen läßt (die ältere Literatur

darüber gibt Benjamin Maisler, Untersuchungen zur alten Geschichte
und Ethnographie Syriens und Palästinas, 1930, S. 34, Anm. 2, den heutigen

Stand zeichnet etwa Wolfgang Feiler, Zeitschr. f. Assyriologie, Bd. 45,

1939, S. 216—229 und C. G. von Brandenstein, Zum churrischen Lexikon,
ebd., Bd. 46, 1940, S. 83—115), neigt man dazu, als semitisch schwerer
verständliche Wörter, besonders Namen, aus einer dieser Sprachen zu deuten.
So ist der Name des Hethiters Urija von Gustavs 1913 (Zeitschr. f. die at.liche
Wissenschaft, Bd. 33, S. 205) als hethitisch bezeichnet und von O. Schroeder


	Rezensionen

