Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 2

Artikel: Die judischen Beweisgriinde im Religionsgesprach mit den Christen in
den christlich-lateinischen Sonderschriften des 5. bis 11. Jahrhunderts

Autor: Blumenkranz, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877403

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

B. Blumenkranz, Die jidischen Beweisgriinde ... 119

Welten und Ablegen der Koérper und Aufhebung der Namen,
Selbigkeit wird sein der Erkenntnis wie der Hypostasen, und
in der volligen Wiederherstellung werden sie nur noch nack-
ter Geist sein. (XV) Und das Dasein der Geister wird dasselbe
sein wie ehedem, als sie noch nicht gesunken und abgefallen
waren, so dafl der Anfang dem Ende gleich ist und das Ende
des Anfanges Maflly (286 Test.).
Jerusalem. Hans Jonas.

Die jiidischen Beweisgriinde im Religionsgespriich
mit den Christen in den christlich-lateinischen

Sonderschriften des 5. bis 11. Jahrhunderts.

Der unvoreingenommene Leser, der sich wahllos einige
christlich-lateinische Sonderschriften zur Judenfrage sowohl
aus den ersten Jahrhunderten als auch aus dem Mittelalter
vor Augen fiihrt, wird unvermeidlich ihren wesentlichen Un-
terschied bemerken. Dies gilt schon betreffs ihrer Zahl; das
2., 3. und 4. Jahrhundert haben annéhernd die gleiche Menge
antijiidischer Schriften hervorgebracht wie die ungleich lén-
gere Epoche vom 5.bis 11. Jahrhundert.* Hier konnte die

1 Vgl. die in unserer unten genannten Arbeit ¢«Die Judenpredigt Augu-
stins» S.9 ff. gegebene Uebersicht der Sonderschriften zur Judenfrage bis
Augustin mit der hier zu bringenden Liste. — Man darf sich an unserem
Gebrauche der Bezeichnung antijiidischer Sonderschriften nicht stoBen. Wir
bezeichnen damit unterschiedslos bisweilen auch sehr verséhnlich gehal-
tene Texte, die jedoch insoweit als antijiidisch zu verstehen sind, als sie
der Mission unter den Juden dienen sollten.

Im folgenden gebrauchte Abkiirzungen:

Anspach-Vega =  S.Isidori Hispalensis Episcopi Liber de Variis Quae-
stionibus. Auctori restituerunt P. A.C.Vega et A.E.
Anspach, Escorial 1940.

CSEL =  Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum, Wien
1866 ff. (Bei Anzeige der kritischen Ausgaben des
CSEL unterlassen wir in der Regel den Verweis auf
den jeweiligen Herausgeber.)

Judenpredigt = B. Blumenkranz, Die Judenpredigt Augustins. Ein
Beitrag zur Geschichte der jiidisch-christlichen Be-
zichungen in den ersten Jahrhunderten, Basel 1946
(= Bd. 25 der Basler Beitrige zur Geschichtswissen-
schaft).



120 B. Blumenkranz, Die jiidischen Beweisgriinde

irrtiimliche Annahme entstehen, dafl die literarische Produk-
tion im allgemeinen dieser beiden Epochen gleich umfangreich
wire. Ein rascher Blick auf die lateinische Patrologie von
Migne belehrt im Gegenteil, dal der ersten Epoche (aus-
schliellich Augustin) etwa dreillig Bédnde entsprechen, der
zweiten etwa hundertzehn. Ist nun die Zahl der Schriften in
den ersten Jahrhunderten im Verhiltnis grifler, so haben jene
der spiteren Zeit den Vorzug grofleren Umfangs. Wir spre-
chen hier begreiflicherweise nicht von den Briefen und Pre-
digten, die zwangsldufig immer kurz sind. Wenn wir jedoch
andere literarische Erzeugnisse gleichen Inhaltes aus den
beiden Epochen vergleichen, so sehen wir, dal zum Beispiel
die Testimoniensammlung des Isidor von Sevilla? weit um-
fangreicher ist als der &hnliche Versuch Cyprians.?®

Die Zahl der anonymen Schriften ist im Altertum bedeu-
tend grofler; dies scheint ein Beweis fiir ihre gréflere Verbrei-
tung zu sein.*

M1, M2 =  Boninus Mombritius, Sanctuarium seu vitae sancto-
rum, editio princeps, Mailand ca. 1480; Neuauflage
besorgt von H. Quentin u. A. Brunet, Paris 1910.

Madoz = P.J.Madoz, Epistolario de Alvaro de Cordoba, Ma-
drid 1947.
MGH =  Monumenta Germaniae historica, Hannover und Ber-

lin 1826 ff. (Auch hier unterlassen wir den Verweis
auf den jeweiligen Herausgeber.)

PL = Patrologia, series latina, ed. Migne, Paris 1844 ff.
REJ = Revue des Etudes Juives, Paris 1883 ff.
TNA =  Thesaurus novus anecdotorum, hrsg. von E. Marténe

u. U. Durand, Paris 1717.
Turner = C.H.Turner, krit. Ausgabe des Tractatus contra Iu-
daeos des Maxim(in)us, Journ. of theol. Stud. 20
(1919) 293/310.
Die lateinischen Texte werden in verstindlichen Abkiirzungen angefiihrt.
Die Belegstellen werden ohne besondere Kennzeichnung des Wesens der
einzelnen Abschnitte in arabischen Ziffern angegeben. In () ist gewdhn-
lich die Fundstelle angezeigt; im gegebenen Fall wird durch = auf die
kritische Ausgabe hingewiesen. In der Regel ist die Einteilung in Migne
anerkannt. Die AT-Stellen sind nach der massoretischen Zihlung zitiert.

2 8. u S.129.

3 Testimonia ad Quirinum (PL 4, 675/780 = CSEL 3,1, 35/148). Dem
Vergleich diirfen natiirlich nur die zwei ersten Biicher, die allein gegen
die Juden gerichtet sind, unterzogen werden. 4 Vgl. Judenpredigt 1 f.



im Religionsgesprich mit den Christen. .. 121

Was nun die Darstellungsform anbetrifft, so finden wir,
dall dort die Juden hiufig gleichzeitig mit anderen Feinden
der Kirche bekdmpft werden.® Die fortschreitende Prizision
der theologischen Formulierungen hat zur Folge, daBl von den
Schriften mit mehreren Adressaten langsam Abstand genom-
men wird; die letzten Abhandlungen dieser Art stammen aus
dem Anfange des 6. Jahrhunderts. ®

Bemerkenswert ist, dall die echten Dispute unter den
Schriften des 5. bis 11. Jahrhunderts weitaus zahlreicher sind
als im Altertum.” Wenn auch natiirlich diese echten Dispute
von ganz besonderem Wert fiir die Kenntnis der jiidischen
Argumente sind, so diirfen wir dennoch — bei Gebrauch eini-
ger Vorsicht — auch die in den fiktiven Dialogen enthaltenen
Beweisgriinde fiir unsere Untersuchung heranziehen. Diese
Schriften, die eher zur Festigung des Glaubens der Christen
als zur Mission bei den Juden bestimmt waren, verzeichnen
dennoch zumeist gerade jene jiidischen Argumente (wenn
auch nur, um sie zu bekimpfen), die fiir die Ueberzeugung der
Christen am gefédhrlichsten waren.

Es wurde behauptet, der Dialog sei eine der typischen lite-
rarischen Formen der Sonderschriften zur Judenfrage aus den
ersten Jahrhunderten. ® Mit weitaus mehr Berechtigung kann
dies fiir die von uns gesichtete Zeit begriindet werden. ® Wenn

5 Z.B. von Kommodian, Laktanz, Prudentius. Wir sprechen auch dort
von Sonderschriften zur Judenfrage, wo den Juden nur einige Kapitel in
einem grolleren Werke gewidmet sind.

8 S, u S.126 f.; das Werk des Ildefonso von Toledo. De virginitate
perpetua sanctae Mariae adversus tres infideles ist kein echter mehrgeteil-
ter Traktat; s. u. S.130.

7 Aus der lateinischen Literatur der ersten Jahrhunderte besitzen wir
keinen einzigen echten Dialog. Aus dem Mittelalter sind schon die von
Gregor von Tours und von Gilbert Crispinus berichteten Dispute zu er-
wihnen; s. u. S.127 f. u. 133. Man denke auch an die briefliche Auseinander-
setzung von Eleazar-Bodo und Paul Alvarez von Cordova sowie von Vece-
lin und Heinrich; s. u. S. 1311

8 So z.B. A. Harnack, Die Altercatio Simcnis Iudaei..., in: Texte u.
Unters. 1,3 (1883) 74 f.; O.Zoeckler, Der Dialog, Beweis des Glaubens 29
(1893) 210.

9 Wir verweisen fiir unsere Epoche auf die Werke des Evagrius, die
Vita Sylvestri, die pseudo-augustinische Altercatio Synagogae et Eccle-
siae usw.



122 B. Blumenkranz, Die jiidischen Beweisgriinde

nun im Vergleich der antijiidischen Sonderschriften des Alter-
tums und des Mittelalters gar erst der Inhalt untersucht wird
und insbesondere der Platz, den sie der jiidischen Argumenta-
tion einrdumen, so erscheint der Unterschied besonders deut-
lich. Selten nehmen die jiidischen Beweispunkte solchen Raum
ein wie in der von uns untersuchten Epoche. Insbesondere
die Sonderschriften in Dialogform zeigen einen jiidischen Ge-
sprichspartner, der nicht nur kampflustig, sondern auch
kampferprobt ist. Er verfiigt nicht nur iiber eine genaue
Kenntnis des Alten Testaments; oft genug bezieht er seine
Zitate auch aus den neutestamentlichen Schriften, um seine
Gegner noch mehr zu verwirren. '

Die Begrenzungen, die wir unserer Arbeit auferlegt haben,
erfordern wohl eine Rechtfertigung. Wenn wir die Sonder-
schriften der ersten Jahrhunderte auller acht gelassen haben,
so findet dies darin seine Begriindung, dall das jiidisch-christ-
liche Religionsgesprich gerade der ersten Jahrhunderte hiu-
fig genug schon den Gegenstand fiir gelehrte Untersuchungen
geboten hat !, seltener jedoch das des Mittelalters.* — Die
strenge Scheidung der zwei sprachlichen Bereiche der lateini-
schen und griechischen Welt vollzieht sich friih genug, ins-
besondere auf theologischem Gebiet; beide zusammen zu be-
handeln, hiele der Geschichte Gewalt auferlegen.** Bei aller
politischen Zersplitterung der lateinischen Welt ist doch in-
nerhalb derselben ein stindiger Austausch der Ideen und

10 So jedenfalls der Mainzer Jude in der Disputatio des Gilbert Cris-
pinus, von dem gesagt werden konnte, dafl er «et litterarum nostrarum
bene sciens eraty (PL 159, 1005).

1 Wir verweisen auf die Bibliographie, die wir Judenpredigt 4 ff.
gegeben haben. Mit einiger Spannung erwarten wir die angekiindigte Ar-
beit von M. Simon, Verus Israel. Etude sur les relations entre chrétiens
et juifs dans I’Empire romain (im Druck).

12 Zu nennen sind: I. Loeb, La controverse religieuse entre les chrétiens
et les Juifs au Moyen Age en France et en Espagne, in: Revue d’Histoire d.
Relig. 17 (1888) 311/37; 18 (1888) 133/56; I.Lévi, Controverse entre un
Juif et un chrétien au XIe siécle, in: REJ 5 (1882) 238/45; H. Pflaum, Die
Religitse Disputation in der Europiischen Dichtung des Mittelalters, Genf-
Florenz 1935; unzuginglich blieb uns Ign. Ziegler, Religitose Disputationen
im Mittelalter, Frankfurt a. M. 1894,

13 Betreffs des Versiegens griechischer Bildung im Abendlande vgl.
P. Courcelle, Les lettres grecques en occident, Paris 1943.



im Religionsgesprdch mit den Christen .. . 123

Ueberlieferungen wahrzunehmen. Mit Recht diirfen wir sie
also bei einer Untersuchung vorliegender Art als ein Ganzes
betrachten.

Nicht nur, um den Stoff dieses Aufsatzes nicht ins Ueber-
reiche anwachsen zu lassen, sondern auch aus Riicksicht auf
die «Wasserscheidey, die im Beginn der Kreuzziige insbeson-
dere in bezug auf die sozialen Bedingungen der Juden liegt,
empfiehlt es sich, am Ende des 11. Jahrhunderts haltzumachen.
Ein rascher Blick auf die nachfolgenden christlichen Sonder-
schriften zur Judenfrage lehrt die griindlich verinderte Lage.
Der Jude, der bisnun héufig genug der Angreifer war, wird
fast ginzlich in die Verteidigungsstellung gedréngt. Von hier
weg datieren die Diskussionen iiber den Talmud mit allem
ihrem traurigen Gefolge von Biicherverbrennungen, Landes-
verweisungen, Pogromen...* Bezeichnend fiir die grund-
legende Haltungsédnderung ist es, dafl jene Disputation des
Gilbert Crispinus vom Ende des 11. Jahrhunderts **, in der der
jiidische Gesprichspartner stindig der Angreifer war, im
zweiten Drittel des 12. Jahrhunderts einen Ueberarbeiter oder,
richtiger gesagt, Zensor fand, der dieses Religionsgesprich
in einer neuen Form darbietet. Nicht nur hat hier der Jude
jede Angriffslust eingebiifit, sondern er mufl auch trotz seiner
stindigen Bereitschaft zur Annahme der christlichen Erkléi-
rungen die iibelsten Bescheltungen erdulden.

SchlieBlich haben wir noch zu begriinden, weshalb wir die
Kenntnis der jiidischen Beweispunkte aus der christlich-
lateinischen Literatur, nicht jedoch aus der jiidischen schop-
fen (was manchen im ersten Augenblick iiberraschen wird).
Wenn die jiidischen Beweisgriinde von den Christen kolpor-
tiert werden (sei es auch, um sie zu bekémpfen), so haben
wir die GewiBheit, dal diese Argumente tatsichlich dem
Gegner dargeboten wurden, dafl sie nicht blofles literarisches
Riistzeug, sondern im Kampfe benutzte Waffen waren. Die
schon durch ihre Sprache den Christen unzugéngliche Lite-
ratur der Juden war eher zur Befestigung im jiidischen

14 Vgl. I. Loeb, La controverse de 1240 sur le Talmud, REJ 1 (1880)
247. 15 S, u. S. 133,
16 S u. S. 1331



124 B. Blumenkranz, Die jiidischen Beweisgriinde

Glauben als zur direkten Bekimpfung des Christentums be-
stimmt. **

1.
Die christlich-lateinischen Sonderschriften des
5. bis 11. Jahrhunderts.

Welches sind nun die Sonderschriften, mit denen wir uns
hier zu beschiftigen haben? Im Nachstehenden seien sie zu-
mindest in Kiirze vorgefiihrt.

Aus dem Anfange des 5. Jahrhunderts stammt Augustins
Tractatus adversus Iudaeos *®, eine Predigt, die er nach 425
gehalten hat. Diese Schrift diente der indirekten Polemik
gegen die Juden, die nicht nur selbst der Mission der Kirche
widerstanden, sondern auch, insbesondere in Nordafrika,
eifrige Konkurrenten in der Werbung der Heiden waren.
Wenn auch Augustin nicht der Verfasser so zahlreicher
Schriften zur Judenfrage war, wie es sein Bio-Bibliograph
Possidius oder gar die nachfolgenden Jahrhunderte darstellen
wollten **, so hinterliel er uns doch noch eine weitere Pre-
digt ** und einen Brief *, die fiir uns hier von Interesse sind.

Ein Tractatus contra ITudaeos wurde fdlschlich dem Maxi-
mus von Turin zugeschrieben. ?* In Wahrheit ist sein Ver-
fasser der arianische Bischof Maximinus, der uns schon durch
Augustin bekannt ist.?* Vermutlich verfalite dieser seine
Schrift nach seiner Reise nach Nordafrika, wohin er zwecks
arianischer Propaganda Sigiswult begleitet hatte. ** Der Trak-

17 Eine Ausnahme gilt fiir die arabisch-jiidische Literatur. Hier man-
gelt es u. W. an modernen Untersuchungen zu unserem Thema, denen ge-
will bedeutende Entdeckungen vorbehalten sind. Die wesentliche Vor-
arbeit ist jedenfalls geboten durch M. Steinschneider, Polemische und apo-
logetische Literatur in arabischer Sprache, Leipzig 1877.

18 PL 42, 51/63. 18 Vgl. Judenpredigt 210.

20 Caill. 2, 11 (Miscellanea Agostiniana, Rom 1930, 1, 256 ff.).

2 Epist. 196 ad Asellicum Episcopum de cavendo Iudaismo (PIL 33,
891/9 = CSEL 57, 216/30.

22 Unter diesem Verfassernamen in PL 57, 793/806; ebenso bei Turner.
Vgl. die Collatio cum Maximino... (PL 42, 709/42).

2 Der Nachweis der Autorschaft des Maximinus ftir den Tract. c.
Tud. ist erbracht von Dom Capelle, Un homéliaire de I'évéque arien Maxi-
min, Rev. Bénéd. 34 (1922) 81/108.

28 Vgl. Prosper, Chronicon ad an. 427 (MGH, Auct. antiq. 9,471); Pos-
sidius, Vita Augustini 17 (PL 32, 471.).



im Religionsgesprdch mit den Christen .. . 125

tat stammt jedenfalls aus der Zeit nach 427, denn wir finden
dort Anklinge an die offentliche Diskussion mit Augustin
aus diesem Jahre.? Diese Schrift gewinnt durch ihren aria-
nischen Verfasser besondere Bedeutung; wir haben hier das
seltene Beispiel einer antijiidischen Schrift hiretischen Ur-
sprungs. *®

Um 440 verfalite Evagrius, ein gallischer Ménch, eine fik-
tive Diskussion: Altercatio Simonis Tudaei et Theophili Chri-
stiani. * Auch hier haben wir eine Schrift indirekter Polemik
gegen die Juden oder vielmehr ein Werk, das zur Glaubens-
festigung jener Christen dienen sollte, die jiidischen oder
judaisierenden Kinfliissen ausgesetzt waren. ?® Bei aller Ein-
falt, mit der Simon hier ausgestattet ist, erfahren wir doch aus
seinem Munde manchen jiidischen Beweisgrund.

Wenn auch die Vita Sylvestri * mancher Kritik in bezug
auf ihren dokumentarischen Wert ausgesetzt werden kann,
wenn insbesondere die darin ausfiihrlich dargestellte jiidisch-
christliche Disputation jedenfalls nicht in der geschilderten
Form stattgefunden haben kann, so liefert uns diese Schrift
doch einen wichtigen Beitrag zur Kenntnis der von den Juden
gebrauchten Argumente. Verfallt wurde diese Vita vermutlich
in Rom, in der zweiten Héilfte des 5. Jahrhunderts. 3* Beach-
tenswert ist an dieser Schrift auch die Verbindung von Wun-
dererzihlung und Bekehrungsbericht. **

Wir sagten zuvor, dall die auf Augustin folgenden Jahr-
hunderte ihn als Verfasser einer moglichst groflen Zahl anti-

% Vegl. Dom Capelle, op. cit. 105,

2 Im Vergleich kann nicht an Tertullian gedacht werden, dessen Ad-
versus Iudaeos aus der vormontanistischen Periode stammt; vgl. Juden-
predigt 9 u. Anm. 6.

27 PL 20, 1165/82 = CSEL 45. Die von A. Harnack in: Texte u. Unters.
1, 3 (1883) gebotene Ausgabe ist durch die des CSEL iiberholt.

2 Daher z.B. die Frage des Simon, ob Jesus niemanden beschnitten
habe (PL 20, 1173 = CSEL 45, 22).

20 M1 2, 279 vO ff. = M2 2, 508 ff.; die Disputation ist wiedergegeben
M1 2, 284 voff. = M2 2, 516 ff.

3 Vgl. W. Levison, Konstantinische Schenkung und Silvester-Legende,
in: Miscellanea Francesco Ehrle, Rom 1924 (= Testi e Studi 38) 181.

3 Ueber den polemischen Zweck zahlreicher Wundererzihlungen, die
hiufig mit der Bekehrung der in ihnen erwihnten Juden enden, handeln
wir in einem demnéichst in der REJ erscheinenden Aufsatze.



126 B. Blumenkranz, Die jiidischen Beweisgriinde

judischer Schriften darstellen wollten. So wurde ihm die
Autorschaft der Altercatio Synagogae et Ecclesiae *® zuge-
schrieben, die jedenfalls aus der Zeit zwischen 438 und 476
stammt. ** Das Ursprungsland ist schwerer zu bestimmen,
vermutlich ist es Spanien oder Gallien, jedenfalls ein Bereich,
das erst jlingst in die «Romaniay aufgenommen worden ist. 3
Wir haben hier die erste Schrift, die fiir Juden und Christen
stindig die symbolische Bezeichnung Synagoge und Kirche
verwendet. *® Diese Neuerung war berufen, in der Folge reich-
liche Nachahmung zu finden * und auch die kirchliche Kunst
ausgiebig zu beeinflussen. ¥ Diese dialogisierte Schrift eignete
sich vorziiglich zur szenischen Darstellung; so finden wir sie
auch im geistlichen Schauspiel des Mittelalters verwendet. *®

Eine andere pseudo-augustinische Schrift, der Contra
Iudaeos, paganos et Arianos sermo de symbole *, fand ein
gleich reiches Fortleben. Die Kapitel, die darin den Juden ge-
widmet sind, bilden eine der wurspriinglichsten Formen des
mittelalterlichen Theaters.* Kine gekiirzte Form dieser
Schrift figurierte in zahlreichen Predigtsammlungen, die fiir

32 PL 42, 1131/40.

33 Vgl. J. Juster, Les Juifs dans I’'Empire Romain, Paris 1914, 1, 74
Anm. 1. Mit géinzlich unzureichenden Griinden versucht G.Segui Vidal, La
carta-enciclica del Obispo Severo, Palma de Majorca 1937, 67 ff., die Alter-
catio als aus dem Jahre 418 stammend nachzuweisen.

3% Darum wirft die Synagoge der Kirche vor, dafl sie noch nach bar-
barischer Art lebte, als jene schon romisches Biirgerrecht besall und Kriege
fiihrte (PL 42, 1131).

35 Fallweise finden wir diese Bezeichnungen schon seit Ambrosius.

3 So von Caesarius von Arles, serm. 104, De comparatione ecclesiae
et synagogae (krit. Ausg. G. Morin, Maredsous 1937 ff., 1, 412 ff.); Gilber-
tus (?), Disputatio Ecclesiae et Synagogae (TNA 5, 1497/1506); eine
noch ungedruckte Altercatio ecclesiae contra Synagogam fanden wir in der
Londoner Hs. Brit. Mus. Cott. Titus D XVI, f* 70 ff. In einigen Hss. des
Liber Floridus findet sich ein kurzer Traktat De bona arbore et mala:
Arbor bona: Ecclesia fidelium — Arbor mala: Synagoga; vgl. L. Delisle,
in: Notices et Extraits des mss. de la B. N. 38 (1903).

37 Vgl. P. Weber, Geistliches Schauspiel und kirchliche Kunst, Stutt-
gart 1894.

38 Vgl. K.Young, The Drame of the Medieval Church, Oxford 1933,
2, 192 1.

% PL 42, 1117/30.

% Vel. K. Young, a.a. 0.2, 125 ff.,, 138 {f.



im Religionsgesprdich mit den Christen.. . 127

die Weihnachtszeit bestimmt waren.** Diese Predigt diente
vermutlich zur letzten Unterweisung der Katechumnen knapp
vor der Taufe, um sie gegen die Angriffe der Juden, Heiden
und Héretiker zu wappnen. Sie ist im ersten Drittel des 6.
Jahrhunderts vermutlich in Spanien verfafit worden.* Auf
dieses Land, in dem der Manichdismus gleichzeitig mit dem
Arianismus lange genug eine Gefahr fiir die Kirche gebildet
hat, deutet die Polemik mit diesen Héiresien. *®

In einer weiteren pseudo-augustinischen Schrift, dem Ad-
versus quinque haereses sermo *, besitzen wir eines der letz-
ten Beispiele der mehrgeteilten Traktate. Wir sagten schon
einleitend, dafl diese Form der polemischen Schriften mit fort-
schreitender Prézision der theologischen Ausdrucksweise
zum Verschwinden berufen war.* Auch diese Schrift stammt
vermutlich aus dem ersten Drittel des 6. Jahrhunderts aus
Gallien. *¢

Der Vollstindigkeit halber erwidhnen wir auch die zwei
Predigten des Caesarius von Arles, die eine De comparatione
ecclesiae et synagogae * und jene andere, welche von der in
der antijiidischen Polemik vielbenutzten Parabel vom ver-
lorenen Sohn ausgeht %, De filio prodigio et de illo qui semper
cum patre fuit?®, vermutlich aus der Zeit von nach 429.°%°
Unsere Ausbeute an jiidischen Argumenten ist in diesen Pre-
digten jedenfalls unerheblich.

Gregorius von Tours hinterliel uns keine Sonderschrift

2 Vgl. K. Young, a.a. 0.2, 125 ff.

2 Vgl. P. Wiegand, Die Stellung des apostolischen Symbols..., in:
Stud. z. Gesch. d. Theol. u. d. Kirche 4,2 (1899) 53.

4 Der Fortbestand dieser Hiresien in Spanien wurde besonders ge-
fordert durch den regen Austausch mit Nordafrika.

4 PI1,42,1101/16.

4 Vgl. 0. S.121. Gerade dieser Traktat liefert den deutlichen Beweis in
diesem Sinne; der Verfasser befiirchtet, dall nicht der eine Hiretiker
gegen ihn ausspielen will, was er einem anderen gegeniiber erklirt hat,
a.a. 0.7 9 (PL 42, 1112).

%8 Aus den gleichen Griinden wie oben.

27 Serm. 104 (krit. Ausg. G. Morin, Maredsous 1937 ff., 1, 412/16).

%8 Vgl. B. Blumenkranz, La parabole de ’enfant prodigue chez Saint-
Augustin et Saint-Césaire d’Arles, Vigiliae Christianae 2 (1948).

% Serm. 163 (a.a. 0.2, 631/5).

% Nach dem Konzil von Orange.



128 B. Blumenkranz, Die jidischen Beweisgriinde

zur Judenfrage, aber, was fiir unsere Untersuchung weit
wertvoller ist, in einem Kapitel seiner Historia Francorum *
den getreuen Bericht eines Disputs, den er mit Priscus, einem
Hoflieferanten des Konigs Chilperic, im Jahre 581 hatte.

Das Rundschreiben des Bischofs Severus von Minoreca, die
Epistula de virtutibus ad Iudaeorum conversionem *, wird ge-
wohnlich dem Jahre 418 zugeschrieben.® Wir hatten schon
anderen Orts unseren Zweifel an der Echtheit dieses Doku-
ments gedulert. ®* Als vorldufiges Ergebnis unserer weiteren
Beschéftigung mit diesem Text glauben wir, diese Schrift dem
Anfange des 7. Jahrhunderts zuweisen zu koénnen. Um diese
Zeit erlebte Spanien eine Art versteckter Polemik unter den
Fiihrern der Kirche iiber die Behandlung, die den Juden an-
gedeihen zu lassen wire. Die «geméBigte Richtungy, vertreten
durch Isidor von Sevilla, befiirwortete die Methode einer ge-
duldigen Bekehrung durch Wort und Schrift. Der Bischof
Braulio von Saragossa kann fiiglich als Vertreter der «radi-
kalen Richtung» angesehen werden; ging er ja so weit, dem
Papste Honorius I. Vorhalte zu machen, weil er den Juden
gegeniiber zu groBe Nachsicht walten lieB.* Den Ausschlag
hatten schlieBlich die Befiirworter der Zwangsmalnahmen,
und die spanischen Konzile vermehrten stindig das Arsenal
der kanonischen Bestimmungen, die den Juden die Religions-
freiheit immer mehr rauben sollten.®® Ein anonymer Chro-
nist kennzeichnet diese Haltung sehr treffend mit den Worten:
¢«Die Juden wurden durch die Gewalt zum Glauben an Chri-
stus berufen.» ¥ Mit gleichen frommen Liigen ist der er-
wihnte Brief des Severus von Minorca gefiarbt; die Gewalt-

51 Histor. Franc. 6, 5 (PL 71, 373/5 = MGH, Ser. rer. Merov. 1, 427 ff.).

52 PL, 20, 731/46 u. 41, 821/32 = G. Segui Vidal, La carta-enciclica del
obispo Severo, Palma de Majorca 1937, 149/85.

53 Jedenfalls dem Anfange des 5.Jahrhunderts; vgl. G.Segui Vidal,
a.a. 0. 11f. 52 Judenpredigt 57 f.

5% Epist. 21 (PL 80, 669; die krit. Ausgabe der Briefe Braulios, be-
sorgt von J, Madoz, Madrid 1941, blieb uns unzuginglich).

5 Tnsbesondere das 6. Konzil von Toledo (638); vgl. Mansi, Concil.
ampl. coll. 10, 659 ff.; 8. Konzil von Toledo (654); vgl. Mansi, a.a. O. 10,
1206 ff., 12. Konzil von Toledo (681); vgl. Mansi, a. a. 0. 11, 1023 £f.

57 Anon. Cordub., Continuatio Hispana (in bezug auf Sisebuth; MGH,
Auct. Antiqu. 11, 339).



im Religionsgesprdch mit den Christen ... 129

malinahmen der Christen, insbesondere die Verbrennung der
jiidischen Synagoge, werden verschimt und versteckt er-
wiahnt und die schlielliche Bekehrung der Juden als Ergeb-
nis von Wundererscheinungen dargestellt. Bezeichnend ist der
Satz, der von den Versuchen religitser Disputationen zwi-
schen Christen und Juden berichtet: «Theodor (das Oberhaupt
der Juden) diskutierte kiihn iiber das Gesetz und ironisierte
und verdrehte alles, was ihm eingewandt wurde. Als das Volk
der Christen sah, dall es mit Worten nicht siegen konnte, bat
es den Himmel um ein Wunder.» ® Wir sehen, die im
Briefe des Severus geschilderten Zustinde und die von den
Christen daraus gezogenen Folgerungen entsprechen in iiber-
raschender Weise den KEreignissen in Spanien im 7. Jahrhun-
dert. Diese literarische Féalschung hatte den deutlichen Zweck,
den Befiirwortern der Gewaltmallnahmen gegen die Juden das
Argument einer <historischeny Parallele zu liefern.

Isidor von Sevilla hingegen, wir erwadhnten es zuvor, ver-
suchte die Juden durch Ueberzeugung zu gewinnen. Hiezu
verfalite er etwa um 633 den umfangreichen Traktat De fide
catholica ex veteri et novo testamento contra JIudaeos.®
Diese Schrift bewahrte durch das ganze Mittelalter einen un-
verminderten Erfolg, wenn nicht zur Bekehrung der Juden,
g0 doch in der christlichen Literatur. Aus dem 8. Jahrhundert
stammt eine althochdeutsche Uebersetzung ®, im 12. Jahr-
hundert wird dieser Traktat in die Sammlung des Liber Flori-
dus aufgenommen. *

Noch eine andere Schrift zur Judenfrage hat Isidor von
Sevilla zum Verfasser. Seiner Feder entstammen die Quaestio-
nes adversus Iudaeos et ceteros infideles 2, die fdlschlich Ra-
ban Maurus zugeschrieben wurden. % Diese Schrift diirfte im

% PI, 20, 737 u. 41, 826 = G. Segui Vidal, a. a. 0. 162.

5 PL 83, 449/538.

80 Vgl. K. Weinhold, Die althochdeutschen Bruchstiicke..., in: Biblio-
thek der #lt. deutschen Liter. Denkmiler 6 (1866); G. A. Heuch, De Fide
catholica. Der althochdeutsche Isidor, in: Quellen u. Forsch. 72 (1894).

8 Vgl. die Beschreibung der Hss. des Liber Floridus durch L. Delisle,
in: Notices et extraits des mss. de la B.N. 38 (1930).

%2 TNA 5, 401/594 = Anspach-Vega.

8 Unter diesem Verfassernamen in TNA, und auch in sdmtliche Patro-
logien und Literaturgeschichten iibernommen.



130 B. Blumenkranz, Die jiidischen Beweisgriinde

Sinne des Verfassers wohl den frischbekehrten Juden, die es
oft genug nur dulerlich waren, zugedacht gewesen sein und
sollte sie gegen das Nachleben der alten Glaubensiiberzeu-
gungen sichern.

Der von Isidor eingeschlagene Weg der Judenbekehrung
wird auch von Ildefons von Toledo beschritten. Sein Werk
De virginitate perpetua sanctae Mariae® trigt ohne ge-
niigende Berechtigung den Untertitel: Adversus tres infideles.
Die zwei Ungldubigen, denen er die ersten Kapitel widmet,
sind Jovinian und Helvidius. Doch haben diese zwei Héreti-
ker vom Ende des 4. Jahrhunderts schon lingst keine Gefolg-
schaft mehr unter den Christen. Die Erkldrung ist einfach die,
dafl Ildefons auf der Suche nach literarischen Vorlagen zur
Bekéampfung der jiidischen Zweifel an der Jungfriulichkeit
Marias auf die Schriften des Hieronymus gegen Helvidius und
Jovinian stief. ®® So bezog er von seiner Quelle nicht nur
Titel des Werkes und Stoff gegen die Juden, sondern iiber-
nahm gleichzeitig auch iiberfliissigerweise die Angriffe gegen
jene lingst vergessenen Ketzer.

Der Nachfolger Ildefonsos im Bischofssitze von Toledo,
Julian, verfafite im Jahre 686 die antijiidische Schrift De com-
probatione aetatis sectae.® So wie Ildefonso, so geht auch
er weit iiber die Titelsetzung hinaus und bekimpft noch
manche andere jiidische Einwéinde neben jenem, wonach das
sechste Zeitalter noch nicht angebrochen wire. Julian be-
schrinkte sich nicht auf literarische Bekdmpfung der Juden,
sondern nahm auch an der Ausarbeitung der anti-jiidischen
Gesetzgebung einen hervorragenden Anteil. *

Erst etwa eineinhalb Jahrhunderte spéter finden wir die
Fortsetzung in der Reihe der antijiidischen Sonderschriften.
Mit besonderem Nachdruck bekéampfte Agobard, Bischof von
Lyon, die Juden, die er mancher iibler Machenschaften zeiht,
deren EinfluBl auf die Christen er aber vor allem fiirchtet.

% PL 96, 53/102.

% Hieronym., De perp. virg. b. Mariae adversus Helvidium (PL 23,
183/206) ; Adversus Iovinianum (PL 23, 211/338). % PL, 96, 537/86.

67 Vgl.  Paul a Wengen, Julianus Erzbischof von Toledo, St.Gallen
1891, 30/9.

88 Vgl, Th. Reinach, Agobard et les Juifs, REJ (Actes et Conférences)



im Religionsgespr&'ch mit den Christen ... 131

Die fiinf Schriften, die von den Juden handeln und die in den
Jahren 824 bis 828 geschrieben wurden, sind (in der Reihen-
folge ihrer Entstehung): zwei Briefe an die Palastvorsteher
Ludwigs des Frommen, De baptismo iudaicorum mancipio-
rum *; zwei Denkschriften, die an Ludwig den Frommen ge-
richtet sind, De insolentia Tudaeorum und De iudaicis super-
stitionibus 7°; schlieBlich ein Brief an seinen Kollegen im Bi-
schofsamt, Nibridius von Narbonne, De cavendo convictu et
societate Tudaeorum.” Vermutlich war die Zahl seiner anti-
jiidischen Schriften noch grofler; jedenfalls hat er gegen sie
zahlreiche heftige Predigten gehalten, wovon ein Bruchstiick
im De insolentia Iudaeorum iiberliefert ist.”? Besondere Be-
deutung gewinnt Agobard durch Anwendung gegen die Juden
einer sonst geldufigen Methode in theologischen Streitigkeiten:
er liefert als erster eine Sammlung von <«Auctoritates» zur
Judenfrage, Awusspriiche von Kirchenvitern, Konzilsbe-
schliisse usw. Von schwerwiegender Folge war eine andere
Neuerung, die Agobard in den christlichen Kampf gegen die
Juden einfiihrte: die Angriffe gegen den Talmud. Mit Recht
kann er als Vorlaufer all jener Vorwiirfe gegen die «Gottlosig-
keiteny des Talmuds gelten, Vorwiirfe, die im Jahre 1240 die
erste Disputation iiber den Talmud veranlafliten und seither
kaum mehr verstummt sind. ”®

Ein Dokument, das unmittelbar dem tatséichlich geiibten
Religionsgespréich entstammt, ist der Briefwechsel des Elea-
zar-Bodo mit Paul Alvarez von Cordova.” Eleazar, besser
bekannt unter seinem christlichen Namen Bodo, war Kaplan
am Hofe Ludwigs des Frommen. Vom Judentum angezogen,
jedoch angesichts der Unmoglichkeit, in Frankreich selbst der
Kirche den Riicken zu kehren, schiitzt Bodo eine Pilgerfahrt
nach Rom vor. Als er die Erlaubnis zu dieser lingeren Reise
erhalten hat, wendet er sich in Wirklichkeit nach Spanien,

50 (1905) LXXXI ff.; Fr. Wiegand, Agobard von Lyon und die Judenfrage,
in: Festschrift fiir den Prinzen Lauitpold..., Erlangen 1901, 221/50, blieb
uns unzuginglich.

% PL 104, 101 ff. u. 174 ff. " PL 104, 69 ff. u. 77 ff.

1 PL 104, 107 ff. 2 De insol. Tud. 3 (PL 104,87 f.).

% Vgl. I. Loeb, La Controverse de 1240 sur le Talmud, REJ 1 (1880)
247. ™ Alvar. Cord., Epist. 14/21 (PL 121, 478/83 = Madoz 211/81).

g%



132 B. Blumenkranz, Die jiidischen Beweisgriinde

wo er im Jahre 838 das Judentum annimmt.” Paul Alvarez
von Cordova, ein gelehrter Christ, wenn auch nicht geistlichen
Standes, versucht nun im Jahre 840, Eleazar-Bodo von seinem
«Irrtumy zu bekehren. Der Briefwechsel ist uns leider nicht
vollstindig erhalten geblieben: ein Besitzer der einzigen
Handschrift hatte geglaubt, ein frommes Werk zu verrichten,
indem er jene Handschriftseiten, auf denen die Briefe Eleazar-
Bodos niedergeschrieben waren, ausradierte oder -einfach
wegschnitt. Zum Gliick 148t sich aus den Antworten des Al-
varez das Wesentliche der jiidischen Argumentation wieder
herstellen.

Der Nachfolger Agobards in Lyon, Amulo, setzt im Liber
contra Iudaeos™ aus dem Jahre 846 das Werk seines Vor-
gingers und Meisters fort, ja bezieht von ihm die Mehrzahl
der Ideen und stellenweise sogar ganze literarische Entwick-
lungen. Das Werk ist reichlich disparat; die zahlreichen Wie-
derholungen lassen vermuten, dal} es in aller Eile aus einer
Anzahl von Predigten zusammengestoppelt worden ist. Lange
Zeit wurde irrtiimlicherweise Raban Maurus als Verfasser
dieser Schrift angesehen.

Am Anfange des 11.Jahrhunderts ereignet sich wieder
eine Aufsehen erregende Bekehrung eines christlichen Geist-
lichen. Vecelin, Kaplan am Hofe des Herzogs Konrad, nimmt
im Jahre 1005 das Judentum an. Auf einen polemischen Brief,
den er in Umlauf setzte, antwortete ihm im Auftrag des
Kaisers Heinrich II. dessen Hofkaplan Heinrich. Die voll-
stindige Antwort und ein Auszug aus dem Briefe des Vecelin
sind uns von Albert, einem Monche aus Metz, in seinem lokal-
chronistischen Werke De diversitate temporum iiberliefert.””

Aus dem literarischen Nachlasse Fulberts von Chartres,
der von 1006 bis 1028 den Bischofsstuhl dieser Stadt innehatte,
besitzen wir einen Tractatus contra Iudaeos.”™ In Wahrheit
haben wir es hier nicht mit einer einzigen Schrift, sondern
mit einer Aneinanderreihung von drei Predigten zu tun. Dies
erkldart die hadufigen Wiederholungen.

" Vgl. M. Kayserling, Eleasar und Bodo, Monatsschr. f. Gesch. u. Wiss.

d. Judent. 9 (1860); Madoz 56/61.
% PL 116, 141/84. 7 De diversit. temp. 2, 22/4 (PL 140, 484/90).

7 PL 141, 305/18.



im Religionsgesprdch mit den Christen ... 133

Um das Jahr 1070 entspricht Petrus Damiani der von Ho-
nestus an ihn gerichteten Aufforderung wund verfalit den
Antilogus contra Iudaeos.” Honestus war von diesem Werk
nicht restlos befriedigt. So versucht es Petrus Damiani, in
einer neuen Schrift, dem Dialogus inter [udaeum requirentem
et christianum respondentem *°, besser zu treffen. Aber auch
hier finden wir keine grofle Ausbeute fiir unsere Untersu-
chung. Der Verfasser kannte wahrscheinlich die Juden iiber-
haupt nicht und ihre Argumente sehr wenig. Ja er zweifelt
selbst an dem Nutzen eines solchen Unternehmens und
schligt Honestus vor, statt sich gegen die Juden zu wenden,
«die schon fast vollstindig von der Erde verschwunden sind>»,
lieber die Uebelstinde unter den Christen zu bekdmpfen. ®

Am Ende des 11. Jahrhunderts angelangt, haben wir nun-
mehr noch jene Sonderschrift zur Judenfrage vorzufiihren,
die wir schon einleitend erwihnt haben, die Disputatio Iudaei
et christiani de fide christiana des Gilbert Crispinus.® Gil-
bert Crispinus, Abt von Westminster, hat diese Schrift wahr-
scheinlich in der Zeit zwischen 1093 und 1097 verfalt. ®* Wir
haben hier das wahrheitsgetreue Protokoll einer tatsdchlich
stattgefundenen Diskussion mit einem Juden aus Mainz. Der
judische Gespriachspartner bietet in dieser Disputation so
ziemlich die Summa der jiidischen Einwinde gegen das Chri-
stentum. In keiner anderen christlich-lateinischen Schrift
finden wir diesen Einwénden so uneingeschrinkt Raum ge-
boten. Die unmittelbar auf die Verfassung der Schrift folgen-
den Dekaden wullten noch solche Sinnesgrofie zu schitzen
und bereiteten dem Werke des Gilbert Crispinus die verdiente
Verbreitung.

Im Bereiche der jiidisch-christlichen Beziehungen sind die
Wechselbeziehungen zwischen literarischer Produktion und
politischer Entwicklung besonders fiihlbar. Wihrend anders-
wo die christlichen Schriftsteller durch ihre Werke willent-
lich oder unwillentlich die gesetzliche Lage der Juden (zu-

7 PL 145, 41/58. 8 PIL, 145, 57/68.

8 Antil. ¢. Tud., praef. (PL 145, 41).

8 PL 159, 1005/36; eine krit. Ausgabe haben wir in Arbeit.

8 Vgl. B. Blumenkranz, La Disputatio ... de Gilbert Crépin. L’esquisse
d’une histoire du Texte, Rev. du Moyen-Age lat. 3 (1948) (im Druck).



134 B. Blumenkranz, Die jiidischen Beweisgriinde

meist ihre Entrechtung) beeinflullten, wurde hier eine Schop-
fung, sobald ihre Geisteshaltung den politischen Umstéinden
nicht mehr entsprach, zum Vergessenwerden verurteilt. Mit
der Mitte des 12. Jahrhunderts bricht der Verbreitungserfolg
der Disputatio des Gilbert Crispinus ab.* Aus der gleichen
Zeit, zwischen 1123 und 1148, stammt nun auch jene litera-
rische Verwertung der Disputatio, die gewill nie die Zustim-
mung des Abtes von Westminster gefunden hétte: ein Student
aus dem Kreise um Uvo von Chartres oder Anselm von Laon
iiberarbeitete das urspriinglich lebensechte Werk zu einer
fiktiven Diskusion, in welcher nicht nur der Jude mit grofter
Einfalt dargestellt ist, sondern auch der Christ durchaus nicht
mehr das giitige Verstindnis des Gilbert Crispinus an den
Tag legte. ®® Von hier an war jenes Mittelalter fiir die Juden
angebrochen, das der Volksmund gewdhnlich als das «dunkle
Mittelaltery bezeichnet.

i
Die jiidischen Beweisgriinde in diesen Sonderschriften.

Welches sind nun im Religionsgesprich, das in den ge-
nannten Sonderschriften dargestellt wird, die jiidischen Be-
weisgriinde? Nach jener chronologischen Darstellung moége
hier eine systematische uns es lehren.

Alle diese Schriften sind voll von Bibelzitaten, bisweilen
bestehen sie ausschlieflich in endlosen Testimoniensamm-
lungen. Jene Sonderschriften zur Judenfrage, auf die als
Missionstraktate eine gewisse Hoffnung gesetzt werden sollte,
bezogen ihre Zitate vorziiglich aus dem Alten Testament unter
Vernachlissigung des Neuen Testaments. Maximinus 148t die
Juden erkliren: «Wir glauben weder euch noch den Evan-
gelieny %, und bezieht sich darum zu ihrer Bekdmpfung haupt-
sidchlich auf das AT. In der Diskussion der Vita Sylvestri

8 Vgol. a.a.0. die Liste der Hss.; fast sdmtliche stammen aus dem
Anfange des 12. Jahrhunderts.

85 Dieser Text wurde irrtiimlich Wilhelm von Champeaux zugeschrie-
ben (PL 163, 1045/72).

8 Maximin., Tr. ¢. Tud. 9 (PL 57, 803 = Turner 306). Evagrius, in
seiner Alterc. Sim. Iud. et Theoph. chr. (PL 20, 1167 = CSEL 45, 2), 1ilt
Simon die gleiche Einschrinkung vornehmen.



im Religionsgesprdch mit den Christen. .. 136

wird vorweg als verbindliche Methode erklirt, dal die Chri-
sten die Beweise gegen die Juden aus dem AT zu beziehen
haben (und umgekehrt die Juden die ihren gegen die Christen
aus dem NT). % Diese Einschrinkung geniigt noch nicht, denn
es gilt auch, den Umfang des Kanons abzugrenzen, um nicht
Zitate aus Schriften anzunehmen, die im jiidischen Kanon
nicht enthalten sind. Darum lehnt auch der jiidische Ge-
spriachspartner des Gilbert Crispinus die Baruchzitate ab. ®
Nicht nur wird der jiidische Kanon verteidigt, sondern es
werden auch die nichtjiidischen Bibeliibersetzungen, dazu
auch die Septuaginta verworfen.*® Zumeist ist dies anldBlich
der Uebersetzung von Jes.7, 10 gedullert, wo entsprechend
der jiidischen Behauptung nicht von einer Jungfrau die Rede
ist, die gebédren soll, sondern von einer jungen Frau.® (Geht
einerseits die Diskussion darum, ob im Bibeltext tatséchlich
von einer Jungfrau die Rede ist, die den Erléser gebéren soll,
und ob in der Tat Jesus dieser von einer Jungfrau geborene
Erléser ist, so finden wir andererseits das neue jiidische Ar-
gument, das die Moglichkeit einer jungfridulichen Geburt
schlechthin abstreitet. So berichtet Maximinus, die Juden
wollten nicht glauben, dall eine Jungfrau geboren habe, ohne
einem Manne verbunden gewesen zu sein.® Simon, der im
Dialog des Evagrius den jiidischen Standpunkt gegen Theo-
phil verteidigen soll, ist bereit zu glauben, dall eine Jungfrau
vom Heiligen Geist empfangen kann, bezweifelt jedoch, daf
sie auch als Jungfrau gebéren kann.*® Gegen das Dogma der
jungfriulichen Geburt fiihrt der jiidische Gesprichspartner

8 Vita Sylv. 2 (M! 2, 285 r® = M? 2, 517).

8 Gilb. Crisp., Disp. Tud. et chr. (PL 159, 1026); weniger bibelfest ist
Simon in Evagr., Alterc. Sim. Iud. et Theoph. chr. (PL 20, 1172 = CSEL
45, 18 £.), der ohne Protest Baruchzitate zuldft.

8 Gilb. Crisp., Disp. Iud. et chr. (PL 159, 1027); Alvar. Cord., Epist.
16, 3 (PL 121, 485/6 = Madoz 2271%.).

% Tsid. Hisp., De fide cath. 1, 10, 3 (PL 83, 468); vgl. Ildef. Tol., De
virg. perp. b. Mar. 3 (PL 96, 65); Alvar. Cord., Epist. 16, 3 (PL 121, 485/6
= Madoz 227); Gilb. Crisp., Disp. Iud. et chr. (PL 159, 1019); hier wird
auch statt Jungfrau, Verborgene iibersetzt (PL 159, 1027).

9 Maximin.,, Tr. ¢. Tud. 3 (PL 57, 796 = Turner 296 {.).

92 Tvagr., Alterc. Sim. Iud. et Theoph. chr. (PL 20, 1171 = CSEL 45,
18); vgl. Gilb. Crisp., Disp. Iud. et chr. (PL 159, 1019 u. 1027).



136 B. Blumenkranz, Die jiidischen Beweisgriinde

das Gilbert Crispinus ins Treffen, dall es der messianischen
Verheilung der Bibel entgegengesetzt ist. Denn dort heifit es,
dafl der KErloser dem Samen Abrahams entstammen solle
[vgl. Gen. 22, 8]; wie konnten also die Christen behaupten,
dall Jesus einerseits der verheillene Erloser sei, andererseits
dennoch ohne minnlichen Samen geboren sei.® Diesem gan-
zen Ideenbereich, in dem die Zweifel der Juden von so manchen
Hiaretikern geteilt wurden, ist die Sonderschrift des Ildefons
von Toledo, De virginitate perpetua sanctae Mariae gewid-
met.) **

Im Zusammenhange des Gebrauches des ATs kritisieren
die Juden auch an der christlichen Art der Exegese, die iiber-
all Christuszeugnisse wittere und dabei den Sinn der Bibel-
texte vergewaltige.® Auch dies gehort dem Bereiche der
Bibelexegese an, wenn die Juden sich dagegen wehren, dal}
die Pluralform, in der die Genesis 1, 26 Gott sagen lift:
«Lasset uns einen Menschen macheny, so gedeutet wird, als
habe Gott Vater dies zum Sohne Gottes gesprochen. In Wahr-
heit habe sich Gott mit dieser Rede an die Engel gewandt. *
In der Exegese jener Stellen, die in unmittelbarer Weise von
den Christen als messianische Zeugnisse und Ankiindigun-
gen fiir Jesus gedeutet werden, ist die Ablehnung der Juden
noch heftiger: alle diese Stellen seien historisch zu verstehen
und bezodgen sich auf Salomon, David, die Propheten .. .* Die
Aufzihlung der jiidischen Beweisgriinde wiirde an Ueber-
sichtlichkeit verlieren, wenn wir sie in Abhingigkeit von der

9 Gilb. Crisp., Disp. Iud. et chr. (PL 159, 1024).

# Vgl. o.8.130.

% (Gilb. Crisp., Disp. Iud. et chr. (PL 159, 1024; vgl. 1026).

% Maximin., Tr. ¢. Iud. 2 (PL 57, 795 = Turner 295) vgl. ibid. 9
(PL 57, 804 = Turner 307); Evagr., Alterc. Sim. Tud. et Theoph. chr. (PL
20, 1168 = CSEL 45, 7) — andere trinitarische Testimonien werden von
Simon auf die Weisheit und den Logos bezogen (PL 20, 1170 = CSEL 45,
12) —; Isid. Hisp., De fide cath. 1, 3, 5 (PL 83, 455).

9 Maximin., Tr. ¢. Iud. 2 (PL 57, 749 = Turner 294); Alvar. Cord.,
Epist. 18, 17 (PL 121, 505 f. = Madoz 264 ff.); Fulbert., Tr. ¢. Iud. 2 (PL
141, 313); Petr. Dam., Antil. ¢. Tud. 2 (PL 145, 50); vgl. Vita Sylv. 2
(Mt 2, 287 r® = M2 2, 520); Iul. Tol., De comprob. aet. sextae 1, 11 (PL 96,
546) 1iBt von den Juden auf Elias deuten, was von den Christen als AT-
liches Zeugnis fiir Johannes gewertet wird.



im Religionsgesprdch mit den Christen. .. 137

Bibel fortsetzten; immer wieder werden wir Berufung auf
Bibeltexte in diesem oder jenem Argumente finden.

Die Vereinbarung des Alten und Neuen Testaments war
eine der schwierigsten Aufgaben der Kirche. Von christlich-
héretischer Seite wurde oft genug das Festhalten am AT zum
Vorwurf gemacht, von jiidischer Seite wurde jedoch beson-
ders auf den Widerspruch hingewiesen, dafl die Christen wohl
das AT als ihre Heilige Schrift erkldrten, dennoch aber seine
Gesetze nicht beobachteten. ®*® Es lohnt gewill in diesem Zu-
sammenhang, die Beweisfiihrung des Mainzer Juden in der
Disputatio des Gilbert Crispinus zumindest auszugsweise
wiederzugeben: Wie ist die christliche Haltung gegeniiber
dem Gesetze zu erkliren? Wenn das Gesetz gut ist und tat-
séchlich von Gott gegeben, so mufl man es beobachten. Warum
werfen also die Christen den Juden diese Beobachtung vor?
Findet man jedoch, daB das Gesetz nicht zu beobachten sei,
so ist Moses zu bezichtigen, so eitle Gesetze verordnet zu
haben. Jedenfalls ist es unstatthaft, einen Teil der Gesetze
anzunehmen, die anderen zu verwerfen. Denn der Gesetz-
geber sagt im Deuteronomium (27, 26): «Verflucht sei, wer
nicht alle Worte dieses Gesetzes erfiillt.s Die Christen jedoch
entscheiden ihrem Gutdiinken nach, was zu beobachten sei
und was nicht. Wenn sie behaupten, die Gesetze seien nicht
wortlich zu verstehen, sondern es seien zum Beispiel in den
zum Genull verbotenen Fleischsorten die Fehler dieser Tiere
gekennzeichnet, von denen man sich freizuhalten habe, war-
um kénne man da nicht den versteckten Sinn des Gesetzes
beobachten, ohne darum seinen Wortlaut zu verachten? Man
kénne sehr gut sowohl den Genull des Schweinefleisches ver-
meiden als auch die Siinden, die durch das Schwein ver-
korpert sind. *

In diesem Zusammenhang wurden nicht nur Widersprii-
che zwischen AT und NT aufgewiesen, sondern solche inner-
halb des NTs selbst aufgezeigt. Wenn die Christen die Be-

9% Agust., Tr. adv. ITud. 2, 3 (PL 42, 52); vgl. 5, 6 (PL 42, 55); Petr.
Dam., Dial. int. Iud. et chr., argum. (PL 145, 57); vgl. Alvar. Cord., Epist.
18, 5 (PL 121, 497 = Madoz 2491.).

9 Gilb. Crisp., Disp. Iud. et chr. (PL 159, 1007 u. 1011).



138 B. Blumenkranz, Die jiidischen Beweisgriinde

schneidung nicht mehr beobachten sollen, warum liel sich
Jesus beschneiden?

Das Gesetz, dessen Beobachtung die Christen den Juden
zum Vorwurf machen, dient diesen im Gegenteil als Ruhmes-
titel. In der Aufzdhlung der Beweise dafiir, daBl sie, die Ju-
den, auserwihlt sind und nicht die Christen, verweisen sie
besonders darauf, dafl sie als erste das Gesetz und vor allem
das Wahrzeichen des Bundes, die Beschneidung, erhalten
haben. *** Im Gegensatz zu ihrer sozialen und gesetzlichen
Lage, die, wenn auch noch nicht katastrophal, so doch auch
in der ersten Hilfte des Mittelalters schon geniigend schlecht
war, berufen sich die Juden stindig auf ihre Auserwihltheit.
Sie sind das Volk Gottes, der wahre Samen Abrahams, die
Nachfolge Jakobs, zu denen allein die Propheten gekommen
sind. ** Eleazar-Bodo in seiner brieflichen Polemik mit Paul
Alvarez besteht darauf, dal keine Rede von Verwerfung der
Juden und Berufung der Heiden sei. Der Prophet zeige im
Gegenteil, daBl alle Volker vor Gott wie ein Tropfen seien,
der im Eimer bleibt, wie ein Nichtiges und Eitles (Jes. 40, 15.
17).1 (Mit dem Eifer des echten Neophyten ruft Eleazar dem
Alvarez zu, dal er einen verworfenen und niedrigen, scheul-
lichen und verachtenswerten, verabscheuenswerten und wert-
losen Glauben verlassen und den rithmlichen und wahren
Glauben [der Juden] angenommen habe.) **

100 Fvagr., Alterc. Sim. Iud. et Theoph. chr. (PL 20, 1172 = CSEL
45, 20).

10 Maximin., Tr. ¢. Iud. 6 (PL 57, 800 = Turner 301); vgl. 4 (PL 57,
798 = Turner 297); Ps.-Aug., Alterc. Syn. et eccl. (PL 42, 1134); Vita
Sylv. 2 (M* 2, 286 r* = M2 2, 519); vgl. Agob., De cav. conv. et soc. Iud.
(PL 104, 112); Alvar. Cord., Epist. 18, 4 (PL 121, 495 = Madoz 247).

102 August., Tr. adv. Tud. 7, 9 (PL 42, 57£.); 8, 11 (PL 42, 59); vgl. 9,
12 (PL 42, 60 £.); Maximin., Tr. c. Tud. 5 (PL 57, 798 = Turner 299); vgl.
4 (PL 57, 798 = Turner 297); Ps.-Aug., Alterc. Syn. et eccl. (PL 42, 1131);
Agob., De cav. conv. et soc. Tud. (PL 104, 111). In diesem Zusammenhange
sei dieses eigentiimliche Argument eines Altersanspruches erwéhnt, das
der Verfasser der Alterc. Syn. et eccl. den Juden in den Mund legt (PL 42,
1131 u. 1135); sie werfen den Christen vor, daf} sie Neulinge im Romischen
Reiche seien; sie, die Juden, fithrten schon Kriege, besalen réomisches Biir-
gerrecht, als jene noch nach barbarischer Art als Hirten lebten.

103 Alvar. Cord., Epist. 18,5 (PL 121, 496 = Madoz 249).

102 Alvar. Cord., Epist. 18, 2 (PL 121, 492 = Madoz 242).



im Religionsgesprdch mit den Christen ... 139

Angesichts ihrer schlimmen Lage in der Gegenwart be-
zogen sich die Juden auf die zahlreichen Prophetenstellen,
aus denen sie Trost und Hoffnung schépfen konnten. Sie be-
rufen sich auf Ezechiel 37, 21 und Zacharias 8, 7, wo Gott
die Erlosung seines Volkes ankiindigt.*® In dem kleinen
Rest, der von Eleazar-Bodos Briefen dem frommen Ueber-
eifer des Manuskriptbesitzers entgangen ist, finden wir die
Vision Ezechiels (37, 11—24) zitiert mit dem Zusatz, daB
kein Grund gefunden werden konne, daBl all dies sich nicht
auf Erden erfiillen solle. **® Amulo erwihnt, dafl die Juden in
den Verheilungen Jesajas (46, 13 und 51, 5) Trost und Hoff-
nung finden. *** Vecelin, der zum Judentum bekehrte Kaplan
des Herzogs Konrad, berief sich im gleichen Sinne auf Ps.
105, 8. 9, w8

Angesichts der gegenwirtigen Leiden richtet sich der Blick
der Juden in die Vergangenheit, und sie finden in der Geschichte
mutspendende Parallelen. Sie erinnern sich der Verbannung
in Babylon; auch damals sind sie schlieflich ins Vaterland
zuriickgekehrt. «Dies ist unsere Hoffnungy, erkliren die Ju-
den, «dall es uns auch diesmal gleichermaflen ergehen wird,
wenn es Gott wohlgefallen wird.»

Nur zu gerne wurden von den Christen die gegenwirtigen
Leiden der Juden als Strafe fiir die Kreuzigung Jesu dar-
gestellt. Demgegeniiber bemerken die Juden, daf tatséchlich
ihre Leiden eine Siihne darstellen, nicht jedoch fiir die Kreu-
zigung Jesu, sondern fiir deutlich erkennbare Siinden. *1°

Verkniipft mit der Hoffnung auf ein Ende ihrer Leiden ist
die jiidische Erwartung eines Messias. Wir sahen zuvor, dal
sie nicht die gleichen Bibelstellen wie die Christen als seine
Vorankiindigung ansehen. Jedenfalls glauben sie nicht, daBl
Jesus der verheiflene Erléser hat sein konnen, und warten

1% Tsid. Hisp., Quaest. adv. Iud. 27, 3 u.b (TNA 5, 460 f. = Anspach-
Vega 771.).

106 Alvar. Cord., Epist. 17, 2 (PL 121, 491 = Madoz 2391.).

107 Amulo, L. ¢. Tud. 18 (PL 116, 152).

108 Albert., De divers. temp. 2, 23 (PL 140, 485).

100 Fulbert., Tr. c¢. Tud. 1 (PL 141, 305 {.).

10 Alvar. Cord., Epist. 18, 24 (PL 121, 512 = Madoz 275); vgl. Ful-
bert., Tr. c. Tud. 1 (PL 141, 305).



140 B. Blumenkranz, Die jiidischen Beweisgriinde

noch auf sein Kommen. ** Doch der Erléser, den die Juden
erwarten, unterscheidet sich wesentlich von Jesus: der jiidi-
sche Messias soll nicht sterben. > Doch soll dieser Messias
ein Mensch von natiirlicher Geburt sein, nicht ein Gott-
Mensch, so 148t Amulo die Juden ihre messianischen Erwar-
tungen erkldren. ** Dieser Autor kommt neuerdings auf die
jlidisch-messianischen Vorstellungen zuriick: sie erwarten
nicht nur einen, sondern sogar zwei Messiasse. Der eine sei
aus der Familie Davids, der andere aus dem Stamme Ephraim.
Jener davidische Messias sei in der Nacht, in der Jerusalem
erobert wurde, auf die Welt gekommen. Er sei nach Rom ge-
bracht worden, wo er stindig noch sei, versteckt in unter-
irdischen Behausungen. Er habe sich sogar schon bisweilen
frommen Rabbinen gezeigt. ***

Der Messias ist noch nicht gekommen, und die Juden er-
warten ihn stindig noch. Der jiidische Widerpart des Gilbert
Crispinus fiihrt die Beweise dafiir an, dafl die fiir das Kom-
men des Messias gesetzten Bedingungen noch nicht erfiillt
seien. Wire der Erloser schon gekommen, so wiirden nicht
nur die Juden, sondern alle Welt sprechen: «Kommet, lasset
uns auf den Berg des Herrn gehen, zum Hause des Gottes
Jakobsy (Jes.2, 3); denn die Christen sagen: Lasset uns em-
porsteigen zum Hause des Petrus, des Martin. *** Jedoch auch
im tiibrigen sei noch nicht erfiillt, was Jesaja (2, 4) fiir die
messianische Zeit vorhergesagt habe. Haben etwa die Soldaten
ihre Schwerter zu Pflugscharen und ihre Spiefle zu Sicheln
gemacht? Im Gegenteil! Kaum geniigen die Waffenschmiede,
kaum reicht das Eisen zur Erzeugung von Kriegsgerit. Und
iiberall auf der Erde bekriegt der Mensch seinen Nichsten. **

111 Der gesamte gegen die Juden gerichtete Text von Ps.-Aug., C. Iud,
pag. et Ar. 11/18 (PL 42, 1123/8) soll eben diesen Glauben der Juden be-
kimpfen. S. a. Isid. Hisp., De fide cath. 1, 1, 1 (PL 83, 449); Alvar. Cord.,
Epist. 18, 13 (PL 121, 502 = Madoz 260) ; Amulo, L. c. Tud. 20 u. 21 (PL 116,
154 £.); Fulbert,, Tr. c. Tud. 2 (PL 141, 308).

12 Tgid. Hisp., De fide cath. 1, 44, 3 (PL 83, 483); Amulo, L. ¢. Tud
20 u. 21 (PL 116, 154£.). ** Amulo, L. ¢. Iud. 20 u. 21 (PL 116, 154 1£.).

1 Amulo, L. c¢. Tud. 12 (PL 116, 148); vgl. 15 u. 22 (PL 116, 150 u.
155).

115 Dje Westminster-Abtei, wo diese Diskussion stattfindet, ist dem
Petrus geweiht.

16 Gilb. Crisp., Disp. Iud. et chr. (PL 159, 1012).



im Religionsgesprdch mit den Christen ... 141

Der jiidischen Erwartung des Messias wird jedoch von
den Christen entgegengehalten, dall sie keinen mehr erhoffen
konnen, da es bei ihnen kein Konigtum mehr gebe. Die deut-
liche messianische Ankiindigung der Genesis laute jedoch
(49, 10): «Es wird das Szepter von Juda nicht entfernt werden
noch der Stab des Herrschers von seinen Fiilen, bis daBl der
Held komme.» Demgegeniiber behaupten die Juden, es lebe
fern im Osten ein jiidischer Ko6nig an der Spitze eines Konig-
reiches. 7 Wenn wir tatsichlich annehmen koénnen, dafl Ful-
bert von Chartres in seinen Predigten echte jiidische Argu-
mente bekdmpfte, so finden wir bei ihm das Nachleben eines
jidischen Beweisgrundes aus der Zeit des Hieronymus be-
zeugt: nicht nur mangle es nicht unter den Juden an klugen
und gebildeten Médnnern, die sehr wohl das Staatsruder fithren
kénnen, wie zum Beispiel Mordechai, von dem man sagen
konne, er habe koénigliche Gewalt ausgeiibt, sondern jeder
Familienvater ist ihrer Anschauung nach in gewissem Sinne
auch Konig. 118

Stindig im Zusammenhang mit der Erwartung des Er-
16sers ist noch das jiidische Argument, das sechste Zeitalter,
jenes der Ankunft des Erlosers, sei noch nicht angebrochen.
Julian von Toledo, der zur Bekdmpfung dieser Idee, die auch
unter den Christen Anhinger gewann, sein Werk De compro-
batione aetatis sextae schrieb, berichtet, daf die Juden aus-
einandersetzten, man befinde sich noch, wie sie es nach he-
brdischen Texten beweisen wollen, im fiinften Zeitalter. 1*°

Waren die Juden in den bisher erwihnten Gegenstinden

17 Isid. Hisp., De fide cath. 1, 8, 2 (PL 83, 464). Wenn, wie bisweilen
behauptet wird, die Bekehrung der Khazaren zum Judentum tatsichlich
im Jahre 620 erfolgt ist, so besitzen wir hier die erste polemische Aus-
wertung dieses Ereignisses; vgl. A. Harkowy, Additions & L’histoire des
Juifs de Graetz, REJ 5 (1882) 203 f. Der Hinweis auf den jiidischen Konig
im Osten kehrt hiufig wieder: Iul. Tol., De comprob. aet. sextae 1, 21
(PL 96, 553); Alvar. Cord., Epist. 14, 4 (PL 121, 480 = Madoz 216); vgl.
Fulbert., Tr. ¢. Iud. 1 (PL 141, 306 £.).

18 Fulbert., Tr. ¢. Iud. 1 (PL 141, 307£.); vgl. Hieronym., Tr. in ps. 88
(krit. Ausg. v. G. Morin, Etudes, textes, découvertes, Maredsous 1913, 280);
vgl. Hieronym., In Is. 3, 4 (PL 24, 62 £f.); In Galat. 1, 1 (PL 26, 3111.).

18 Vgl. Tul. Tol., De comprob. aet. sextae, epist. dedicat. (PL 96,
538 . u. 541).



142 B. Blumenkranz, Die jiidischen Beweisgriinde

mehr oder minder in der Verteidigungsstellung, so werden wir
sie nunmehr als Angreifer sehen. Wir horten schon, wie sie
darauf bestehen, dall der Messias, den sie erwarten, kein Gott-
Mensch sein solle, aber auch nicht sterben diirfe. Da hatten
wir schon die Angriffspunkte gegen christliche Glaubens-
inhalte angedeutet. «Der, den ihr den Christ nennty, sagen sie,
«war nicht Gott, sondern ein Mensch, und unsere Vater haben
ihn getotet.y 120 Eleazar-Bodo ebenso wie Vecelin setzt noch
die Warnung des Jeremias (17, 5) hinzu: «Verflucht ist der
Mensch, der sich auf Menschen verlaft.y

Agobard und Amulo iibermitteln mit allen Einzelheiten die
jiidische Darstellung der Person Jesu. Der Bericht Agobards
lautet: Er war zuerst ein Schiiler Johannes des Taufers, in
der Folge dann selber Schulmeister. In dieser Kigenschaft
gab er einem seiner Schiiler wegen seiner mangelnden Be-
gabung und seines harten Schidels den Namen Cepha, Petrus
(Fels). An einem Festtage zogen ihm seine Schiiler auf seinem
Wege entgegen und riefen zur Ehre ihres Meisters: Hosanna,
der Sohn Davids. Schliefflich wurde er wegen verschiedener
Liigen angeklagt und auf Geheill des Tiberius in den Kerker
geworfen, da dessen Tochter (der er versprochen hatte, dafl
sie, ohne einem Manne anzugehdren, gebéiren konne) an einem
Steine schwanger wurde. Darum wurde er wie ein elender
Zauberer gehenkt. Begraben wurde er in der Nihe eines
Aquidukts, und die Wacht iiber seinen Leichnam wurde
einem Juden anvertraut. Eine Ueberschwemmung, die in der
Nacht vorkam, entfiihrte den Leichnam. Da erlie Pilatus ein
Gesetz folgenden Sinnes: Es ist klar, dafl jener, der von euch
aus Neid getotet worden ist, seinem Versprechen gemill wie-
derauferstanden ist, denn man findet ihn weder in seinem
Grabe noch anderswo. Darum verfiige ich, ihn zu verehren.
Wer sich weigert dies zu tun, soll wissen, dafl ihm sein An-
teil in der Holle bereit ist. 2

120 Pg.-Ausg., Adv. V haer. 4, 5 (PL 42, 1104) ; vgl. Vita Sylv. 2 (M* 2,
285 1 = M? 2, 517); Isid. Hisp., Quaest. adv. ITud. 21, 1 (TNA 5, 446 =
Anspach-Vega 57); Alvar. Cord., Epist. 18, 13 (PL 121, 502 = Madoz 260).

121 Alvar. Cord., Epist. 18, 2 (PL 121, 502 = Madoz 260); Albert., De
diversit. temp. 2, 23 (PL 140, 484).

122 Agob., De iud. superstit. 10 (PL 104, 87 £.).



im Religionsgesprdch mit den Christen ... 143

Amulo ist womdglich noch ausfiihrlicher und berichtet,
daB die Juden Jesus einen Gottlosen heillen, Sohn eines Gott-
losen, irgendeines Heiden, den sie Pandera nennen. Dieser
habe Maria verfiihrt, und daher stamme jener, an den die
Christen glauben. Wegen seines Todes am Kreuze, der ein
Fluch vor Gott ist, mulite er am Tage der Kreuzigung selbst
begraben werden, damit ihre Erde nicht von ihm befleckt
werde, wenn er iiber Nacht am Holze haften geblieben wére.
Sein Grab habe sich in einem Gemiisegarten befunden. Um
zu beweisen, daB er wirklich tot und nicht wiederauferstan-
den sei, haben sie ihn neuerdings aus dem Grabe geholt, durch
die ganze Stadt getragen und schlieflich irgendwo hingewor-
fen. Darum ist sein Grab bis zum heutigen Tage leer, ange-
fiillt blof mit Steinen und verunreinigt von allem Unrat, die
sie dorthin zu werfen pflegten. In einem Wortspiele nennen
sie Jesus Christus in ihrer Sprache Ussum Hamizri, das soll
bedeuten: der édgyptische Vernichter. In gleicher Weise nennen
sie die Apostel Apostaten. Dem Evangelium geben sie den
Namen Havon Galion, das soll heilen: Liigenverkiindi-
gung. 12

Die Idee eines Erlosers, der stirbt, ist fiir die Juden schon
unertraglich ***, noch mehr jedoch jene Todesart der Kreuzi-
gung. *** So erinnert der fiktive jiidische Gesprichspartner im
Dialog des Evagrius daran, daBl gerade die Uebeltiter eine
solche Todesart erleiden, zum Beispiel Absalom und Ha-
man. ** Kbensowenig wird die Liehre der Inkarnation von den
Juden angenommen. Schon Maximinus hatte berichtet, wie die
Juden sich gegen die Idee empéren, Gott habe von einem
iWeibe geboren werden wollen. **” Die wesentlichsten jiidischen
Einwénde in der Vita Sylvestri zeigen die Unvereinbarkeit
der menschlichen und gottlichen Natur. Wie kénne man Jesus,

123 Amulo, L. ¢. Tud. 10. 25. 39. 40 (PL 116, 146. 158. 167 f. 168£.).

12 Gregor. Turon., Hist. Franc. 6, 5 (PL 71, 374 = MGH, Scr. rer.
Mer. 1, 247); Isid. Hisp., De fide cath. 1, 5, 11 (PL 83, 462).

1% Isid. Hisp., De fide cath. 1, 5, 11 (PL 83, 462); vgl. Alvar. Cord.,
Epist. 17, 2 (PL 121, 491 = Madoz 2391{.); Amulo, L. ¢. Tud. 25 u. 38 (PL
116, 158 u. 167).

126 Evagr., Alterc. Sim. Iud. et Theoph. chr. (PL 20, 1174 = CSEL
45, 26).

127 Maximin., Tr. ¢. Tud. 3 (PL 57, 797 = Turner 297).



144 B. Blumenkranz, Die jiidischen Beweisgriinde

der, nach dem Bericht der Evangelien selbst, geboren worden
sei, an Alter und Einsicht gewachsen, vom Teufel versucht,
von einem Jiinger verraten, verhohnt, gegeiflelt, mit Essig
und Galle gespeist, gekreuzigt, getétet und begraben worden
sei, fiir einen Gott ansehen. *® Priscus in seiner Diskussion
mit Gregor von Tours weist darauf hin, da, wenn es tatsich-
lich des Leidens eines Menschen bedurfte, um die Menschheit
zu erlosen, Gott hiefiir einen Propheten, einen Apostel hiitte
senden konnen, ohne sich selbst in einer korperlichen Form
zu erniedrigen. *** Der Widerpart des Gilbert Crispinus laBt
sich lange dariiber aus: Gott, von dem es im Psalme heifit:
«Du wirst sie dndern und sie werden verwandelt sein; du
aber bleibst immer der gleichey (102, 27), wie habe er sich
wandeln kénnen und sich zum Menschen machen? <«Welche
Griinde, welche Schriftzeugnisse», so ruft der Jude aus, «kon-
nen mich glauben machen, dafl Gott Mensch werden wolle
oder dies schon geworden sei? Wenn es in Gott weder Wandel
noch eine Spur von Aenderung gebe, wie konnte sich bei ihm
eine solche Verdnderung ergeben, dal Gott Mensch wurde,
der Schiopfer zum Geschopf?» %

Von gleicher Heftigkeit sind die Angriffe gegen die Gottes-
sohnschaft. «Wie konnt ihr Christen sageny, so berichtet Ma-
ximinus die jiidische Argumentation, «dafl Gott einen Sohn
habe? Hat etwa Gott, der Unsichtbare und Unwandelbare,
gezeugt?y ** Die Juden weisen darauf hin, daf, wenn von
Gott Vater und Gott Sohn gesprochen werden kénne, es nicht
mehr ein Gott sei, sondern zwei. *** Ist schon die Idee der Got-
tessohnschaft fiir die Juden nicht annehmbar, so noch weniger
die der Trinitit. Dies ist einer der Einwénde in der Vita Syl-
vestri: «Wieso diese (die Christen) davon sprechen, dafl drei

128 Vita Sylv. 2 (M1 2, 286 v° = M2 2, 519; vgl. M1 2, 285 r° 287 v°
289 r® = M2 2, 517. 521. 522. 524).

120 Gregor, Turon., Hist. Franc. 6, 5 (PL 71, 374 f. = MGH, Scr. rer.
Mer. 1, 248).

130 Gilb. Crisp., Disp. Iud. et chr. (PL 159, 1018).

131 Maximin., Tr. ¢. ITud. 10 (PL 57, 373 = Turner 307); vgl. Vita
Sylv. 2 (M1 2, 288 vo = M2 2, 523); Gregor. Turon., Hist. Franc. 6, 5 (PL
71, 373 = MGH, Secr. rer. Merov. 1, 247).

132 Tgid. Hisp., De fide cath. 1, 4, 12 (PL 83, 460).



im Religionsgesprdich mit den Christen ... 145

Gotter zu verehren seien? Sie verehren den Vater, an den wir
glauben; den Sohn, den unsere Viter zum Kreuzestode ver-
urteilt haben; drittens den Heiligen Geist. Indem sie also diese
drei Gotter verehren, verneinen und schmihen sie jenen, der
sich den Einzigen nennt.» *** Eleazar-Bodo wirft dem Paul
Alvarez vor, dall die Christen nicht einen, sondern drei Gotter
verehren. ** Fulbert erwidhnt in seiner Predigt, daBl die Juden
mit den Christen iibereinstimmen, wenn sie erklaren, dalB sie
einen einzigen Gott verehren; sobald sie aber die Dreiheit
der Personen in der Einheit Gottes einfiihren, da trennen sich
iene von ihnen. **> Der Jude im Dialog des Gilbert Crispinus
fiigt zu seiner Beteuerung des Monotheismus hinzu, er kénne
nicht an Christus glauben, da er nur an einen Gott glaube,
an einen einzigen, nicht einen dreifachen, wie die Christen
ihn darstellen und damit gleichzeitig verneinen. Sie sagen,
daBl Gott gleichzeitig Vater und Sohn und Heiliger Geist sei
und dennoch nicht drei Gotter, sondern ein einziger Gott. Sie
sagen beides, und jeder glaubt seinem Gutdiinken nach das
eine oder das andere.*® Zur Bekdmpfung der christlichen
Trinitit zitieren die Juden Bibelstellen, die den reinen Mono-
theismus verkiinden, insbesondere Exod. 20, 3 und Deuteron.
6, 4", Deuteron. 32, 39 und Jes. 44, 6. 138

Neben diesen grundlegenden Glaubensiiberzeugungen sind
auch noch die anderen christlichen Inhalte den jiidischen An-
griffen ausgesetzt. Agobard, der selbst gegen das Fortleben
heidnischen Aberglaubens in der christlichen Bevilkerung
ankédmpfte, fand unerwiinschte Helfer in der Person der Ju-
den, die iiber seine Lehre hinausgehend alles verurteilten, was

133 Vita Sylv. 2 (M1 2, 285 r® = M2 2, 517).

132 Alvar. Cord., Epist. 18, 8 (PL 121, 499 = Madoz 252).

135 Fulbert., Tr. ¢. Tud. 3 (PL 141, 313 f.).

136 Gilb. Crisp., Disp. Iud. et chr. (PL 159, 1011); schon im pseudo-
augustinischen Adv. V haer. 4, 5 (PL 42, 1104) war die jiidische Position
klar definiert: «Wir haben einen einzigen Gott und kennen keinen anderen
auller ihm.»

187 Maximin., Tr. ¢. Tud. 8 (PL 57, 802 = Turner 305); Isid. Hisp.,
De fide cath. 1, 4, 1 (PL 83, 457).

138 Kvagr., Alterc. Sim. Iud. et Theoph. chr. (PL 20, 1167 = CSEL
45, 2); vgl. Gregor. Turon., Hist. Franc. 6, 5 (PL 71, 3793 = MGH, Scr.
rer. mer. 1, 247).

10



146 B. Blumenkranz, Die jiidischen Beweisgriinde . ..

in der christlichen Religion ihren Anschauungen eines ge-
lauterten Monotheismus nicht entsprach, und den Christen
vorwarfen, «Go6tzen zu verehren. Ja sie zogern nicht zu be-
haupten, daB die durch Vermittlung der Heiligen bewirkten
Wunder vom Teufel bewerkstelligt seieny.*® Der Mainzer
Jude im Dialog des Crispinus bekédmpft dariiber hinaus auch
die Bilderverehrung, die sich in direktem Widerspruch zum
biblischen Abbildungsverbot befinde. 1*°

Zuletzt sei noch auf den jiidischen Angriff gegen den Zoli-
bat hingewiesen. *** Wenn auch die Bibelstelle, auf die Isidor
von Sevilla in diesem Zusammenhang die Juden sich berufen
1408t, gewill von ihnen nicht zitiert worden ist (Jes. 31,9 nach
der Septuaginta!), so ist doch das Argument im wesentlichen
ein echter jiidischer Beweisgrund im Religionsgesprich mit

den Christen.
*

In den einleitenden Bemerkungen haben wir schon die
wesentlichen Unterschiede zwischen den Sonderschriften zur
Judenfrage im Altertum und Mittelalter aufgezeigt. Zum Ab-
schlusse wire hier noch einiges nachzutragen, was die in die-
sen beiden Epochen verwendeten jiidischen Beweispunkte und
im allgemeinen die Art der jiidischen Polemik anbetrifft.

Der Grofiteil der jiidischerseits im Mittelalter verwendeten
Argumente ist uns schon aus dem Altertum bekannt. Wesent-
liche Neuerungen sind vor allem das Argument des jiidischen
Ko6nigs im Osten 2, der Vorwurf des Heiligenkults *2, die An-
griffe gegen den Zdélibat **, schlieflich in der Diskussion mit
neu ins Romische Reich aufgenommenen Voélkerschaften die
Berufung auf das alte romische Biirgerrecht der Juden.

Die jiidische Beweisfiihrung gewinnt langsam einen immer
mehr rationalistischen Zug: wurde in den ersten Jahrhun-
derten daran gezweifelt, dall tatsichlich Jesus der Erldser

138 Agob., De iud. superstit. 10 (PL 104, 83); vgl. die Anspielung
gegen die Heiligenverehrung bei Vecelin, Albert., De diversit. temp. 2, 23
(PL 140, 484); vgl. auch Gilb. Crisp., Disp. Tud. et chr. (PL 159, 1012).

130 Gilb. Crisp., Disp. Tud. et chr. (PL 159, 1034).

141 Tsid. Hisp., Quaest. adv. Iud. 48, 1 (TNA 5, 500 f. = Anspach-Vega
136 £.). 182 Vgl. o. 8. 141. 1 Vgl. 0. Anm. 139.

1% Vgl. o. Anm. 141. 15 Vel. o. Anm. 102.



Rezensionen 147

sei, der von einer Jungfrau geboren werden sollte, so bestrei-
ten die Juden im Mittelalter schlechthin die Moglichkeit einer
jungfriulichen Geburt. *¢ In der jlidischen Polemik wird auch
die Ironie und Satire als Kampfmittel nicht verschméht, bis zu
jenen Wortspielen, mit denen Jesus, die Apostel, das Evange-
lium verdchtlich gemacht werden sollten. **” Eine grundlegende
Neuerung ist schliefilich das Auftreten von hervorragenden
Konvertiten aus dem Christentum, die sich zu kdmpferischen
Verteidigern jiidischer Glaubensiiberzeugungen aufschwin-
gen. 148

Die Uebereinstimmung jiidischer Argumente mit denen
christlicher Héretiker tritt immer h&éufiger auf. Um von den
alten, zum Teil vergessenen Hiresien zu schweigen, wer er-
kennt nicht die Vorboten dieser jiingeren «Hiresie» in den
jidischen Angriffen gegen die Heiligenverehrung, gegen den
Bilderkult, gegen den Zdélibat?

Chilly-Mazarin |France. Bernhard Blumenkranz.

Rezensionen.

Werner Meyer, Der erste Brief an die Korinther, 1. Teil, Kap.
1—10, Gemeinschaft der Heiligen (Prophezei, Schweizeri-
sches Bibelwerk fiir die Gemeinde), Ziirich, Zwingli-Verlag,
1947, X11, 377 S. Fr. 11.—.

Dem in der ThZ 1945/3 S. 232 f. angezeigten 2. Bande seiner
Auslegung des 1. Korintherbriefes hat W. Meyer (Pfr. in Kiis-
nacht, Kt. Ziirich) jetzt den 1. Band nachfolgen lassen. In sei-
nem Vorwort weist er darauf hin, dal der Ausleger von dem
Geist der apostolischen Liebe ergriffen sein miisse, da Liebe
nur durch Liebe ausgelegt werden konne, Liebe sei aber nie
ohne Ueberschwang. Daneben wird betont, daBl die wissen-
schaftliche Kleinarbeit nicht vernachlissigt worden sei, aber
«der Ruf der Stunde verlangt neben der an ihrem Orte sinn-
vollen akademischen Beschiftigung mit der textlichen Urkunde
so etwas wie eine totale Auslegungy, die den Auslegenden am
Werden der Kirche von heute beteiligt. Es kann wohl keine

16 Vegl. 0. 8.135. 17 Vel. 0. 8. 143,
148 Eleazar-Bodo, vgl. o.S.131 {.; Vecelin, vgl. o. S. 132.

10*



	Die jüdischen Beweisgründe im Religionsgespräch mit den Christen in den christlich-lateinischen Sonderschriften des 5. bis 11. Jahrhunderts

