
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 2

Artikel: Die jüdischen Beweisgründe im Religionsgespräch mit den Christen in
den christlich-lateinischen Sonderschriften des 5. bis 11. Jahrhunderts

Autor: Blumenkranz, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


B. Blumenkranz, Die jüdischen Beweisgründe 119

.Welten und Ablegen der Körper und Aufhebung der Namen,
Selbigkeit wird sein der Erkenntnis wie der Hypostasen, und
in der völligen Wiederherstellung werden sie nur noch nackter

Geist sein. (XV) Und das Dasein der Geister wird dasselbe
sein wie ehedem, als sie noch nicht gesunken und abgefallen
waren, so daß der Anfang dem Ende gleich ist und das Ende
des Anfanges Maß» ("286 Test.).

Jerusalem. Hans Jonas.

Die jüdischenBeweisgründe im Religionsgespräch
mit den Christen in den christlich-lateinischen

Sonderschriften des 5. bis 11. Jahrhunderts.
Der unvoreingenommene Leser, der sich wahllos einige

christlich-lateinische Sonderschriften zur Judenfrage sowohl
aus den ersten Jahrhunderten als auch aus dem Mittelalter
vor Augen führt, wird unvermeidlich ihren wesentlichen
Unterschied bemerken. Dies gilt schon betreffs ihrer Zahl; das
2., 3. und 4. Jahrhundert haben annähernd die gleiche Menge
antijüdischer Schriften hervorgebracht wie die ungleich
längere Epoche vom 5. bis 11. Jahrhundert.1 Hier könnte die

1 Vgl. die in unserer unten genannten Arbeit «Die Judenpredigt Augu-
stins» S. 9 ff. gegebene Uebersicht der Sonderscbriften zur Judenfrage bis
Augustin mit der hier zu bringenden Liste. — Man darf sich an unserem
Gebrauche der Bezeichnung antijüdischer Sonderschriften nicht stoßen. Wir
bezeichnen damit unterschiedslos bisweilen auch sehr versöhnlich gehaltene

Texte, die jedoch insoweit als anfijüdisch zu verstehen sind, als sie
der Mission unter den Juden dienen sollten.

Im folgenden gebrauchte Abkürzungen:
Anspach-Vega S. Isidori Hispalensis Episcopi Liber de Variis Quae-

stionibus. Auetori restituerunt P. A. C. Vega et A. E.

Anspach, Escorial 1940.

CSEL Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum, Wien
1866 ff. (Bei Anzeige der kritischen Ausgaben des

CSEL unterlassen wir in der Regel den Verweis auf
den jeweiligen Herausgeber.)

Judenpredigt B. Blumenkranz, Die Judenpredigt Augustins. Ein
Beitrag zur Geschichte der jüdisch-christlichen
Beziehungen in den ersten Jahrhunderten, Basel 1946

Bd. 25 der Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft)



120 B. Blumenkranz, Die jüdischen Beweisgründe

irrtümliche Annahme entstehen, daß die literarische Produktion

im allgemeinen dieser beiden Epochen gleich umfangreich
wäre. Ein rascher Blick auf die lateinische Patrologie von
Migne belehrt im Gegenteil, daß der ersten Epoche
(ausschließlich Augustin) etwa dreißig Bände entsprechen, der
zweiten etwa hundertzehn. Ist nun die Zahl der Schriften in
den ersten Jahrhunderten im Verhältnis größer, so haben jene
der späteren Zeit den Vorzug größeren Umfangs. Wir sprechen

hier begreiflicherweise nicht von den Briefen und
Predigten, die zwangsläufig immer kurz sind. Wenn wir jedoch
andere literarische Erzeugnisse gleichen Inhaltes aus den
beiden Epochen vergleichen, so sehen wir, daß zum Beispiel
die Testimoniensammlung des Isidor von Sevilla2 weit
umfangreicher ist als der ähnliche Versuch Cyprians.3

Die Zahl der anonymen Schriften ist im Altertum bedeutend

größer; dies scheint ein Beweis für ihre größere Verbreitung

zu sein.4

Mi, M2 Boninus Mombritius, Sanctuarium seu vitae sancto¬

rum, editio princeps, Mailand ca. 1480; Neuauflage
besorgt von H. Quentin u. A. Brunet, Paris 1910.

Madoz P. J. Madoz, Epistolario de Alvaro de Cordoba, Ma¬

drid 1947.

MGH Monumenta Germaniae historien, Hannover und Ber¬

lin 1826 ff. (Auch hier unterlassen wir den Verweis
auf den jeweiligen Herausgeber.)

PL Patrologia, series latina, ed. Migne, Paris 1844 ff.
REJ Revue des Etudes Juives, Paris 1883 ff.
TNA Thesaurus novus aneedotorum, hrsg. von E. Martène

u. U. Durand, Paris 1717.

Turner C. H. Turner, krit. Ausgabe des Tractatus contra Iu-
daeos des Maxim(in)us, Journ. of theol. Stud. 20

(1919) 293/310.

Die lateinischen Texte werden in verständlichen Abkürzungen angeführt.
Die Belegstellen werden ohne besondere Kennzeichnung des Wesens der
einzelnen Abschnitte in arabischen Ziffern angegeben. In ist gewöhnlich

die Fundstelle angezeigt; im gegebenen Fall wird durch auf die
kritische Ausgabe hingewiesen. In der Regel ist die Einteilung in Migne
anerkannt. Die AT-Stellen sind nach der massoretischen Zählung zitiert.

2 S. u. S. 129.
3 Testimonia ad Quirinum (PL 4, 675/780 CSEL 3,1,35/148). Dem

Vergleich dürfen natürlich nur die zwei ersten Bücher, die allein gegen
die Juden gerichtet sind, unterzogen werden. 4 Vgl. Judenpredigt 1 f.



im Religionsgespräch mit den Christen 121

.Was nun die Darstellungsform anbetrifft, so finden wir,
daß dort die Juden häufig gleichzeitig mit anderen Feinden
der Kirche bekämpft werden.6 Die fortschreitende Präzision
der theologischen Formulierungen hat zur Folge, daß von den
Schriften mit mehreren Adressaten langsam Abstand genommen

wird; die letzten Abhandlungen dieser Art stammen aus
dem Anfange des 6. Jahrhunderts.6

Bemerkenswert ist, daß die echten Dispute unter den
Schriften des 5. bis 11. Jahrhunderts weitaus zahlreicher sind
als im Altertum.7 .Wenn auch natürlich diese echten Dispute
von ganz besonderem Wert für die Kenntnis der jüdischen
Argumente sind, so dürfen wir dennoch — bei Gebrauch einiger

Vorsicht — auch die in den fiktiven Dialogen enthaltenen
Beweisgründe für unsere Untersuchung heranziehen. Diese
Schriften, die eher zur Festigung des Glaubens der Christen
als zur Mission bei den Juden bestimmt waren, verzeichnen
dennoch zumeist gerade jene jüdischen Argumente (wenn
auch nur, um sie zu bekämpfen), die für die Ueberzeugung der
Christen am gefährlichsten waren.

Es wurde behauptet, der Dialog sei eine der typischen
literarischen Formen der Sonderschriften zur Judenfrage aus den
ersten Jahrhunderten.8 Mit weitaus mehr Berechtigung kann
dies für die von uns gesichtete Zeit begründet werden.9 Wenn

5 Z. B. von Kommodian, Laktanz, Prudentius. Wir sprechen auch dort
von Sonderschriften zur Judenfrage, wo den Juden nur einige Kapitel in
einem größeren Werke gewidmet sind.

6 S. u. S. 126 f.; das Werk des Ildefonso von Toledo. De virginitate
perpétua sanctae Mariae adversus très infidèles ist kein echter mehrgeteilter

Traktat; s. u. S. 130.
7 Aus der lateinischen Literatur der ersten Jahrhunderte besitzen wir

keinen einzigen echten Dialog. Aus dem Mittelalter sind schon die von
Gregor von Tours und von Gilbert Crispinus berichteten Dispute zu
erwähnen; s. u. S. 127 f. u. 133. Man denke auch an die briefliche Auseinandersetzung

von Eleazar-Bodo und Paul Alvarez von Cordova sowie von Vece-
lin und Heinrich; s. u. S. 131 f.

8 So z.B. A.Harnack, Die Altercatio Simonis Iudaei..., in: Texte u.
Unters. 1,3 (1883) 74 f.; O. Zoeckler, Der Dialog, Beweis des Glaubens 29

(1893) 210.
9 Wir verweisen für unsere Epoche auf die Werke des Evagrius, die

Vita Sylvestri, die pseudo-augustinische Altercatio Synagogae et Ecele-
siae usw.



122 B. Blumenkranz, Die jüdischen Beweisgründe

nun im Vergleich der antijüdischen Sonderschriften des Altertums

und des Mittelalters gar erst der Inhalt untersucht wird
und insbesondere der Platz, den sie der jüdischen Argumentation

einräumen, so erscheint der Unterschied besonders deutlich.

Selten nehmen die jüdischen Beweispunkte solchen Raum
ein wie in der von uns untersuchten Epoche. Insbesondere
die Sonderschriften in Dialogform zeigen einen jüdischen
Gesprächspartner, der nicht nur kampflustig, sondern auch
kampferprobt ist. Er verfügt nicht nur über eine genaue
Kenntnis des Alten Testaments; oft genug bezieht er seine
Zitate auch aus den neutestamentlichen Schriften, um seine
Gegner noch mehr zu verwirren.10

Die Begrenzungen, die wir unserer Arbeit auferlegt haben,
erfordern wohl eine Rechtfertigung. Wenn wir die
Sonderschriften der ersten Jahrhunderte außer acht gelassen haben,
so findet dies darin seine Begründung, daß das jüdisch-christliche

Religionsgespräch gerade der ersten Jahrhunderte häufig

genug schon den Gegenstand für gelehrte Untersuchungen
geboten hat11, seltener jedoch das des Mittelalters.12 — Die
strenge Scheidung der zwei sprachlichen Bereiche der lateinischen

und griechischen Welt vollzieht sich früh genug,
insbesondere auf theologischem Gebiet; beide zusammen zu
behandeln, hieße der Geschichte Gewalt auferlegen.13 Bei aller
politischen Zersplitterung der lateinischen Welt ist doch
innerhalb derselben ein ständiger Austausch der Ideen und

10 So jedenfalls der Mainzer Jude in der Disputatio des Gilbert Cris-
pinus, von dem gesagt werden konnte, daß er «et litterarum nostrarum
bene sciens erat» (PL 159, 1005).

11 Wir verweisen auf die Bibliographie, die wir Judenpredigt 4 ff.
gegeben haben. Mit einiger Spannung erwarten wir die angekündigte
Arbeit von M. Simon, Veras Israel. Etude sur les relations entre chrétiens
et juifs dans l'Empire romain (im Druck).

12 Zu nennen sind: /. Loeb, La controverse religieuse entre les chrétiens
et les Juifs au Moyen Age en France et en Espagne, in: Revue d'Histoire d.

Relig. 17 (1888) 811/37; 18 (1888) 133/56; l.Lévi, Controverse entre un
Juif et un chrétien au Xle siècle, in: REJ 5 (1882) 238/45; H. Pflaum, Die
Religiöse Disputation in der Europäischen Dichtung des Mittelalters, Genf-
Florenz 1935; unzugänglich blieb uns Ign. Ziegler, Religiöse Disputationen
im Mittelalter, Frankfurt a. M. 1894.

13 Betreffs des Versiegens griechischer Bildung im Abendlande vgl.
P. Courcelle, Les lettres grecques en occident, Paris 1943.



im Religionsgespräch mit den Christen 123

Ueberlieferungen wahrzunehmen. Mit Recht dürfen wir sie
also bei einer Untersuchung vorliegender Art als ein Ganzes
betrachten.

Nicht nur, um den Stoff dieses Aufsatzes nicht ins Ueber-
reiche anwachsen zu lassen, sondern auch aus Rücksicht auf
die «Wasserscheide», die im Beginn der Kreuzzüge insbesondere

in bezug auf die sozialen Bedingungen der Juden liegt,
empfiehlt es sich, am Ende des 11. Jahrhunderts haltzumachen.
Ein rascher Blick auf die nachfolgenden christlichen
Sonderschriften zur Judenfrage lehrt die gründlich veränderte Lage.
Der Jude, der bisnun häufig genug der Angreifer war, wird
fast gänzlich in die Verteidigungsstellung gedrängt. Von hier
weg datieren die Diskussionen über den Talmud mit allem
ihrem traurigen Gefolge von Bücherverbrennungen,
Landesverweisungen, Pogromen...14 Bezeichnend für die
grundlegende Haltungsänderung ist es, daß jene Disputation des
Gilbert Crispinus vom Ende des 11. Jahrhunderts 15, in der der
jüdische Gesprächspartner ständig der Angreifer war, im
zweiten Drittel des 12. Jahrhunderts einen Ueberarbeiter oder,
richtiger gesagt, Zensor fand, der dieses Religionsgespräch
in einer neuen Form darbietet. Nicht nur hat hier der Jude
jede Angriffslust eingebüßt, sondern er muß auch trotz seiner
ständigen Bereitschaft zur Annahme der christlichen
Erklärungen die übelsten Bescheltungen erdulden.18

Schließlich haben wir noch zu begründen, weshalb wir die
Kenntnis der jüdischen Beweispunkte aus der
christlichlateinischen Literatur, nicht jedoch aus der jüdischen schöpfen

(was manchen im ersten Augenblick überraschen wird).
Wenn die jüdischen Beweisgründe von den Christen kolportiert

werden (sei es auch, um sie zu bekämpfen), so haben
wir die Gewißheit, daß diese Argumente tatsächlich dem

Gegner dargeboten wurden, daß sie nicht bloßes literarisches
Rüstzeug, sondern im Kampfe benutzte Waffen waren. Die
schon durch ihre Sprache den Christen unzugängliche
Literatur der Juden war eher zur Befestigung im jüdischen

14 Vgl. l.Loeb, La controverse de 1240 sur le Talmud, REJ 1 (1880)
247. 15 S. u. S. 133.

18 S. u. S. 133 f.



m B. Blumenkranz, Die jüdischen Beweisgründe

Glauben als zur direkten Bekämpfung des Christentums
bestimmt. 17

I.
Die christlich-lateinischen Sonderschriften des

5. bis 11. Jahrhunderts.
Welches sind nun die Sonderschriften, mit denen wir uns

hier zu beschäftigen haben? Im Nachstehenden seien sie
zumindest in Kürze vorgeführt.

Aus dem Anfange des 5. Jahrhunderts stammt Augustins
Tractatus adversus Iudaeos 18, eine Predigt, die er nach 425

gehalten hat. Diese Schrift diente der indirekten Polemik
gegen die Juden, die nicht nur selbst der Mission der Kirche
widerstanden, sondern auch, insbesondere in Nordafrika,
eifrige Konkurrenten in der Werbung der Heiden waren.
Wenn auch Augustin nicht der Verfasser so zahlreicher
Schriften zur Judenfrage war, wie es sein Bio-Bibliograph
Possidius oder gar die nachfolgenden Jahrhunderte darstellen
wollten ", so hinterließ er uns doch noch eine weitere Predigt

20 und einen Brief21, die für uns hier von Interesse sind.
Ein Tractatus contra Iudaeos wurde fälschlich dem Maximus

von Turin zugeschrieben.22 In Wahrheit ist sein
Verfasser der arianische Bischof Maximinus, der uns schon durch
Augustin bekannt ist.23 Vermutlich verfaßte dieser seine
Schrift nach seiner Reise nach Nordafrika, wohin er zwecks
arianischer Propaganda Sigiswult begleitet hatte.24 Der Trak-

17 Eine Ausnahme gilt für die arabisch-jüdische Literatur. Hier mangelt

es u. W. an modernen Untersuchungen zu unserem Thema, denen
gewiß bedeutende Entdeckungen vorbehalten sind. Die wesentliche
Vorarbeit ist jedenfalls geboten durch M. Steinschneider, Polemische und
apologetische Literatur in arabischer Sprache, Leipzig 1877.

18 PL 42, 51/63. 19 Vgl. Judenpredigt 210.
20 Caill. 2,11 (Miscellanea Agostiniana, Rom 1930, 1, 256 ff.).
21 Epist. 196 ad Asellicum Episcopum de cavendo Iudaismo (PL 33,

891/9 CSEL 57, 216/30.
22 Unter diesem Verfassernamen in PL 57, 793/806; ebenso bei Turner.

Vgl. die Collatio cum Maximino (PL 42, 709/42).
23 Der Nachweis der Autorschaft des Maximinus für den Tract, c.

lud. ist erbracht von Dom Capelle, Un homéliaire de l'évêque arien Maximin,

Rev. Bénéd. 34 (1922) 81/108.
24 Vgl. Prosper, Chronicon ad an. 427 (MGH, Auct. antiq. 9, 471) ;

Possidius, Vita Augustini 17 (PL 32, 47 f.).



im Religionsgespräch mit den Christen 125

tat stammt jedenfalls aus der Zeit nach 427, denn wir finden
dort Anklänge an die öffentliche Diskussion mit Augustin
aus diesem Jahre.29 Diese Schrift gewinnt durch ihren aria-
nischen Verfasser besondere Bedeutung; wir haben hier das
seltene Beispiel einer antijüdischen Schrift häretischen
Ursprungs. 28

Um 440 verfaßte Evagrius, ein gallischer Mönch, eine
fiktive Diskussion: Altercatio Simonis Iudaei et Theophili
Christians 27 Auch hier haben wir eine Schrift indirekter Polemik
gegen die Juden oder vielmehr ein Werk, das zur Glaubensfestigung

jener Christen dienen sollte, die jüdischen oder
judaisierenden Einflüssen ausgesetzt waren.28 Bei aller Einfalt,

mit der Simon hier ausgestattet ist, erfahren wir doch aus
seinem Munde manchen jüdischen Beweisgrund.

Wenn auch die Vita Sylvestri29 mancher Kritik in bezug
auf ihren dokumentarischen Wert ausgesetzt werden kann,
wenn insbesondere die darin ausführlich dargestellte
jüdischchristliche Disputation jedenfalls nicht in der geschilderten
Form stattgefunden haben kann, so liefert uns diese Schrift
doch einen wichtigen Beitrag zur Kenntnis der von den Juden
gebrauchten Argumente. Verfaßt wurde diese Vita vermutlich
in Rom, in der zweiten Hälfte des 5. Jahrhunderts.30
Beachtenswert ist an dieser Schrift auch die Verbindung von
Wundererzählung und Bekehrungsbericht.31

Wir sagten zuvor, daß die auf Augustin folgenden
Jahrhunderte ihn als Verfasser einer möglichst großen Zahl anti-

25 Vgl. Dom Capelle, op. cit. 105.
28 Im Vergleich kann nicht an Tertullian gedacht werden, dessen Ad-

versus Iudaeos aus der vormontanistischen Periode stammt; vgl.
Judenpredigt 9 u. Anm. 6.

27 PL 20, 1165/82 CSEL 45. Die von A. Harnack in: Texte u. Unters.
1, 3 (1883) gebotene Ausgabe ist durch die des CSEL überholt.

28 Daher z. B. die Frage des Simon, ob Jesus niemanden beschnitten
habe (PL 20, 1173 CSEL 45, 22).

29 Mi 2, 279 v° ff. M2 2, 508 ff.; die Disputation ist wiedergegeben
Mi 2, 284 v° ff. M2 2, 516 ff.

30 Vgl. IV. Levison, Konstantinische Schenkung und Silvester-Legende,
in: Miscellanea Francesco Ehrle, Rom 1924 Testi e Studi 38) 181.

31 Ueber den polemischen Zweck zahlreicher Wundererzählungen, die
häufig mit der Bekehrung der in ihnen erwähnten Juden enden, handeln
wir in einem demnächst in der REJ erseheinenden Aufsatze.



126 B. Blumenkranz, Die jüdischen Beweisgründe

jüdischer Schriften darstellen wollten. So wurde ihm die
Autorschaft der Altercatio Synagogae et Ecclesiae32
zugeschrieben, die jedenfalls aus der Zeit zwischen 438 und 476
stammt.33 Das Ursprungsland ist schwerer zu bestimmen,
vermutlich ist es Spanien oder Gallien, jedenfalls ein Bereich,
das erst jüngst in die «Romania» aufgenommen worden ist.34
.Wir haben hier die erste Schrift, die für Juden und Christen
ständig die symbolische Bezeichnung Synagoge und Kirche
verwendet.35 Diese Neuerung war berufen, in der Folge reichliche

Nachahmung zu finden 36 und auch die kirchliche Kunst
ausgiebig zu beeinflussen.37 Diese dialogisierte Schrift eignete
sich vorzüglich zur szenischen Darstellung; so finden wir sie
auch im geistlichen Schauspiel des Mittelalters verwendet.38

Eine andere pseudo-augustinische Schrift, der Contra
Iudaeos, paganos et Arianos sermo de symbole39, fand ein
gleich reiches Fortleben. Die Kapitel, die darin den Juden
gewidmet sind, bilden eine der ursprünglichsten Formen des
mittelalterlichen Theaters.40 Eine gekürzte Form dieser
Schrift figurierte in zahlreichen Predigtsammlungen, die für

32 PL 42, 1131/40.
33 Vgl. J.Juster, Les Juifs dans l'Empire Romain, Paris 1914, 1, 74

Anm. 1. Mit gänzlich unzureichenden Gründen versucht G. Segui Vidal, La
carta-enciclica del Ohispo Severo, Palma de Majorca 1937, 67 ff., die Altercatio

als aus dem Jahre 418 stammend nachzuweisen.
34 Darum wirft die Synagoge der Kirche vor, daß sie noch nach

barbarischer Art lebte, als jene schon römisches Bürgerrecht besaß und Kriege
führte (PL 42, 1131).

35 Fallweise finden wir diese Bezeichnungen schon seit Ambrosius.
36 So von Caesarius von Arles, serm. 104, De comparatione ecclesiae

et synagogae (krit. Ausg. G. Morin, Maredsous 1937 ff., 1, 412 ff.) ; Gilber-
tus Disputatio Ecclesiae et Synagogae (TNA 5, 1497/1506); eine
noch ungedruckte Altercatio ecclesiae contra Synagogam fanden wir in der
Londoner Hs. Brit. Mus. Cott. Titus D XVI, f° 70 ff. In einigen Hss. des

Liher Floridus findet sich ein kurzer Traktat De bona arbore et mala:
Arbor bona: Ecclesia fidelium — Arbor mala: Synagoga; vgl. L. Delisle,
in: Notices et Extraits des mss. de la B. N. 38 (1903).

37 Vgl. P. Weber, Geistliches Schauspiel und kirchliche Kunst, Stuttgart

1894.
38 Vgl. K. Young, The Drame of the Medieval Church, Oxford 1933,

2, 192 f.
38 PL 42,1117/30.
40 Vgl. K.Young, a. a. O. 2, 125 ff., 138 ff.



im Religionsgespräch mit den Christen 127

die Weihnachtszeit bestimmt waren.41 Diese Predigt diente
vermutlich zur letzten Unterweisung der Katechumnen knapp
vor der Taufe, um sie gegen die Angriffe der Juden, Heiden
und Häretiker zu wappnen. Sie ist im ersten Drittel des 6.

Jahrhunderts vermutlich in Spanien verfaßt worden.42 Auf
dieses Land, in dem der Manichäismus gleichzeitig mit dem
Arianismus lange genug eine Gefahr für die Kirche gebildet
hat, deutet die Polemik mit diesen Häresien.43

In einer weiteren pseudo-augustinischen Schrift, dem Ad-
versus quinque haereses sermo 44, besitzen wir eines der letzten

Beispiele der mehrgeteilten Traktate. Wir sagten schon
einleitend, daß diese Form der polemischen Schriften mit
fortschreitender Präzision der theologischen Ausdrucksweise
zum Verschwinden berufen war.45 Auch diese Schrift stammt
vermutlich aus dem ersten Drittel des 6. Jahrhunderts aus
Gallien.46

Der Vollständigkeit halber erwähnen wir auch die zwei
Predigten des Caesarius von Arles, die eine De comparatione
ecclesiae et synagogae47 und jene andere, welche von der in
der antijüdischen Polemik vielbenutzten Parabel vom
verlorenen Sohn ausgeht4S, De filio prodigio et de illo qui semper
cum pâtre fuit49, vermutlich aus der Zeit von nach 429.50

Unsere Ausbeute an jüdischen Argumenten ist in diesen
Predigten jedenfalls unerheblich.

Gregorius von Tours hinterließ uns keine Sonderschrift

41 Vgl. K. Young, a. a. 0. 2, 125 ff.
42 Vgl. P. Wiegand, Die Stellung des apostolischen Symbols..., in:

Stud. z. Gesch. d. Theol. u. d. Kirche 4, 2 (1899) 53.
43 Der Fortbestand dieser Häresien in Spanien wurde besonders

gefördert durch den regen Austausch mit Nordafrika.
44 PL 42,1101/16.
45 Vgl. o. S. 121. Gerade dieser Traktat liefert den deutlichen Beweis in

diesem Sinne; der Verfasser befürchtet, daß nicht der eine Häretiker
gegen ihn ausspielen will, was er einem anderen gegenüber erklärt hat,
a. a. 0. 7, 9 (PL 42, 1112).

46 Aus den gleichen Gründen wie oben.
47 Serm. 104 (krit. Ausg. G.Morin, Maredsous 1937 ff., 1,412/16).
48 Vgl. B. Blumenkranz, La parabole de l'enfant prodigue chez Saint-

Augustin et Saint-Césaire d'Arles, Vigiliae Christianae 2 (1948).
49 Serm. 163 (a. a. 0.2, 631/5).
50 Nach dem Konzil von Orange.



128 B. Blumenkranz, Die jüdischen Beweisgründe

zur Judenfrage, aber, was für unsere Untersuchung weit
wertvoller ist, in einem Kapitel seiner Historia Francorum51
den getreuen Bericht eines Disputs, den er mit Priscus, einem
Hoflieferanten des Königs Chilperic, im Jahre 581 hatte.

Das Rundschreiben des Bischofs Severus von Minorca, die
Epistula de virtutibus ad Iudaeorum conversionem 52, wird
gewöhnlich dem Jahre 418 zugeschrieben.63 Wir hatten schon
anderen Orts unseren Zweifel an der Echtheit dieses Dokuments

geäußert.64 Als vorläufiges Ergebnis unserer weiteren
Beschäftigung mit diesem Text glauben wir, diese Schrift dem
Anfange des 7. Jahrhunderts zuweisen zu können. Um diese
Zeit erlebte Spanien eine Art versteckter Polemik unter den
Führern der Kirche über die Behandlung, die den Juden an-
gedeihen zu lassen wäre. Die «gemäßigte Richtung», vertreten
durch Isidor von Sevilla, befürwortete die Methode einer
geduldigen Bekehrung durch Wort und Schrift. Der Bischof
Braulio von Saragossa kann füglich als Vertreter der «radikalen

Richtung» angesehen werden; ging er ja so weit, dem
Papste Honorius I. Vorhalte zu machen, weil er den Juden
gegenüber zu große Nachsicht walten ließ.65 Den Ausschlag
hatten schließlich die Befürworter der Zwangsmaßnahmen,
und die spanischen Konzile vermehrten ständig das Arsenal
der kanonischen Bestimmungen, die den Juden die Religionsfreiheit

immer mehr rauben sollten.56 Ein anonymer Chronist

kennzeichnet diese Haltung sehr treffend mit den Worten:
«Die Juden wurden durch die Gewalt zum Glauben an Christus

berufen.»57 Mit gleichen frommen Lügen ist der
erwähnte Brief des Severus von Minorca gefärbt; die Gewalt-

51 Histor. Franc. 6, 5 (PL 71, 373/5 MGH, Scr. rer. Merov. 1, 427 ff.).
52 PL 20, 731/46 u. 41, 821/32 G. Segui Vidal, La carta-encfclica del

obispo Severo, Palma de Majorca 1937, 149/85.
53 Jedenfalls dem Anfange des 5. Jahrhunderts; vgl. G. Segui Vidal,

a. a. 0. 1 ff. 64 Judenpredigt 57 f.
65 Epist. 21 (PL 80, 669; die krit. Ausgabe der Briefe Braulios,

besorgt von J.Madoz, Madrid 1941, blieb uns unzugänglich).
56 Insbesondere das 6. Konzil von Toledo (638) ; vgl. Mansi, Concil.

ampl. coli. 10, 659 ff.; 8. Konzil von Toledo (654); vgl. Mansi, a.a.O. 10,

1206 ff., 12. Konzil von Toledo (681) ; vgl. Mansi, a. a. O. 11, 1023 ff.
57 Anon. Cordub., Continuatio Hispana (in bezug auf Sisebuth; MGH,

Auct. Antiqu. 11, 339).



im Religionsgespräch mit den Christen 129

maßnahmen der Christen, insbesondere die Verbrennung der
jüdischen Synagoge, werden verschämt und versteckt
erwähnt und die schließliche Bekehrung der Juden als Ergebnis

von Wundererscheinungen dargestellt. Bezeichnend ist der
Satz, der von den Versuchen religiöser Disputationen
zwischen Christen und Juden berichtet: «Theodor (das Oberhaupt
der Juden) diskutierte kühn über das Gesetz und ironisierte
und verdrehte alles, was ihm eingewandt wurde. Als das Volk
der Christen sah, daß es mit Worten nicht siegen konnte, bat
es den Himmel um ein Wunder.»68 Wir sehen, die im
Briefe des Severus geschilderten Zustände und die von den
Christen daraus gezogenen Folgerungen entsprechen in
überraschender Weise den Ereignissen in Spanien im 7. Jahrhundert.

Diese literarische Fälschung hatte den deutlichen Zweck,
den Befürwortern der Gewaltmaßnahmen gegen die Juden das
Argument einer «historischen» Parallele zu liefern.

Isidor von Sevilla hingegen, wir erwähnten es zuvor,
versuchte die Juden durch Ueberzeugung zu gewinnen. Hiezu
verfaßte er etwa um 638 den umfangreichen Traktat De fide
catholica ex veteri et novo testamento contra Iudaeos.59
Diese Schrift bewahrte durch das ganze Mittelalter einen
unverminderten Erfolg, wenn nicht zur Bekehrung der Juden,
so doch in der christlichen Literatur. Aus dem 8. Jahrhundert
stammt eine althochdeutsche UeberSetzung60, im 12.
Jahrhundert wird dieser Traktat in die Sammlung des Liber Flori-
dus aufgenommen.61

Noch eine andere Schrift zur Judenfrage hat Isidor von
Sevilla zum Verfasser. Seiner Feder entstammen die Quaestio-
nes adversus Iudaeos et ceteros infideles ®2, die fälschlich Ra-
ban Maurus zugeschrieben wurden.63 Diese Schrift dürfte im

58 PL 20, 737 u. 41, 826 G. Segui Vidal, a. a. 0.162.
58 PL 88, 449/538.
60 Vgl. K. Weinhold, Die althochdeutschen Bruchstücke..., in: Bibliothek

der alt. deutschen Liter. Denkmäler 6 (1866) ; G. A. Heuch, De Fide
catholica. Der althochdeutsche Isidor, in: Quellen u. Forsch. 72 (1894).

61 Vgl. die Beschreibung der Hss. des Liber Floridus durch L.Delisle,
in: Notices et extraits des mss. de la B.N. 38 (1930).

62 TNA 5, 401/594 Anspach-Vega.
63 Unter diesem Verfassernamen in TNA, und auch in sämtliche Patro-

logien und Literaturgeschichten übernommen.

9



130 B. Blumenkranz, Die jüdischen Beweisgründe

Sinne des Verfassers wohl den frischbekehrten Juden, die es
oft genug nur äußerlich waren, zugedacht gewesen sein und
sollte sie gegen das Nachleben der alten Glaubensüberzeugungen

sichern.
Der von Isidor eingeschlagene Weg der Judenbekehrung

wird auch von Ildefons von Toledo beschritten. Sein Werk
De virginitate perpétua sanctae Mariae64 trägt ohne
genügende Berechtigung den Untertitel: Adversus très infidèles.
Die zwei Ungläubigen, denen er die ersten Kapitel widmet,
sind Jovinian und Helvidius. Doch haben diese zwei Häretiker

vom Ende des 4. Jahrhunderts schon längst keine Gefolgschaft

mehr unter den Christen. Die Erklärung ist einfach die,
daß Ildefons auf der Suche nach literarischen Vorlagen zur
Bekämpfung der jüdischen Zweifel an der Jungfräulichkeit
Marias auf die Schriften des Hieronymus gegen Helvidius und
Jovinian stieß.65 So bezog er von seiner Quelle nicht nur
Titel des Werkes und Stoff gegen die Juden, sondern
übernahm gleichzeitig auch überflüssigerweise die Angriffe gegen
jene längst vergessenen Ketzer.

Der Nachfolger Ildefonsos im Bischofssitze von Toledo,
Julian, verfaßte im Jahre 686 die antijüdische Schrift De com-
probatione aetatis sectae.66 So wie Ildefonso, so geht auch
er weit über die Titelsetzung hinaus und bekämpft noch
manche andere jüdische Einwände neben jenem, wonach das
sechste Zeitalter noch nicht angebrochen wäre. Julian
beschränkte sich nicht auf literarische Bekämpfung der Juden,
sondern nahm auch an der Ausarbeitung der anti-jüdischen
Gesetzgebung einen hervorragenden Anteil. 67

Erst etwa eineinhalb Jahrhunderte später finden wir die
Fortsetzung in der Reihe der antijüdischen Sonderschriften.
Mit besonderem Nachdruck bekämpfte Agobard, Bischof von
Lyon, die Juden, die er mancher übler Machenschaften zeiht,
deren Einfluß auf die Christen er aber vor allem fürchtet.68

64 PL 96, 53/102.
65 Hieronym., De perp. virg. b. Mariae adversus Helvidium (PL 23,

183/206); Adversus Iovinianum (PL 23, 211/338). 66 PL 96, 537/86.
67 Vgl.Paul à Wengen, Julianus Erzbischof von Toledo, St. Gallen

1891, 30/9.
88 Vgl. Th. Beinach, Agobard et les Juifs, REJ (Actes et Conférences)



im Religionsgespräch mit den Christen 131

Die fünf Schriften, die von den Juden handeln und die in den
Jahren 824 his 828 geschrieben wurden, sind (in der Reihenfolge

ihrer Entstehung): zwei Briefe an die Palastvorsteher
Ludwigs des Frommen, De haptismo iudaicorum mancipio-
rum zwei Denkschriften, die an Ludwig den Frommen
gerichtet sind, De insolentia Iudaeorum und De iudaicis super-
stitionibus 70

; schließlich ein Brief an seinen Kollegen im
Bischofsamt, Nibridius von Narbonne, De cavendo convictu et
societate Iudaeorum.71 Vermutlich war die Zahl seiner
antijüdischen Schriften noch größer; jedenfalls hat er gegen sie
zahlreiche heftige Predigten gehalten, wovon ein Bruchstück
im De insolentia Iudaeorum überliefert ist.72 Besondere
Bedeutung gewinnt Agobard durch Anwendung gegen die Juden
einer sonst geläufigen Methode in theologischen Streitigkeiten:
er liefert als erster eine Sammlung von «Auctoritates» zur
Judenfrage, Aussprüche von Kirchenvätern, Konzilsbeschlüsse

usw. Von schwerwiegender Folge war eine andere
Neuerimg, die Agobard in den christlichen Kampf gegen die
Juden einführte: die Angriffe gegen den Talmud. Mit Recht
kann er als Vorläufer all jener Vorwürfe gegen die «Gottlosigkeiten»

des Talmuds gelten, Vorwürfe, die im Jahre 1240 die
erste Disputation über den Talmud veranlaßten und seither
kaum mehr verstummt sind.73

Ein Dokument, das unmittelbar dem tatsächlich geübten
Religionsgespräch entstammt, ist der Briefwechsel des Elea-
zar-Bodo mit Paul Alvarez von Cordova.74 Eleazar, besser
bekannt unter seinem christlichen Namen Bodo, war Kaplan
am Hofe Ludwigs des Frommen. Vom Judentum angezogen,
jedoch angesichts der Unmöglichkeit, in Frankreich selbst der
Kirche den Rücken zu kehren, schützt Bodo eine Pilgerfahrt
nach Rom vor. Als er die Erlaubnis zu dieser längeren Reise
erhalten hat, wendet er sich in Wirklichkeit nach Spanien,

50 (1905) LXXXI ff. ; Fr. Wiegand, Agobard von Lyon und die Judenfrage,
in: Festschrift für den Prinzen Luitpold..., Erlangen 1901, 221/50, blieb
uns unzugänglich.

69 PL 104, 101 ff. u. 174 ff. 70 PL 104, 69 ff. u. 77 ff.
71 PL 104,107 ff. 72 De insol. lud. 3 (PL 104, 87 f.).
73 Vgl. 1. Loeb, La Controverse de 1240 sur le Talmud, REJ 1 (1880)

247. 74 Alvar. Cord., Epist. 14/21 (PL 121, 478/83 Madoz 211/81).

9*



132 B. Blumenkranz, Die jüdischen Beweisgründe

wo er im Jahre 838 das Judentum annimmt.75 Paul Alvarez
von Cordova, ein gelehrter Christ, wenn auch nicht geistlichen
Standes, versucht nun im Jahre 840, Eleazar-Bodo von seinem
«Irrtum» zu bekehren. Der Briefwechsel ist uns leider nicht
vollständig erhalten geblieben: ein Besitzer der einzigen
Handschrift hatte geglaubt, ein frommes Werk zu verrichten,
indem er jene Handschriftseiten, auf denen die Briefe Eleazar-
Bodos niedergeschrieben waren, ausradierte oder einfach
wegschnitt. Zum Glück läßt sich aus den Antworten des
Alvarez das Wesentliche der jüdischen Argumentation wieder
herstellen.

Der Nachfolger Agobards in Lyon, Amulo, setzt im Liber
contra Iudaeos 78 aus dem Jahre 846 das Werk seines
Vorgängers und Meisters fort, ja bezieht von ihm die Mehrzahl
der Ideen und stellenweise sogar ganze literarische Entwicklungen.

Das Werk ist reichlich disparat; die zahlreichen
Wiederholungen lassen vermuten, daß es in aller Eile aus einer
Anzahl von Predigten zusammengestoppelt worden ist. Lange
Zeit wurde irrtümlicherweise Raban Maurus als Verfasser
dieser Schrift angesehen.

Am Anfange des 11. Jahrhunderts ereignet sich wieder
eine Aufsehen erregende Bekehrung eines christlichen
Geistlichen. Vecelin, Kaplan am Hofe des Herzogs Konrad, nimmt
im Jahre 1005 das Judentum an. Auf einen polemischen Brief,
den er in Umlauf setzte, antwortete ihm im Auftrag des
Kaisers Heinrich II. dessen Hofkaplan Heinrich. Die
vollständige Antwort und ein Auszug aus dem Briefe des Vecelin
sind uns von Albert, einem Mönche aus Metz, in seinem
lokalchronistischen Werke De diversitate temporum überliefert.77

Aus dem literarischen Nachlasse Fulberts von Chartres,
der von 1006 bis 1028 den Bischofsstuhl dieser Stadt innehatte,
besitzen wir einen Tractatus contra Iudaeos.78 In Wahrheit
haben wir es hier nicht mit einer einzigen Schrift, sondern
mit einer Aneinanderreihung von drei Predigten zu tun. Dies
erklärt die häufigen Wiederholungen.

75 Vgl. M. Kayserling, Eleasar und Bodo, Monatsschr. f. Gesch. u. Wiss.
d. Judent. 9 (1860) ; Madoz 56/61.

76 PL 116, 141/84. 77 De diversit. temp. 2, 22/4 (PL 140, 484/90).
78 PL 141, 305/18.



im Religionsgespräch mit den Christen 133

Um das Jahr 1070 entspricht Petrus Damiani der von Ho-
nestus an ihn gerichteten Aufforderung und verfaßt den

Antilogus contra Iudaeos.79 Honestus war von diesem Werk
nicht restlos befriedigt. So versucht es Petrus Damiani, in
einer neuen Schrift, dem Dialogus inter Iudaeum requirentem
et christianum respondentem 80, besser zu treffen. Aber auch
hier finden wir keine große Ausbeute für unsere Untersuchung.

Der Verfasser kannte wahrscheinlich die Juden
überhaupt nicht und ihre Argumente sehr wenig. Ja er zweifelt
selbst an dem Nutzen eines solchen Unternehmens und
schlägt Honestus vor, statt sich gegen die Juden zu wenden,
«die schon fast vollständig von der Erde verschwunden sind»,
lieber die Uehelstände unter den Christen zu bekämpfen.81

Am Ende des 11. Jahrhunderts angelangt, haben wir
nunmehr noch jene Sonderschrift zur Judenfrage vorzuführen,
die wir schon einleitend erwähnt haben, die Disputatio Iudaei
et christiani de fide Christiana des Gilbert Crispinus.82
Gilbert Crispinus, Abt von Westminster, hat diese Schrift
wahrscheinlich in der Zeit zwischen 1093 und 1097 verfaßt.83 Wir
haben hier das wahrheitsgetreue Protokoll einer tatsächlich
stattgefundenen Diskussion mit einem Juden aus Mainz. Der
jüdische Gesprächspartner bietet in dieser Disputation so
ziemlich die Summa der jüdischen Einwände gegen das
Christentum. In keiner anderen christlich-lateinischen Schrift
finden wir diesen Einwänden so uneingeschränkt Raum
geboten. Die unmittelbar auf die Verfassung der Schrift folgenden

Dekaden wußten noch solche Sinnesgröße zu schätzen
und bereiteten dem Werke des Gilbert Crispinus die verdiente
Verbreitung.

Im Bereiche der jüdisch-christlichen Beziehungen sind die
Wechselbeziehungen zwischen literarischer Produktion und
politischer Entwicklung besonders fühlbar. Während anderswo

die christlichen Schriftsteller durch ihre Werke willentlich

oder unwillentlich die gesetzliche Lage der Juden (zu-
78 PL 145, 41/58. 80 PL 145, 57/68.
81 Antil. c. lud., prael (PL 145, 41).
82 PL 159, 1005/36; eine krit. Ausgabe haben wir in Arbeit.
83 Vgl. B. Blumenkranz, La Disputatio de Gilbert Crépin. L'esquisse

d'une histoire du Texte, Rev. du Moyen-Age lat. 3 (1948) (im Druck).



134 B. Blumenkranz, Die jüdischen Beweisgründe

meist ihre Entrechtung) beeinflußten, wurde hier eine Schöpfung,

sobald ihre Geisteshaltung den politischen Umständen
nicht mehr entsprach, zum Vergessenwerden verurteilt. Mit
der Mitte des 12. Jahrhunderts bricht der Verbreitungserfolg
der Disputatio des Gilbert Crispinus ab.84 Aus der gleichen
Zeit, zwischen 1123 und 1148, stammt nun auch jene
literarische Verwertung der Disputatio, die gewiß nie die Zustimmung

des Abtes von Westminster gefunden hätte: ein Student
aus dem Kreise um Uvo von Chartres oder Anselm von Laon
überarbeitete das ursprünglich lebensechte Werk zu einer
fiktiven Diskusion, in welcher nicht nur der Jude mit größter
Einfalt dargestellt ist, sondern auch der Christ durchaus nicht
mehr das gütige Verständnis des Gilbert Crispinus an den

Tag legte.85 Von hier an war jenes Mittelalter für die Juden
angebrochen, das der Volksmund gewöhnlich als das «dunkle
Mittelalter» bezeichnet.

II.
Die jüdischen Beweisgründe in diesen Sonderschriften.

Welches sind nun im Religionsgespräch, das in den
genannten Sonderschriften dargestellt wird, die jüdischen
Beweisgründe? Nach jener chronologischen Darstellung möge
hier eine systematische uns es lehren.

Alle diese Schriften sind voll von Bibelzitaten, bisweilen
bestehen sie ausschließlich in endlosen Testimoniensamm-
lungen. Jene Sonderschriften zur Judenfrage, auf die als
Missionstraktate eine gewisse Hoffnung gesetzt werden sollte,
bezogen ihre Zitate vorzüglich aus dem Alten Testament unter
Vernachlässigung des Neuen Testaments. Maximinus läßt die
Juden erklären: «Wir glauben weder euch noch den
Evangelien» 88, und bezieht sich darum zu ihrer Bekämpfung
hauptsächlich auf das AT. In der Diskussion der Vita Sylvestri

84 Vgl. a.a.O. die Liste der Hss.; fast sämtliche stammen aus dem

Anfange des 12. Jahrhunderts.
85 Dieser Text wurde irrtümlich Wilhelm von Champeaux zugeschrieben

(PL 163, 1045/72).
86 Maximin., Tr. c. lud. 9 (PL 57, 803 Turner 306). Evagrius, in

seiner Altere. Sim. lud. et Theoph. ehr. (PL 20, 1167 CSEL 45, 2), läßt
Simon die gleiche Einschränkung vornehmen.



im Religionsgespräch mit den Christen 135

wird vorweg als verbindliche Methode erklärt, daß die Christen

die Beweise gegen die Jnden aus dem AT zu beziehen
haben (und umgekehrt die Juden die ihren gegen die Christen
aus dem NT).87 Diese Einschränkung genügt noch nicht, denn
es gilt auch, den Umfang des Kanons abzugrenzen, um nicht
Zitate aus Schriften anzunehmen, die im jüdischen Kanon
nicht enthalten sind. Darum lehnt auch der jüdische
Gesprächspartner des Gilbert Crispinus die Baruchzitate ab.88

Nicht nur wird der jüdische Kanon verteidigt, sondern es

werden auch die nichtjüdischen Bibelübersetzungen, dazu
auch die Septuaginta verworfen.89 Zumeist ist dies anläßlich
der Uebersetzung von Jes. 7, 10 geäußert, wo entsprechend
der jüdischen Behauptung nicht von einer Jungfrau die Rede

ist, die gebären soll, sondern von einer jungen Frau.00 (Geht
einerseits die Diskussion darum, ob im Bibeltext tatsächlich
von einer Jungfrau die Rede ist, die den Erlöser gebären soll,
und ob in der Tat Jesus dieser von einer Jungfrau geborene
Erlöser ist, so finden wir andererseits das neue jüdische
Argument, das die Möglichkeit einer jungfräulichen Geburt
schlechthin abstreitet. So berichtet Maximinus, die Juden
wollten nicht glauben, daß eine Jungfrau geboren habe, ohne
einem Manne verbunden gewesen zu sein.91 Simon, der im
Dialog des Evagrius den jüdischen Standpunkt gegen Theophil

verteidigen soll, ist bereit zu glauben, daß eine Jungfrau
vom Heiligen Geist empfangen kann, bezweifelt jedoch, daß
sie auch als Jungfrau gebären kann.92 Gegen das Dogma der
jungfräulichen Geburt führt der jüdische Gesprächspartner

87 Vita Sylv. 2 (M1 2, 285 r° M2 2, 517).
88 Gilb. Crisp., Disp. lud. et ehr. (PL 159, 1026) ; weniger bibelfest ist

Simon in Evagr., Altere. Sim. lud. et Theoph. ehr. (PL 20, 1172 CSEL
45, 18f.), der ohne Protest Baruchzitate zuläßt.

89 Gilb. Crisp., Disp. lud. et ehr. (PL 159, 1027) ; Alvar. Cord., Epist.
16, 3 (PL 121, 485/6 Madoz 227 f.).

90 Isid. Hisp., De fide eath. 1, 10, 3 (PL 83, 468); vgl. Ildef. Toi., De

virg. perp. b. Mar. 3 (PL 96, 65) ; Alvar. Cord., Epist. 16, 3 (PL 121, 485/6
Madoz 227) ; Gilb. Crisp., Disp. lud. et ehr. (PL 159, 1019) ; hier wird

auch statt Jungfrau, Verborgene übersetzt (PL 159, 1027).
91 Maximin., Tr. c. lud. 3 (PL 57, 796 Turner 296 f.).
92 Evagr., Altere. Sim. lud. et Theoph. ehr. (PL 20, 1171 CSEL 45,

18); vgl. Gilh. Crisp., Disp. lud. et ehr. (PL 159, 1019 u. 1027).



136 B. Blumenkranz, Die jüdischen Beweisgründe

das Gilbert Crispinus ins Treffen, daß es der messianischen
Verheißung der Bibel entgegengesetzt ist. Denn dort heißt es,
daß der Erlöser dem Samen Abrahams entstammen solle
[vgl. Gen. 22, 8]; wie könnten also die Christen behaupten,
daß Jesus einerseits der verheißene Erlöser sei, andererseits
dennoch ohne männlichen Samen geboren sei.93 Diesem ganzen

Ideenbereich, in dem die Zweifel der Juden von so manchen
Häretikern geteilt wurden, ist die Sonderschrift des Ildefons
von Toledo, De virginitate perpétua sanctae Mariae gewidmet.)

94

Im Zusammenhange des Gebrauches des ATs kritisieren
die Juden auch an der christlichen Art der Exegese, die überall

Christuszeugnisse wittere und dabei den Sinn der Bibeltexte

vergewaltige.95 Auch dies gehört dem Bereiche der
Bibelexegese an, wenn die Juden sich dagegen wehren, daß
die Pluralform, in der die Genesis 1, 26 Gott sagen läßt:
«Lasset uns einen Menschen machen», so gedeutet wird, als
habe Gott Vater dies zum Sohne Gottes gesprochen. In Wahrheit

habe sich Gott mit dieser Rede an die Engel gewandt.96
In der Exegese jener Stellen, die in unmittelbarer Weise von
den Christen als messianische Zeugnisse und Ankündigungen

für Jesus gedeutet werden, ist die Ablehnung der Juden
noch heftiger: alle diese Stellen seien historisch zu verstehen
und bezögen sich auf Salomon, David, die Propheten ...97 Die
Aufzählung der jüdischen Beweisgründe würde an Ueber-
sichtlichkeit verlieren, wenn wir sie in Abhängigkeit von der

93 Gilb. Crisp., Disp. lud. et ehr. (PL 159, 1024).
64 Vgl. o. S. 130.
95 Gilb. Crisp., Disp. lud. et ehr. (PL 159, 1024; vgl. 1026).
99 Maximin., Tr. c. lud. 2 (PL 57, 795 Turner 295) vgl. ibid. 9

(PL 57, 804 Turner 307) ; Evagr., Altere. Sim. lud. et Theoph. ehr. (PL
20, 1168 CSEL 45, 7) — andere trinitarische Testimonien werden von
Simon auf die Weisheit und den Logos bezogen (PL 20, 1170 CSEL 45,

12) —; Isid. Hisp., De fide cath. 1, 3, 5 (PL 83, 455).
97 Maximin., Tr. c. lud. 2 (PL 57, 749 Turner 294); Alvar. Cord.,

Epist. 18, 17 (PL 121, 505 f. Madoz 264 ff.) ; Fulbert., Tr. e. lud. 2 (PL
141, 313) ; Petr. Dam., Antil. e. lud. 2 (PL 145, 50) ; vgl. Vita Sylv. 2

(M1 2, 287 r° M2 2, 520) ; lui. Toi., De comprob. aet. sextae 1, 11 (PL 96,

546) läßt von den Juden auf Elias deuten, was von den Christen als AT-
liches Zeugnis für Johannes gewertet wird.



im Religionsgespräch mit den Christen 137

Bibel fortsetzten; immer wieder werden wir Berufung auf
Bibeltexte in diesem oder jenem Argumente finden.

Die Vereinbarung des Alten und Neuen Testaments war
eine der schwierigsten Aufgaben der Kirche. Von
christlichhäretischer Seite wurde oft genug das Festhalten am AT zum
Vorwurf gemacht, von jüdischer Seite wurde jedoch besonders

auf den Widerspruch hingewiesen, daß die Christen wohl
das AT als ihre Heilige Schrift erklärten, dennoch aher seine
Gesetze nicht beobachteten.08 Es lohnt gewiß in diesem
Zusammenhang, die Beweisführung des Mainzer Juden in der
Disputatio des Gilbert Crispinus zumindest auszugsweise
wiederzugeben: Wie ist die christliche Haltung gegenüber
dem Gesetze zu erklären? Wenn das Gesetz gut ist und
tatsächlich von Gott gegeben, so muß man es beobachten. Warum
werfen also die Christen den Juden diese Beobachtung vor?
Findet man jedoch, daß das Gesetz nicht zu beobachten sei,
so ist Moses zu bezichtigen, so eitle Gesetze verordnet zu
hahen. Jedenfalls ist es unstatthaft, einen Teil der Gesetze

anzunehmen, die anderen zu verwerfen. Denn der Gesetzgeher

sagt im Deuteronomium (27, 26): «Verflucht sei, wer
nicht alle Worte dieses Gesetzes erfüllt.» Die Christen jedoch
entscheiden ihrem Gutdünken nach, was zu beobachten sei
und was nicht. Wenn sie behaupten, die Gesetze seien nicht
wörtlich zu verstehen, sondern es seien zum Beispiel in den

zum Genuß verbotenen Fleischsorten die Fehler dieser Tiere
gekennzeichnet, von denen man sich freizuhalten habe, warum

könne man da nicht den versteckten Sinn des Gesetzes
beobachten, ohne darum seinen Wortlaut zu verachten? Man
könne sehr gut sowohl den Genuß des Schweinefleisches
vermeiden als auch die Sünden, die durch das Schwein
verkörpert sind.90

In diesem Zusammenhang wurden nicht nur Widersprüche
zwischen AT und NT aufgewiesen, sondern solche innerhalb

des NTs selbst aufgezeigt. Wenn die Christen die Be-

08 Agust., Tr. adv. lud. 2, 3 (PL 42, 52); vgl. 5, 6 (PL 42, 55); Petr.
Dam., Dial. int. lud. et ehr., argum. (PL 145, 57); vgl. Alvar. Cord., Epist.
18, 5 (PL 121, 497 Madoz 249f.).

99 Gilb. Crisp., Disp. lud. et ehr. (PL 159, 1007 u. 1011).



138 B. Blumenkranz, Die jüdischen Beweisgründe

schneidung nicht mehr beobachten sollen, warum ließ sich
Jesus beschneiden? 100

Das Gesetz, dessen Beobachtung die Christen den Juden
zum Vorwurf machen, dient diesen im Gegenteil als Ruhmestitel.

In der Aufzählung der Beweise dafür, daß sie, die
Juden, auserwählt sind und nicht die Christen, verweisen sie
besonders darauf, daß sie als erste das Gesetz und vor allem
das Wahrzeichen des Bundes, die Beschneidung, erhalten
haben.101 Im Gegensatz zu ihrer sozialen und gesetzlichen
Lage, die, wenn auch noch nicht katastrophal, so doch auch
in der ersten Hälfte des Mittelalters schon genügend schlecht
war, berufen sich die Juden ständig auf ihre Auserwähltheit.
Sie sind das Volk Gottes, der wahre Samen Abrahams, die
Nachfolge Jakobs, zu denen allein die Propheten gekommen
sind.102 Eleazar-Bodo in seiner brieflichen Polemik mit Paul
Alvarez besteht darauf, daß keine Rede von Verwerfung der
Juden und Berufung der Heiden sei. Der Prophet zeige im
Gegenteil, daß alle Völker vor Gott wie ein Tropfen seien,
der im Eimer bleibt, wie ein Nichtiges und Eitles (Jes. 40, 15.

17).103 (Mit dem Eifer des echten Neophyten ruft Eleazar dem
Alvarez zu, daß er einen verworfenen und niedrigen, scheußlichen

und verachtenswerten, verabscheuenswerten und
wertlosen Glauben verlassen und den rühmlichen und wahren
Glauben [der Juden] angenommen habe.) 104

100 Evagr., Altere. Sim. lud. et Theoph. clir. (PL 20, 1172 CSEL
45, 20).

101 Maximin., Tr. c. lud. 6 (PL 57, 800 Turner 301) ; vgl. 4 (PL 57,
798 Turner 297); Ps.-Aug., Altere. Syn. et eccl. (PL 42, 1134); Vita
Sylv. 2 (M1 2, 286 r° M2 2, 519) ; vgl. Agob., De cav. conv. et soc. lud.
(PL 104, 112); Alvar. Cord., Epist. 18, 4 (PL 121, 495 Madoz 247).

102 August., Tr. adv. lud. 7, 9 (PL 42, 57 f.); 8, 11 (PL 42, 59); vgl. 9,

12 (PL 42, 60 t); Maximin., Tr. e. lud. 5 (PL 57, 798 Turner 299); vgl.
4 (PL 57, 798 Turner 297) ; Ps.-Aug., Altere. Syn. et ecel. (PL 42, 1131) ;

Agob., De cav. conv. et soc. lud. (PL 104, 111). In diesem Zusammenhange
sei dieses eigentümliche Argument eines Altersanspruches erwähnt, das
der Verfasser der Altere. Syn. et eccl. den Juden in den Mund legt (PL 42,
1131 u. 1135) ; sie werfen den Christen vor, daß sie Neulinge im Römischen
Reiche seien; sie, die Juden, führten schon Kriege, besaßen römisches
Bürgerrecht, als jene noch nach barbarischer Art als Hirten lebten.

103 Alvar. Cord., Epist. 18, 5 (PL 121, 496 Madoz 249).
104 Alvar. Cord., Epist. 18, 2 (PL 121, 492 Madoz 242).



im Religionsgespräch mit den Christen 139

Angesichts ihrer schlimmen Lage in der Gegenwart
bezogen sich die Juden auf die zahlreichen Prophetenstellen,
aus denen sie Trost und Hoffnung schöpfen konnten. Sie
berufen sich auf Ezechiel 87, 21 und Zacharias 8, 7, wo Gott
die Erlösung seines Volkes ankündigt.105 In dem kleinen
Rest, der von Eleazar-Bodos Briefen dem frommen Ueber-
eifer des Manuskriptbesitzers entgangen ist, finden wir die
Vision Ezechiels (37, 11—24) zitiert mit dem Zusatz, daß
kein Grund gefunden werden könne, daß all dies sich nicht
auf Erden erfüllen solle.106 Amulo erwähnt, daß die Juden in
den Verheißungen Jesajas (46, 13 und 51, 5) Trost und
Hoffnung finden.107 Vecelin, der zum Judentum bekehrte Kaplan
des Herzogs Konrad, berief sich im gleichen Sinne auf Ps.
105, 8. 9.108

Angesichts der gegenwärtigen Leiden richtet sich der Blick
der Juden in die Vergangenheit, und sie finden in der Geschichte
mutspendende Parallelen. Sie erinnern sich der Verbannung
in Babylon; auch damals sind sie schließlich ins Vaterland
zurückgekehrt. «Dies ist unsere Hoffnung», erklären die
Juden, «daß es uns auch diesmal gleichermaßen ergehen wird,
wenn es Gott Wohlgefallen wird.» 109

Nur zu gerne wurden von den Christen die gegenwärtigen
Leiden der Juden als Strafe für die Kreuzigung Jesu
dargestellt. Demgegenüber bemerken die Juden, daß tatsächlich
ihre Leiden eine Sühne darstellen, nicht jedoch für die
Kreuzigung Jesu, sondern für deutlich erkennbare Sünden.110

Verknüpft mit der Hoffnung auf ein Ende ihrer Leiden ist
die jüdische Erwartung eines Messias. Wir sahen zuvor, daß
sie nicht die gleichen Bibelstellen wie die Christen als seine

Vorankündigung ansehen. Jedenfalls glauben sie nicht, daß
Jesus der verheißene Erlöser hat sein können, und warten

105 Isid. Hisp., Quaest. adv. lud. 27, 3 u.5 (TNA 5, 460 f. Anapaeh-
Vega 77 f.).

106 Alvar. Cord., Epist. 17, 2 (PL 121, 491 Madoz 239 f.).
107 Amulo, L. c. lud. 18 (PL 116, 152).
108 Albert., De divers, temp. 2, 23 (PL 140, 485).
109 Fulbert., Tr. c. lud. 1 (PL 141, 305 f.).
110 Alvar. Cord., Epist. 18, 24 (PL 121, 512 Madoz 275); vgl.

Fulbert., Tr. c. lud. 1 (PL 141, 305).



140 B. Blumenkranz, Die jüdischen Beweisgründe

noch auf sein Kommen.111 Doch der Erlöser, den die Juden
erwarten, unterscheidet sich wesentlich von Jesus: der jüdische

Messias soll nicht sterben.112 Doch soll dieser Messias
ein Mensch von natürlicher Gehurt sein, nicht ein Gott-
Mensch, so läßt Amulo die Juden ihre messianischen Erwartungen

erklären.113 Dieser Autor kommt neuerdings auf die
jüdisch-messianischen Vorstellungen zurück: sie erwarten
nicht nur einen, sondern sogar zwei Messiasse. Der eine sei
aus der Familie Davids, der andere aus dem Stamme Ephraim.
Jener davidische Messias sei in der Nacht, in der Jerusalem
erobert wurde, auf die Welt gekommen. Er sei nach Rom
gebracht worden, wo er ständig noch sei, versteckt in
unterirdischen Behausungen. Er habe sich sogar schon bisweilen
frommen Rabbinen gezeigt.114

Der Messias ist noch nicht gekommen, und die Juden
erwarten ihn ständig noch. Der jüdische Widerpart des Gilbert
Crispinus führt die Beweise dafür an, daß die für das Kommen

des Messias gesetzten Bedingungen noch nicht erfüllt
seien. Wäre der Erlöser schon gekommen, so würden nicht
nur die Juden, sondern alle Welt sprechen: «Kommet, lasset
uns auf den Berg des Herrn gehen, zum Hause des Gottes
Jakobs» (Jes. 2, 3); denn die Christen sagen: Lasset uns
emporsteigen zum Hause des Petrus, des Martin.115 Jedoch auch
im übrigen sei noch nicht erfüllt, was Jesaja (2, 4) für die
messianische Zeit vorhergesagt habe. Haben etwa die Soldaten
ihre Schwerter zu Pflugscharen und ihre Spieße zu Sicheln
gemacht? Im Gegenteil! Kaum genügen die Waffenschmiede,
kaum reicht das Eisen zur Erzeugung von Kriegsgerät. Und
überall auf der Erde bekriegt der Mensch seinen Nächsten.116

111 Der gesamte gegen die Juden gerichtete Text von Ps.-Aug., C. lud.,
pag. et Ar. 11/18 (PL 42, 1128/8) soll eben diesen Glauben der Juden
bekämpfen. S.a. Isid. Hisp., De fide eath. 1, 1, 1 (PL 83, 449); Alvar. Cord.,
Epist. 18,13 (PL 121, 502 Madoz 260) ; Amulo, L. c. lud. 20 u. 21 (PL 116,
154 f.) ; Fulbert., Tr. c. lud. 2 (PL 141, 308).

112 Isid. Hisp., De fide cath. 1, 44, 3 (PL 83, 488) ; Amulo, L. c. lud
20 u. 21 (PL 116, 154 f.). 113 Amulo, L. c. lud. 20 u. 21 (PL 116, 154 f.).

114 Amulo, L. c. lud. 12 (PL 116, 148) ; vgl. 15 u. 22 (PL 116, 150 u.
155).

115 Die Westminster-Abtei, wo diese Diskussion stattfindet, ist dem
Petrus geweiht.

113 Gilb. Crisp., Disp. lud. et ehr. (PL 159, 1012).



im Religionsgespräch mit den Christen 141

Der jüdischen Erwartung des Messias wird jedoch von
den Christen entgegengehalten, daß sie keinen mehr erhoffen
können, da es bei ihnen kein Königtum mehr gebe. Die deutliche

messianische Ankündigung der Genesis laute jedoch
(49, 10) : «Es wird das Szepter von Juda nicht entfernt werden
noch der Stab des Herrschers von seinen Füßen, bis daß der
Held komme.» Demgegenüber behaupten die Juden, es lebe
fern im Osten ein jüdischer König an der Spitze eines
Königreiches. 117 Wenn wir tatsächlich annehmen können, daß Fulbert

von Chartres in seinen Predigten echte jüdische Argumente

bekämpfte, so finden wir bei ihm das Nachlehen eines
jüdischen Beweisgrundes aus der Zeit des Hieronymus
bezeugt: nicht nur mangle es nicht unter den Juden an klugen
und gebildeten Männern, die sehr wohl das Staatsruder führen
können, wie zum Beispiel Mordechai, von dem man sagen
könne, er habe königliche Gewalt ausgeübt, sondern jeder
Familienvater ist ihrer Anschauung nach in gewissem Sinne
auch König.118

Ständig im Zusammenhang mit der Erwartung des
Erlösers ist noch das jüdische Argument, das sechste Zeitalter,
jenes der Ankunft des Erlösers, sei noch nicht angebrochen.
Julian von Toledo, der zur Bekämpfung dieser Idee, die auch
unter den Christen Anhänger gewann, sein Werk De compro-
batione aetatis sextae schrieb, berichtet, daß die Juden
auseinandersetzten, man befände sich noch, wie sie es nach
hebräischen Texten beweisen wollen, im fünften Zeitalter.110

Waren die Juden in den bisher erwähnten Gegenständen

117 Isid. Hisp., De fide oath. 1, 8, 2 (PL 83, 464). Wenn, wie bisweilen
behauptet wird, die Bekehrung der Khazaren zum Judentum tatsächlich
im Jahre 620 erfolgt ist, so besitzen wir hier die erste polemische
Auswertung dieses Ereignisses; vgl. A.Harkowy, Additions à l'histoire des

Juifs de Graetz, REJ 5 (1882) 203 f. Der Hinweis auf den jüdischen König
im Osten kehrt häufig wieder: lui. Toi., De comprob. aet. sextae 1, 21

(PL 96, 553) ; Alvar. Cord., Epist. 14, 4 (PL 121, 480 Madoz 216) ; vgl.
Fulbert., Tr. c. lud. 1 (PL 141, 306 f.).

118 Fulbert., Tr. c. lud. 1 (PL 141, 307 f.) ; vgl. Hieronym., Tr. in ps. 88

(krit. Ausg. v. G. Morin, Etudes, textes, découvertes, Maredsous 1913, 280) ;

vgl. Hieronym., In Is. 3, 4 (PL 24, 62 ff.); In Galat. 1, 1 (PL 26, 311 f.).
us Ygi. im. Toi., De comprob. aet. sextae, epist. dedicat. (PL 96,

538 f. u. 541).



142 B. Blumenkranz, Die jüdischen Beweisgründe

mehr oder minder in der Verteidigungsstellung, so werden wir
sie nunmehr als Angreifer sehen. Wir hörten schon, wie sie
darauf bestehen, daß der Messias, den sie erwarten, kein Gott-
Mensch sein solle, aber auch nicht sterben dürfe. Da hatten
wir schon die Angriffspunkte gegen christliche Glaubensinhalte

angedeutet. «Der, den ihr den Christ nennt», sagen sie,
«war nicht Gott, sondern ein Mensch, und unsere Väter haben
ihn getötet.» 120 Eleazar-Bodo ebenso wie Vecelin setzt noch
die Warnung des Jeremias (17, 5) hinzu: «Verflucht ist der
Mensch, der sich auf Menschen verläßt.» 121

Agobard und Amulo übermitteln mit allen Einzelheiten die
jüdische Darstellung der Person Jesu. Der Bericht Agobards
lautet: Er war zuerst ein Schüler Johannes des Täufers, in
der Folge dann selber Schulmeister. In dieser Eigenschaft
gab er einem seiner Schüler wegen seiner mangelnden
Begabung und seines harten Schädels den Namen Cepha, Petrus
(Fels). An einem Festtage zogen ihm seine Schüler auf seinem
Wege entgegen und riefen zur Ehre ihres Meisters: Hosanna,
der Sohn Davids. Schließlich wurde er wegen verschiedener
Lügen angeklagt und auf Geheiß des Tiberius in den Kerker
geworfen, da dessen Tochter (der er versprochen hatte, daß

sie, ohne einem Manne anzugehören, gebären könne) an einem
Steine schwanger wurde. Darum wurde er wie ein elender
Zauberer gehenkt. Begraben wurde er in der Nähe eines
Aquädukts, und die Wacht über seinen Leichnam wurde
einem Juden anvertraut. Eine Ueberschwemmung, die in der
Nacht vorkam, entführte den Leichnam. Da erließ Pilatus ein
Gesetz folgenden Sinnes: Es ist klar, daß jener, der von euch
aus Neid getötet worden ist, seinem Versprechen gemäß
wiederauferstanden ist, denn man findet ihn weder in seinem
Grabe noch anderswo. Darum verfüge ich, ihn zu verehren.
Wer sich weigert dies zu tun, soll wissen, daß ihm sein Anteil

in der Hölle bereit ist.122

120 Ps.-Ausg., Adv. Y haer. 4, 5 (PL 42, 1104); vgl. Yita Sylv. 2 (M1 2,

285 r° M2 2, 517) ; Isid. Hisp., Quaest. adv. lud. 21, 1 (TNA 5, 446

Anspach-Vega 57); Alvar. Cord., Epist. 18, 13 (PL 121, 502 Madoz 260).
121 Alvar. Cord, Epist. 18, 2 (PL 121, 502 Madoz 260); Albert, De

diversit. temp. 2, 23 (PL 140, 484).
122 Agob, De iud. superstit. 10 (PL 104, 87 f.).



im Religionsgespräch mit den Christen 143

Amulo ist womöglich noch ausführlicher und berichtet,
daß die Juden Jesus einen Gottlosen heißen, Sohn eines
Gottlosen, irgendeines Heiden, den sie Pandera nennen. Dieser
habe Maria verführt, und daher stamme jener, an den die
Christen glauben. Wegen seines Todes am Kreuze, der ein
Fluch vor Gott ist, mußte er am Tage der Kreuzigung selbst
begraben werden, damit ihre Erde nicht von ihm befleckt
werde, wenn er über Nacht am Holze haften gebliehen wäre.
Sein Grab habe sich in einem Gemüsegarten befunden. Um
zu beweisen, daß er wirklich tot und nicht wiederauferstanden

sei, haben sie ihn neuerdings aus dem Grabe geholt, durch
die ganze Stadt getragen und schließlich irgendwo hingeworfen.

Darum ist sein Grab bis zum heutigen Tage leer, angefüllt

bloß mit Steinen und verunreinigt von allem Unrat, die
sie dorthin zu werfen pflegten. In einem Wortspiele nennen
sie Jesus Christus in ihrer Sprache Ussum Hamizri, das soll
bedeuten: der ägyptische Yernichter. In gleicher Weise nennen
sie die Apostel Apostaten. Dem Evangelium geben sie den
Namen Havon Galion, das soll heißen: Lügenverkündigung.

123

Die Idee eines Erlösers, der stirbt, ist für die Juden schon
unerträglich 124, noch mehr jedoch jene Todesart der Kreuzigung.

126 So erinnert der fiktive jüdische Gesprächspartner im
Dialog des Evagrius daran, daß gerade die Uebeltäter eine
solche Todesart erleiden, zum Beispiel Absalom und Ha-
man.126 Ebensowenig wird die Lehre der Inkarnation von den
Juden angenommen. Schon Maximinus hatte berichtet, wie die
Juden sich gegen die Idee empören, Gott habe von einem
Weibe geboren werden wollen.127 Die wesentlichsten jüdischen
Einwände in der Vita Sylvestri zeigen die Unvereinbarkeit
der menschlichen und göttlichen Natur. Wie könne man Jesus,

123 Amulo, L. c. lud. 10. 25. 39. 40 (PL 116, 146. 158. 167 f. 168 f.).
124 Gregor. Turon., Hist. Franc. 6, 5 (PL 71, 374 MGH, Scr. rer.

Mer. 1, 247); Isid. Hisp., De fide cath. 1, 5, 11 (PL 83, 462).
126 Isid. Hisp., De fide cath. 1, 5, 11 (PL 83, 462) ; vgl. Alvar. Cord.,

Epist. 17, 2 (PL 121, 491 Madoz 239f.); Amulo, L. c. lud. 25 u. 38 (PL
116, 158 u. 167).

126 Evagr., Altere. Sim. lud. et Theoph. ehr. (PL 20, 1174 CSEL
45, 26).

127 Maximin., Tr. c. lud. 3 (PL 57, 797 — Turner 297).



144 B. Blumenkranz, Die jüdischen Beweisgründe

der, nach dem Bericht der Evangelien selbst, geboren worden
sei, an Alter und Einsicht gewachsen, vom Teufel versucht,
von einem Jünger verraten, verhöhnt, gegeißelt, mit Essig
und Galle gespeist, gekreuzigt, getötet und begraben worden
sei, für einen Gott ansehen.128 Priscus in seiner Diskussion
mit Gregor von Tours weist darauf hin, daß, wenn es tatsächlich

des Leidens eines Menschen bedurfte, um die Menschheit
zu erlösen, Gott hiefür einen Propheten, einen Apostel hätte
senden können, ohne sich selbst in einer körperlichen Form
zu erniedrigen.129 Der Widerpart des Gilbert Crispinus läßt
sich lange darüber aus: Gott, von dem es im Psalme heißt:
«Du wirst sie ändern und sie werden verwandelt sein; du
aber bleibst immer der gleiche» (102, 27), wie habe er sich
wandeln können und sich zum Menschen machen? «Welche
Gründe, welche Schriftzeugnisse», so ruft der Jude aus, «können

mich glauben machen, daß Gott Mensch werden wolle
oder dies schon geworden sei? Wenn es in Gott weder Wandel
noch eine Spur von Aenderung gebe, wie konnte sich hei ihm
eine solche Veränderung ergeben, daß Gott Mensch wurde,
der Schöpfer zum Geschöpf?» 130

Von gleicher Heftigkeit sind die Angriffe gegen die
Gottessohnschaft. «Wie könnt ihr Christen sagen», so berichtet
Maximinus die jüdische Argumentation, «daß Gott einen Sohn
habe? Hat etwa Gott, der Unsichtbare und Unwandelbare,
gezeugt?»181 Die Juden weisen darauf hin, daß, wenn von
Gott Vater und Gott Sohn gesprochen werden könne, es nicht
mehr ein Gott sei, sondern zwei.132 Ist schon die Idee der
Gottessohnschaft für die Juden nicht annehmbar, so noch weniger
die der Trinität. Dies ist einer der Einwände in der Vita Syl-
vestri: «Wieso diese (die Christen) davon sprechen, daß drei

128 Vita Sylv. 2 (Mi 2, 286 v° M2 2, 519; vgl. Mi 2, 285 r°. 287 v°.
289 r» M2 2, 517. 521. 522. 524).

129 Gregor, Turon., Hist. Franc. 6, 5 (PL 71, 374 f. MGH, Scr. rer.
Mer. 1, 248).

130 Gilb. Crisp., Disp. lud. et ehr. (PL 159, 1018).
131 Maximin., Tr. c. lud. 10 (PL 57, 373 Turner 307); vgl. Vita

Sylv. 2 (M1 2, 288 v° M2 2, 523) ; Gregor. Turon., Hist. Franc. 6, 5 (PL
71, 373 MGH, Scr. rer. Merov. 1, 247).

132 Isid. Hisp., De fide cath. 1, 4, 12 (PL 83, 460).



im Religionsgespräch mit den Christen 145

Götter zu verehren seien? Sie verehren den Yater, an den wir
glauben; den Sohn, den unsere Väter zum Kreuzestode
verurteilt haben ; drittens den Heiligen Geist. Indem sie also diese
drei Götter verehren, verneinen und schmähen sie jenen, der
sich den Einzigen nennt.»133 Eleazar-Bodo wirft dem Paul
Alvarez vor, daß die Christen nicht einen, sondern drei Götter
verehren.134 Fulbert erwähnt in seiner Predigt, daß die Juden
mit den Christen übereinstimmen, wenn sie erklären, daß sie
einen einzigen Gott verehren; sobald sie aber die Dreiheit
der Personen in der Einheit Gottes einführen, da trennen sich
jene von ihnen.135 Der Jude im Dialog des Gilbert Crispinus
fügt zu seiner Beteuerung des Monotheismus hinzu, er könne
nicht an Christus glauben, da er nur an einen Gott glaube,
an einen einzigen, nicht einen dreifachen, wie die Christen
ihn darstellen und damit gleichzeitig verneinen. Sie sagen,
daß Gott gleichzeitig Vater und Sohn und Heiliger Geist sei
und dennoch nicht drei Götter, sondern ein einziger Gott. Sie

sagen beides, und jeder glaubt seinem Gutdünken nach das
eine oder das andere.136 Zur Bekämpfung der christlichen
Trinität zitieren die Juden Bibelstellen, die den reinen
Monotheismus verkünden, insbesondere Exod. 20, 3 und Deuteron.
6, 4 137, Deuteron. 32, 39 und Jes. 44, 6.138

Neben diesen grundlegenden Glaubensüberzeugungen sind
auch noch die anderen christlichen Inhalte den jüdischen
Angriffen ausgesetzt. Agobard, der selbst gegen das Fortleben
heidnischen Aberglaubens in der christlichen Bevölkerung
ankämpfte, fand unerwünschte Helfer in der Person der
Juden, die über seine Lehre hinausgehend alles verurteilten, was

133 Vita Sylv. 2 (Mi 2, 285 r° M2 2, 517).
134 Alvar. Cord., Epist. 18, 8 (PL 121, 499 Madoz 252).
135 Fulbert., Tr. c. lud. 3 (PL 141, 313 f.).
136 Gilb. Crisp., Disp. lud. et ehr. (PL 159, 1011); schon im pseudo-

augustinisehen Adv. V haer. 4, 5 (PL 42, 1104) war die jüdische Position
klar definiert: «Wir haben einen einzigen Gott und kennen keinen anderen
außer ihm.»

137 Maximin., Tr. c. lud. 8 (PL 57, 802 Turner 305) ; Isid. Hisp.,
De fide cath. 1, 4, 1 (PL 83, 457).

138 Evagr., Altere. Sim. lud. et Theoph. ehr. (PL 20, 1167 CSEL
45, 2) ; vgl. Gregor. Turon., Hist. Franc. 6, 5 (PL 71, 373 MGH, Ser.

rer. mer. 1, 247).

10



146 B. Blumenkranz, Die jüdischen Beweisgründe

in der christlichen Religion ihren Anschauungen eines
geläuterten Monotheismus nicht entsprach, und den Christen
vorwarfen, «Götzen zu verehren. Ja sie zögern nicht zu
behaupten, daß die durch Vermittlung der Heiligen bewirkten
Wunder vom Teufel bewerkstelligt seien».139 Der Mainzer
Jude im Dialog des Crispinus bekämpft darüber hinaus auch
die Bilderverehrung, die sich in direktem Widerspruch zum
biblischen Abbildungsverbot befinde.140

Zuletzt sei noch auf den jüdischen Angriff gegen den Zölibat

hingewiesen.141 Wenn auch die Bibelstelle, auf die Isidor
von Sevilla in diesem Zusammenhang die Juden sich berufen
läßt, gewiß von ihnen nicht zitiert worden ist (Jes. 31, 9 nach
der Septuaginta!), so ist doch das Argument im wesentlichen
ein echter jüdischer Beweisgrund im Religionsgespräch mit
den Christen.

*
In den einleitenden Bemerkungen haben wir schon die

wesentlichen Unterschiede zwischen den Sonderschriften zur
Judenfrage im Altertum und Mittelalter aufgezeigt. Zum
Abschlüsse wäre hier noch einiges nachzutragen, was die in diesen

beiden Epochen verwendeten jüdischen Beweispunkte und
im allgemeinen die Art der jüdischen Polemik anbetrifft.

Der Großteil der jüdischerseits im Mittelalter verwendeten
Argumente ist uns schon aus dem Altertum bekannt. Wesentliche

Neuerungen sind vor allem das Argument des jüdischen
Königs im Osten 142, der Vorwurf des Heiligenkults 143, die
Angriffe gegen den Zölibat144, schließlich in der Diskussion mit
neu ins Römische Reich aufgenommenen Völkerschaften die
Berufung auf das alte römische Bürgerrecht der Juden.145

Die jüdische Beweisführung gewinnt langsam einen immer
mehr rationalistischen Zug: wurde in den ersten Jahrhunderten

daran gezweifelt, daß tatsächlich Jesus der Erlöser
139 Agob., De iud. superstit. 10 (PL 104, 88); vgl. die Anspielung

gegen die Heiligenverehrung bei Vecelin, Albert., De diversit. temp. 2, 23

(PL 140, 484); vgl. auch Gilb. Crisp., Disp. lud. et ehr. (PL 159, 1012).
140 Gilb. Crisp., Disp. lud. et ehr. (PL 159, 1034).
141 Isid. Hisp., Quaest. adv. lud. 48, 1 (TNA 5, 500 f. Anspach-Yega

136 f.). 142 Vgl. o. S. 141. 143 Vgl. o. Anm. 139.
144 Vgl. o. Anm. 141. 145 Vgl. o. Anm. 102.



Rezensionen 147

sei, der von einer Jungfrau geboren werden sollte, so bestreiten

die Juden im Mittelalter schlechthin die Möglichkeit einer
Jungfräulichen Gehurt.146 In der jüdischen Polemik wird auch
die Ironie und Satire als Kampfmittel nicht verschmäht, bis zu
jenen Wortspielen, mit denen Jesus, die Apostel, das Evangelium

verächtlich gemacht werden sollten.147 Eine grundlegende
Neuerung ist schließlich das Auftreten von hervorragenden
Konvertiten aus dem Christentum, die sich zu kämpferischen
Verteidigern jüdischer Glaubensüberzeugungen aufschwingen.

148

Die Uebereinstimmung jüdischer Argumente mit denen
christlicher Häretiker tritt immer häufiger auf. Um von den
alten, zum Teil vergessenen Häresien zu schweigen, wer
erkennt nicht die Vorboten dieser jüngeren «Häresie» in den

jüdischen Angriffen gegen die HeiligenVerehrung, gegen den
Bilderkult, gegen den Zölibat?

CMlly-Mazarin /France. Bernhard Blumenkranz.

Rezensionen.
[Werner Meyer, Der erste Brief an die Korinther, 1. Teil, Kap.

1—10, Gemeinschaft der Heiligen (Prophezei, Schweizerisches

Bibelwerk für die Gemeinde), Zürich, Zwingli-Verlag,
1947, XII, 377 S. Fr. 11.—.

Dem in der ThZ 1945/3 S. 232 f. angezeigten 2. Bande seiner
Auslegung des 1. Korintherbriefes hat W. Meyer (Pfr. in Küs-
nacht, Kt. Zürich) jetzt den 1. Band nachfolgen lassen. In
seinem Vorwort weist er darauf hin, daß der Ausleger von dem
Geist der apostolischen Liebe ergriffen sein müsse, da Liebe
nur durch Liebe ausgelegt werden könne, Liebe sei aber nie
ohne Ueberschwang. Daneben wird betont, daß die
wissenschaftliche Kleinarbeit nicht vernachlässigt worden sei, aber
«der Ruf der Stunde verlangt neben der an ihrem Orte
sinnvollen akademischen Beschäftigung mit der textlichen Urkunde
so etwas wie eine totale Auslegung», die den Auslegenden am
Werden der Kirche von heute beteiligt. Es kann wohl keine

146 Vgl. o. S. 135. 147 Vgl. o. S. 143.
148 Eleazar-Bodo, vgl. O.S. 1311; Vecelin, vgl. o. S. 132.

10"


	Die jüdischen Beweisgründe im Religionsgespräch mit den Christen in den christlich-lateinischen Sonderschriften des 5. bis 11. Jahrhunderts

