Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 2

Artikel: Origenes' EPI APXN : ein System patristischer Gnosis
Autor: Jonas, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877402

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

H. Jonas, Origenes’ TTepi ApxWv — ein System patristischer Gnosis 101

repas chronologiquement pascal ou un repas ordinaire sans
caractére pascal : tertium datur!
Montpellier, actuellement & Leysin. Théo Preiss.

Origenes’ IIEPI APXQN — ein System
patristischer Gnosis.

Trotz mehrerer ausfiihrlicher Bearbeitungen, die die Ge-
dankenwelt des Origenes in den letzten Jahrzehnten erfahren
hat, diirfte es nicht iiberfliissig sein, seine Metaphysik rein fiir
sich, losgelost von ihren exegetischen und homiletischen Ver-
flechtungen in den iibrigen Schriften, nach ihrer authenti-
schen Selbstdarstellung in TTepi Apxv noch einmal in den
Hauptziigen nachzuzeichnen: eben um sie als System deutli-
cher in dem ihr kongenialen Zusammenhang der System-
spekulation des ausgehenden Altertums sichtbar zu machen.
Die groflen gelehrten Darstellungen von E. de Faye* und Hal
Koch ? hatten es mit dem gesamten, so vielschichtigen literari-
schen Werk des O. zu tun und unterwarfen es einem Verfahren
motiv- und begriffsgeschichtlicher Riickfiihrungen, die in die
verschiedenen, vorwiegend schulphilosophischen Antezeden-
tien auseinanderstrahlten. Weder das Verfahren noch seine
Ergebnisse im einzelnen (die gewonnenen Zurechnungen)
sollen hier bestritten werden. Aber auller den Elementen, die
Fall fiir Fall nach einzelnen témor als philosophiegeschicht-
liches Erbgut — oder Treibgut — bestimmbar sind und geméaf
dieser ihrer Herkunft ein Bild von allgemein eklektischer und
speziell platonischer Zusammensetzung ergeben, hat der Ge-
dankenbau seine innere, ihm eigene konstruktive Logik, die
sich nicht in Filiationen aufteilen 146t, wohl aber als Ganzes
sich in eine Tradition von vergleichbaren Ganzen einordnet,
die in jener Epoche von unmittelbarer Aktualitit war. Dafll
nach dieser Seite das System als aus einem Guf} dasteht,
mochte u.a. folgende Darstellung zeigen, die fiir sich selbst
sprechen mull und daher auf Diskussion verzichtet. Nach ihr

1 E. de Faye, Origéne, sa vie, son cuvre, sa pensée, I-ITI, 1923—28.
* Hal Koch, Pronoia und Paideusis, Studien iiber Origenes und sein
Verhiltnis zum Platonismus, 1932.



102 H. Jonas, Origenes’ TTepi Apxiv

moge der Leser auch beurteilen, ob diese Gestalt in der Tra-
dition des griechischen Denkens steht.® Mit welchem Rechte
hierbei die Gattung von Systemspekulation iiberhaupt, in deren
Rahmen derart die origenistische nach morphologischen Ge-
setzen (nicht notwendig nach stofflicher Ableitung) zu stehen
kommt, a potiori als «gnostischey zu bezeichnen ist, ist eine
iiber das Terminologische weit hinausgehende Frage, zu der
jedoch die reine Darstellung des gegebenen Falles an sich, mit
gelegentlichen Hinweisen auf die ideelle Nachbarschaft, impli-
cite einen wirksameren Beitrag liefern kann als ausdriickliche
Argumentationen. Nach Ansicht des Verfassers brachte das
dritte Jahrhundert in Origenes, Plotin und Mani den systema-
tisch-disziplinierteren Abschlul} der wildwuchernden spekula-
tiven Versuche des zweiten Jahrhunderts hervor, unter denen
die valentinianische Schule das geistig bedeutendste Beispiel
war. Das folgende Referat, das sich ganz auf O. selbst be-
schréinkt, dient der Herausarbeitung der allgemeinen Ziige,
die sein System in diesen generellen Zusammenhang des gno-
stischen Gedankens und seiner (Geschichte hineinstellen, will
also nicht mehr als das Material zu der angedeuteten Synthese
bieten. *

An der Spitze und am Ursprung der Stufenleiter des Seins
steht die absolute Einheit, die keinerlei Unterschiede in sich
hat: die Gottheit ist év, amlolv, uovdg, évég?®, sie ist «Geist oder
jenseits von Geist und Wesen», unbewegt und, wie sich in
dieser Zeit schon von selbst versteht, wenigstens fiir den Men-

3 Der beste Kenner der Kabbala, Prof. G. Scholem-Jerusalem, dem die-
ser Abrifl des origenistischen Systems vor 10 Jahren als Ms gewidmet
wurde, bezeichnete es mit Entschiedenheit als <«christliche Kabbala» —
natiirlich nicht im Sinne historischer Abhéngigkeit, die hier schon aus
zeitlichen Griinden ausscheidet, sondern im Sinne struktureller Verwandt-
schaft.

* Wir zitieren nach Seiten und Zeilen der Ausgabe von P.Koetschau,
ohne besondere Quellenangabe auch da, wo Koetschau den Rufinschen Text
aus anderen Quellen erginzt hat. Wo die angezogene Belegstelle nicht im
Haupttext, sondern unter den Testimonien als Fulnote zu der betr. Zeile
steht (= entweder Variante aus anderer Ueberlieferung oder Parallele
aus anderen Schriften des O.), lautet die Zitierung z. B. 130, 27 Test.

5 Fiir diese und die folgenden Bestimmungen vgl. Koe. 21 sq. Text
und Testim.



— ein System patristischer Gnosis 103

schengeist unbegreifbar (20, 5 + Test.). Dall Gott unsichtbar
sei, dient zunichst nur der Fernhaltung aller Korperlichkeit
oder sinnlichen Qualitit von seinem Wesen, aber ¢<neque Sal-
vatori visibilisy (130, 27 Test.) ist eine Bestimmung besonderer
Art, auf die wir zuriickkommen werden. Dasselbe gilt von der
sehr entschiedenen Aussage, dall Gott der Vater allein un-
geschaffen sei (s. u. Anm.6). In seinem Geistsein ist Gott
nun zugleich «die Quelle, aus der alle geistige Natur ent-
springty (21, 13), «principium omniumy (22, 1), und wird in
diesem Verhiltnisse, nach einem auch schon gebriduchlich ge-
wordenen Bilde, das dann bei Plotin zu gewaltiger ontologi-
scher Bedeutung anwachsen sollte, mit dem Lichte im Ver-
hiltnis zu seinem «Abglanzy und seinen «Strahlen» verglichen
21, 1 sqq.). Speziell wird der Sohn als sein Abglanz (drnadyooua,
splendor, vgl. Hebr. 1, 3) bezeichnet, und hier dient dies Bild
dazu, in die Verhéltnisse der Dreifaltigkeit einen entschiedenen
Subordinationismus zu bringen, der sich im Verhéltnis des
HI. Geistes zum Sohne noch einmal wiederholt: Eine durchaus
vertikale Ordnung der gottlichen Naturen entsteht so, die
dem Aufrif} des iibrigen Seins angepalit und duBerst charakte-
ristisch fiir den ganzen Denktypus, seine Ordnungs- und Er-
zeugungsgesetze ist. Beide Hypostasen sind «rticuara, aber von
Ewigkeit her, wie es dem «Lichty-Vergleich entspricht: ewige
Ausstrahlungen des ewigen Lichtes. «Ein Glanz, aus dem
Lichte hervorgehend und die ganze iibrige Kreatur erleuch-
tend» (37, 8) ist der Sohn, um vieles schwicher als das unge-
zeugte Licht selbst; und aus diesem Zweiten hervorgehend,
nochmals beschrinkter in Wesen und Wirkung, ist der Hei-
lige Geist. ® Mit ihnen beginnt in der Tat schon die progressiv

¢ Der Subordinationismus spielte natiirlich eine bedeutende Rolle in
dem Streit um Origenes, hat aber auller der christlich-dogmatischen auch
seine «gnostische» Seite. Er entspricht dem Axiom aller dieser von oben
nach unten gehenden metaphysischen Deduktionssysteme: daBl das Verur-
sachte geringer ist als die Ursache, dal Hervorgehen, Ausgestrahltwerden
mit Einbulle verbunden ist, ein Schwicherwerden nach MafBgabe des Ab-
standes von der Quelle — dafl daher Erzeugen notwendig ein Erzeugen
nach unten ist und eine andere als die abwirtige Richtung ihm gar nicht
offen steht. Daraus ergibt sich dann ohne weiteres die vertikale Struktur
der Systeme. Von diesem Prinzip ist die Trinitéitslehre des O. eine An-
wendung. Entsprechend stufen sich, ganz vertikal, Macht und Wirkungs-



104 H. Jonas, Origenes’ TTepi Apxiv

abnehmende Reihe der Schépfung (52, 1 Test.); ihr wesent-
licher ontologischer Unterschied von den folgenden Wesen ist,
daB sie nicht des Gegensatzes fihig, d. h. dall sie unwandelbar
gut sind (80, 11 sq.). «Nachy ihnen, aber immer noch im Bezirk
der ewigen Schopfung, beginnt dann sogleich das Reich der
Wandelbarkeit.

Von Ewigkeit her nédmlich hat sich die Gottheit umgeben
mit einer Welt reiner geistiger Substanzen (Aoywai @lceg), in
denen das dem gottlichen Wesen inhédrente Schopfertum sich
gleichsam mit Notwendigkeit verwirklicht — und damit auch
genuggetan hatte. Alles Weitere geht, gut gnostisch, von die-
sem Geisterreich, d. h. den Akten seiner Selbstindigkeit aus.
An diesem Punkt setzt die origenistische Spekulation kor’ &oyxnv
ein, wie sie die Anathematismen der Konstantinopeler Synode
zusammenfassen. «Vor den Ewigkeitens (95/96) ... «weilten
alle Vernunftwesen im Zustand reiner, kérper- und stoffloser
Intelligenzen (voeg), bar aller Zahl und Namen, so daB sie ins-
gesamt eine Einheit (évag) bildeten vermoge der Selbigkeit des
Wesens und der Kraft und des Wirkens und durch ihre er-
kenntnishafte Einigung mit Gott dem Logos» (159, 4 sqq.).
Ausdriicklich wird an anderer Stelle betont, daB diese ur-
spriingliche Geistervielheit unter sich véllig gleich und ohne
alle Unterschiede war, da ja Gott keinen anderen Grund ihrer
Schopfung hatte als sich selber, in dem keinerlei Mannigfal-
tigkeit und Verschiedenheit vorhanden ist (169, 22 sqq.). Mit
den beiden Hypostasen zusammen kann man sie mit einiger
Freiheit das «Pleroma» des origenistischen Systems nennen.
Uebrigens ist ihre Zahl begrenzt, und zwar hat in jenem Ur-
anfang Gott durch seinen Willen so viele geistige Substanzen

radius der Personen der Trinitit ab (fiir die Einzelheiten vgl. 55 sq. +
Test.). Die Beschrinkung gilt auch fiir das Verhiltnis zum jeweils Ueber-
geordneten: Der eingeborene Sohn vermag nicht den Vater zu sehen, der
hl. Geist nicht den Sohn, die Engel nicht den Geist, die Menschen nicht die
Engel (25, 16 4+ Test.). Man sieht, wie die Trinitdt einfach in die Stufen-
reihe der Wesen iibergeht — eine Folge der Ordnungsstruktur des Denk-
typus iiberhaupt. Fiir die Gnosis nimmt dementsprechend der Sohn eine
Mittelstellung ein: Der fiir uns ,im Bilde’ Geschaffene ist er, als Abbild
des Vaters und als unser Urbild, «die Wahrheit> (imaginaria veritas 36, 10
+ Test.); aber das Vollendungsziel der Gmosis ist, gottunmittelbar,
adtémtng, unter Ausschaltung des Sohnes zu werden (In Joh. 20, 7).



— ein System patristischer Gnosis 105

zum Dasein gebracht, als er mit seiner Kraft wiirde regieren
konnen. 7 Dies begrenzte homogene Pleroma bleibt im Grunde
auch ein fiir allemal die einzige autonome Schopfung der Gott-
heit, d. h. die allein wirklich aus seinem Willen hervorgegan-
gene (die Materie spiter und die Welt sind es nicht). Sie ist
zwar keine absolute Einheit mehr, aber Einheit in der Viel:
heit, Einheitlichkeit.

In dies Reich seliger Ruhe, Ungeschiedenheit und sténdi-
gen Gottesgenusses kam nun Bewegung durch die Willensfrei-
heit (adtezovoiov, liberum arbitrium), mit welcher die Geister
urspriinglich ausgestattet waren. «Ueberdriissig der gottlichen
Liebe und Schau wandten sie sich zum Schlechteren hiny (159,
7); «sie erkalteten von der gottlichen Liebe weg>», heilit es auch
(160,1) geméal dem fiir die Seelenlehre des Origenes bedeut-
samen Wortspiel yuxn-wuxotodo.® Ueberdrull (képog) und Lis-
sigkeit (negligentia = duéheie) sind die einzigen psychologi-
schen Motive, die in De Principiis namhaft gemacht werden,
anderwérts aber (fiir den diabolus speziell) die superbia, die
als die Grundsiinde iiberhaupt dargestellt wird (Ezech. Homil.
IX 2). Gelegentlich heifit es, dafl einer der Geister den An-
fang machte und alle iibrigen nach sich zog (96, 3; 31,9 Test.).
Dieser eine heifit dann Diabolus, aber der Name bezeichnet
keine bestimmte, ein fiir allemal auf diese Rolle festgelegte
Person, sondern nur jeweils denjenigen der Geister, der ge-
rade, d. h. in der betr. Weltperiode, am tiefsten von Gott weg
gefallen ist; er kann sich daraus wieder zu jedem Grad der
Léuterung erheben und ein anderer seinen Platz einnehmen:
den Platz eben bezeichnet der Begriff. Die durch diese Ur-
siinde eingeleitete ,Bewegung’ des «sich Entfernens von der
Einheit mit Gotty> (97,11), der ,Fall’ also nach allgemeinster
Kennzeichnung, wird dann beschrieben als ein «allméhliches
Gleiteny, «stufenweises Niedersteigeny, ¢«Abwirtsfliefeny und
«sich Entleeren» (63/64), und der entscheidende Umstand da-

7 164, 1sqq.; 359,16 sqq.: daran schlielt sich die merkwiirdige Lehre
von der Begrenztheit Gottes oder seiner d0vauig, deren Sinn im Ganzen
des Systems aus den Ueberbleibseln nicht recht klar wird.

8 Vgl. Hans Jonas, Gnosis und spitantiker Geist I, 1934, 187 ff., wo
auch die Belegstellen zusammengestellt sind.



106 H. Jonas, Origenes’ TTepi 'Apxv

bei ist, daB dieser Prozel ungleichmdfiig verlauft (ovy opoiwg?)
und die Einzelnen darin verschieden weit gefiihrt werden: Je
nach ihrer Willensbeschaffenheit, d.h. nach Malgabe ihres
stindhaften Impulses, der eben vermége der Wahlfreiheit in
ihnen verschieden grofl wird, macht der eine friiher, der an-
dere spéter halt, und einige gelangen in die duBerste Gott-
ferne ... So entstehen verschiedene Ordnungen (97, 6) — die
einen werden Cherubim, andere ,Gewalten’, ,Michte’ und
,JHerrschaften’, andere Erzengel, andere Engel; und die ginz-
lich in die Siinde Verfallenen: Ddmonen, d. h. Gegengewalten
(159, 12 sqq. u. 6.). So entsteht die Hierarchie der Wesen. Aus
der urspriinglichen Geister-Eiinheit wird durch Abfall Ver-
schiedenheit, Unterschied der Grade und Orte, von denen auch
die hochsten noch eine Minderung (deminutio) gegeniiber dem
Urstand bedeuten; aus Schuld erst entsteht Vielheit im Sein
— und in weiterer Folge: die Mannigfaltigkeit der Welt. «Et
haec extitit ... inter rationabiles creaturas causa diversitatis,
non ex conditoris voluntate vel iudicio originem trahens, sed
propriae libertatis arbitrio. ... Et has causas ... mundus iste
suae diversitatis accepity (170, 2 sqq.). Dies, dal Mannigfaltig-
keit als solche und das Sosein der Wesen ein selbstverschuldeter
Tatbestand und jederzeit eine Flunktion ihres vorhergegangenen
Willens (mit Schelling zu sprechen: ihrer intelligiblen Tat)
ist, und das Komplement dazu: dall dieser Tatbestand wieder
aufhebbar und seine Aufhebung das Endziel ist — dies macht
das eigentliche metaphysische Prinzip des origenistischen
Systems aus.

Wie kommt es nun infolge des Falles der Geister zur
Entstehung der Welt? Origenes ist geniigend Christ, um die
Frage nur als die nach der Schopfung der Welt durch Gott
zuzulassen. An sich aber, nach der inneren Logik des von
ihm angewandten Prinzips, geht alles autonom vor sich: Ge-
mil der natiirlichen Schwerkraft, dem Gefille sozusagen,
ihres abwirtigen Dranges verteilt sich die Geisterfiille (&mepe-
piodnoav 97, 8) und bildet die vertikale Gliederung des gesamten
Seins. ’EZ idiog aitiac betont Origenes (189, 1), um dann jedoch,
eigentlich unorganisch, ein gottliches Gericht (d€ia kpiog) ein-

® 107, 4; vgl. auch die differenzierte Schilderung 276 Test.



— ein System patristischer Gnosis 107

zufiihren, das — auf Grund jener Selbstverursachung — jedem
gemifl seinen besseren oder schlechteren ,Bewegungen’ (k-
uata) das ihm Gebiithrende «zumility, ndmlich den entsprechen-
den Rang (1é%ig) in der Hierarchie der kommenden Welt-
ordnung (dwoxbéounoig). Im Grunde aber ist dies eine durch-
aus immanente kpioig, die immanente «Gerechtigkeity der Fol-
gen der eigenen «Bewegungy, die sich selber in ihre Stufe
ordnet (81, 16). — Entsprechend verhélt es sich mit der Ein-
korperung: «Nach der Beschaffenheit der Orte, zu denen die
Geister bei ihrem Abwiértsfliefen gelangeny, nehmen sie leich-
tere oder dichtere Korper an, z.B. étherische, luftige oder
irdisch-fleischliche, und erlosen danach ihre Namen (,Cheru-
bim’ usw., 64, 10; 159, 10). Korper eignet jedem Sein aullerhalb
des intelligiblen Urstandes, wie denn ja eigentlich die ,Orte’
erst durch das Heraustreten aus demselben zustande kommen,
und je «tiefery, je weiter weg von Gott der Fall, um so dunkler
und schwerer ist die Stofflichkeit dieses Leibes: Wieder kann
dies als natiirliche Frunktion des inneren Prozesses erscheinen;
und die Verdichtung der Materie unmittelbar aus dem intelli-
giblen Geschehen selbst hétte ja in der valentinianischen Lehre
ihren Vorginger. Aber die biblische Frommigkeit des O. halt
darauf, hier der Schopfermacht und Gerechtigkeit Gottes
Raum zu geben: Er schafft die Materie *°, deren die gefallenen
Wesen sowohl zu ihrer Existenz wie zu ihrer Siihne bediirfen;
er teilt ihnen <«zur Strafe> Korper zu «nach Maligabe ihrer
Versiindigung>» (160, 20; 274, 12 Test.), d. h. er bestimmt nach
diesem Mafstab den Grad ihrer Stofflichkeit. Er ist es also,
der so die Stufenordnung erst als gegenstéindliche, nicht mehr
nur innere, Tatsache schafft — d.h. hypostasiert: Und als
deren rédumliches Substrat gewissermalflen, als System ihrer
angemessenen Orte — und damit als Instrument zugleich sei-

10 Geschaffenheit der Materie: 110sq. Ihr entspricht ihre Verging-
lichkeit, d. h. ihre stufenweise Verfliichtigung und Wiederaufhebung par-
allel der Wiedererhebung und schlieflichen Riickkehr der Geister (361,
9sqq.). Gerade diese oft ausgefiihrte Lehre zeigt deutlich, wie sehr die
Materie sekundir und im Grunde eine Funktion spiritueller Zusténde ist.
Vgl. de Fage, De l'influence du Gnosticisme sur Origéne (Revue de I'his-
toire des religions 1923) «[la matiére:] c’est une sorte de condensation
de la faute primordiale» (p.201); «...la cristallisation de la faute dans
le domaine visible» (p.206).



108 H. Jonas, Origenes’ TTepi Apxwv

ner iustitia und seiner providentia — schafft er diese Welt.
Aber es ist wohl im Auge zu behalten, dall diese Schopfung
nicht dem freien Willen des Schopfers entsprang, sondern ihm
durch den Fall der Geister iiberhaupt und die Mannigfaltigkeit
ihrer Bewegung im besonderen aufgenétigt wurde (114, 5;
166, 3 Test.). Diese eigenmiichtige Bewegung der Geister ist
die eigentliche Ursache der Welt, und zwar sowohl ihrer Exi-
stenz wie ihrer spezifischen Struktur: «Da nun eine so héchst
mannigfaltige Welt besteht und so viel verschiedene Intelli-
genzen umfafit — was anderes kann man da als Ursache
ihrer Existenz ansehen als die Mannigfaltigkeit des Abfalles
jener, die von der urspriinglichen Einheit ungleichen Malles
abwirts flossen?» (107, 1). Gott verschafft durch sein schopfe-
risches Dazwischentreten der im intelligiblen Bereich voll-
zogenen Tatsache nur sichtbaren Ausdruck, Verstofflichung
und eben damit richtende Festlegung — eine relative End-
giiltigkeit in Gestalt der ,Welt’ (sc. fiir den betr. Aeon). Ins-
besondere dafl die diversitas der Schopfung, die der EKinheit
des gottlichen Wesens widerspricht, auf die selbstvollzogene
diversitas der Geister zuriickgeht und in ihrer Ordnung nur
die Abstufung spiegelt, die ihr Abfall unter ihnen hergestellt
hat, wird immer wieder betont (s. bes. 169 sq.). Das heifit aber
nichts anderes, als dal der Aufbau der vorhandenen Welt,
jedenfalls ihre vertikale Gliederung, eine durch den gottlichen
Schopfer und den Begriff des meritum nur eben vermittelte,
im Grunde aber eigengesetzliche Funktion der von der Gott-
heit weggerichteten intelligiblen Bewegung darstellt. — So ist
der gnostische Grundgedanke, dafl die Welt ein Produkt des
Falles ist, nicht ungeschickt verkniipft mit dem Postulat bi-
blischer Religion, dall Gott selbst der Schopfer der Welt ist.
Das Mittel der Verkniipfung ist der Begriff der «Gerechtig-
keity, die ebensowohl immanent wie transzendent verstanden
werden kann und sich bei O. mit dem Begriff der Vorsehung
und Erziehung verbindet.** Durch diese Einschaltung ergibt
sich der Gedankengang in der berichteten Gestalt. Entschei-
dend sind die beiden Grundsitze: Mannigfaltigkeit als solche
ist Abfall von der Einheit, und: ihr Grund ist ein bestimmter
eigenwilliger Gebrauch der Freiheit.

11 Diese Verbindung ist das Hauptthema von Hal Kochs Buch.



— ein System patristischer Gnosis 109

Eben diese Freiheit nun: die allen geistigen Naturen un-
beschréinkt eignende (und verbleibende) Fiahigkeit zum Guten
und zum B6sen — und das heilit spekulativ: zu Erhebung und
Fall, zu Auf- und Abstieg —, ist das vehiculum des ganzen
weiteren Weltprozesses, ja ist so unbedingter Natur, dal} sie
iiber diesen noch hinausreicht und immer neue seiner Art
bedingt. In den Bewegungen der geistigen Naturen gibt es
keine Indifferenz: «Immer ist die Willensfreiheit entweder
zum Guten oder zum Bdsen hin bewegt, und niemals kann ein
Vernunftsubjekt, sei es Geist oder Seele, ohne irgendwelche,
enlweder gute oder bose, Bewegung seiny (262, 8). Und eigent-
lich sind bei Origenes «guty und «bidsey die einzigen Urkate-
gorien geistigen Tétigseins: gegeniiber der Philosophie des
Altertums ein vollig gewandeltes Bild! Vermége der absoluten
Stellung der Geistnaturen im ontologischen System heilit dies
weiter, daB} alle Bewegung im Sein tiberhaupt sich nur in Akten
gittlicher Entscheidung und ihrer richterlichen Erwiderung
vollzieht. Zu dem allgemein gnostischen Gestz vom kosmischen
Fall und Wiederaufstieg verhilt sich dieser Begriff der Wahl-
freiheit, als des konkreten Prinzips der Bewegung, wie die
inhaltliche Besonderung zu einer allgemeinen Form. In dieser
Entschiedenheit und Universalitéit in den bisherigen Systemen
unbekannt, stellt er den spezifisch origenistischen Beitrag zur
Gnosis dar, und seine moralische Zuspitzung in den Kate-
gorien des «Gerichtsy weist ihn zweifellos als einen Ableger
jiidisch-christlichen Geistes in die Gnosis aus.

Die Gegeniiberstellung bedarf einer kurzen Ausfiihrung.
Die friiheren Systeme, speziell das valentinianische, verwen-
deten dyvoio und mddog als Kategorien des intelligiblen Falles.
Datfiir steht bei O. 16 adteEotowov, die liberi arbitrii potestas in
utroque, und dazu korrelativ die gottliche iustitia. Sofern bei
ihm das «Erkenntnis»-Moment in seiner metaphysischen Be-
deutung fast ganz fehlt, jedenfalls die gefallenen Zustéinde
nicht primér Privationen des Wissens sind, ist sein System
nicht im terminologisch engeren Sinn als «gnostischesy zu
bezeichnen (weniger z. B. als das des Plotin). Anderseits ist
ein Moment des Willens (z. B. a08ddeia) auch in jenen spezi-
fisch gnostischen Deduktionen, teils beim Zustandekommen,
teils als Auswirkung der dyvow, enthalten. Aber diese ist das



110 H. Jonas, Origenes’ TTepi *Apxwv

Grundphidnomen und vollendet ihre Bahn als immer weitere
Wissensentleerung, wobei sie dann entsprechende Willensver-
fassungen, die aber eigentlich nur mddn sind, einfach deter-
miniert. Die so entstehenden niederen Ordnungen sind durch-
aus Gefangene der zustidndlich, ja substantiell gewordenen
dyvowe in ihren verschiedenen omntologischen Graden und ver-
fiigen iiber keine Entscheidungsfreiheit mehr hinsichtlich ihrer
Zugehorigkeit zu dem oder jenem. Daraus resultiert dann die
gnostische Lehre von den verschiedenen geistigen Naturen
(pneumatischen, psychischen, sarkischen), der O. die seine von
den verschiedenen Willen bei identischer Natur entgegenstellt
(s. w. u.). Bezeichnenderweise fehlt bei ihm eine mddoc-Lehre im
metaphysischen Zusammenhang: so unbedingt ist die All-
geltung des Willens. Entsprechend ist auch die Erlésung dort
ein intellektueller (und nur von der pneumatischen Natur voll-
ziehbarer), hier ein moralischer (und jedem Willen offenste-
hender) Prozeg.

Sekundéir sind freilich auch bei O. die gefallenen Ord-
nungen ebenso viele Einschrinkungen der Erkenntnis, da eben
die korperliche Umhiillung und iiberhaupt die Bindung an die
Oerter der kosmischen Schichtung das Wirken der Vernunft
gradweise beeintriachtigt. Auf diese Weise, also bedingt und
mit in Auswirkung der immanenten ,Gerechtigkeit’, wird die
an sich moralisch erzeugte Stufenordnung zugleich eine solche
des Wissens. Ausgefiihrt wird der Gedanke nur fiir die Um-
kehrung: Beim Aufstieg der Seele durch die Himmel fallen
auch die irdischen Schranken der Vernunft, und den Seinstufen
gemall wichst das Wissen (189—192). Uebergang zu hoéherer
Ordnung ist so zugleich Aufstieg in der Erkenntnis. Auf diese
Weise gilt also auch fiir O. die allgemein-gnostische These.
Aber eben nicht durch Gnosis erfolgt der Aufstieg zur héheren
Stufe (wie in den klassischen Systemen), sondern umgekehrt
gewidhrt die Stufe, zu der Heiligkeit des Willens gefiihrt hat,
ihrerseits Anteil an der ihr zugeordneten Erkenntnis.

«Nihil es in omni rationabili creatura quod non tam boni
quam mali sit capaz> (99, 4), und regelméflig wird im Zusam-
menhang damit betont: «ipse diabolus...» Die Lehre von Sa-
tan ist der eigentliche Priifstein der Radikalitit des Dogmas.
Wie schon gesagt, stammt er aus derselben Geistereinheit wie



— ein System patristischer Gnosis 111

alle Moyikd. Aber ihn und eine gleichgesinnte Schar rif} ihr
bdoser Wille bei dem allgemeinen Abfall von der Einheit «in tan-
tam negligentiam . . ., ut etiam in contrarias fortitudines (dvrikei-
pevar duvapeg) verterentury (78, 1 Test.; vgl. 100, 4 u. a.). Es ist
wohl der letzte Triumph der Allmacht des Willens, daBl er bis
ins Gegenteil seines Geschaffenseing, doch bei gleichbleibender
Natur, fiihren kann: Denn diese behélt auch in solcher duller-
sten Perversion des Willens das Wesen aller Geistnatur bei:
d. h. die Freiheit zum Guten und zum Boésen — und damit
eben die Freiheit zu ihrer eigenen Wiederherstellung in den
urspriinglichen Stand. So kann Satan, und was seiner Stufe
ist, wieder steigen bis zum hoéchsten Grad (242, 12 Test.), und
zur endzeitlichen Vollendung gehort ausdriicklich diese amo-
xoTdoTaoig dupdlov, seine vollig gleichmachende Aufnahme in
die neu hergestellte Geistereinheit (286 Test.). Umgekehrt aber
kann aus jeder anderen Stufe der Geisterordnung, die ja eben
vermdége desselben Prinzips der unverlierbaren willensméfi-
gen Allbeweglichkeit niemals eine fixe (Gegebenheit darstellt,
weiterer Abfall bis zu dieser untersten Grenze, den dvrikeiuevon
duvduerg stattfinden: Menschen z. B. konnen infolge ihrer ge-
genwirtigen Schlechtigkeit «spéiter» zu solchen werden, ja
selbst Erzengel (80 Test.). Alle diese Bewegungen gehen
«sponte suay vor sich, und entsprechend die Zuteilung der
Stufe «ex meritoy (xat’ ¢&iav). Prinzipiell also sind, wie schon
friither bemerkt, Satan und die Seinen keine individuelle Per-
sonengruppe, sondern eben eine Stufe, die in jedem Aeon von
anderen KEinzelgeistern besetzt sein kann. Wer immer die
dulerste Schlechtigkeit gelebt hat, der wird in der folgenden
Welt ,Diabolus’ (284, 10 Test.). Dieses ist also auch durchaus
kein Eigenname im strengen Sinn; und daf fiir solche iiber-
haupt bei den Hypostasen des Systems kein Platz ist, ist ein
typischer und nicht unwesentlicher Zug dieser Spekulation.
Ebendasselbe aber, was hier fiir Satan ausgefiihrt wurde, ist
auf alle Stufen anzuwenden, und dies fiihrt uns zu zwei Grund-
lehren des Systems: Die Substanzgleichheit aller geistigen Na-
turen, und aufs engste damit zusammenhéngend: der unbe-
schrinkte Kreislauf der Geister.

«Omnes rationabiles naturas, i. e. Patrem et Filium et Spi-
ritum sanctum, angelos, potestates ... ceterasque virtutes,



112 H. Jonas, Origenes’ TTepi 'Apxv

ipsum quoque hominem secundum animae dignitatem unius
esse substantiaey (362, 3 Test.); «unius naturae — sed diver-
sarum voluntatumy (95, 14 Test.). Man sieht ohne weiteres,
worin die iiberragende Bedeutung dieser Lehre besteht. Sie
fithrt unmittelbar zu der weiteren, dall «alles zu allem werden
kann>» (83, 9 Test. u.a.) — und auf diesem ontologischen
Fundament: Selbigkeit der Substanz und Allwandelbarkeit der
willensméfBigen Funktion, ruht die Zentrallehre vom Kreislauf
der Wesen, der zugleich ein Kreislauf der Welten ist. «Aus
engelischem Zustande (xatdoraocig) und erzengelischem wird
seelischer, aus seelischem didmonischer und menschlicher, aus
menschlichem wieder Engel und Déamonen; und jede Ordnung
der himmlischen Mé&chte besteht entweder ganz aus solchen
von unten (Gekommenen) oder aus solchen von oben oder
aus Oberen und Unteren zusammeny (160, 8). Und dies findet
immer statt, in ewigem Auf- und AbwéartsfluBl: dei nrdoigc xai
dvéxhoic kol petdmTwolg TV ovpaviwy yiveton vowy (p. CXXIV, aus
Maximus Confessor). — «Immer»? Heillit das: in linearer Un-
endlichkeit? Und in welcher Form findet von Mal zu Mal der
Wechsel statt? Hier schliefft die Lehre vom Zyklus der Wel-
ten an. Viele Welten folgen einander (161, 1); innerhalb jeder
einzelnen ist die Stufe jedes Wesens festgelegt; der Rollen-
wechsel vollzieht sich erst bei der néchsten Weltschopfung:
da wird jeder gemi#l seinem Verdienst in der abgelaufenen
Welt neu eingeordnet (82, 20 Test.). Die Intervalle sind also
jedesmal ein Gericht, das Jiingste Gericht der betreffenden
Welt, das jedoch eigentlich nur in der Autonomie der von den
Seelen vorher angenommenen Tendenz ihrer ,Bewegung’ liegt:
sie ergreifen den neuen Stand im Vollzug derselben, d. h. sie
nehmen die Gelegenheit des Wechsels verschieden wahr und
haben sich damit fiir die neu anhebende Welt bestimmt (93/94).
Dies findet bei jeder «consummatio mundiy statt. Fiir die Ein-
zelnen kann dies natiirlich nach beiden Richtungen ausfallen,
die Neuklassifizierung nach oben oder nach unten erfolgen.
Der Gesamtsinn der Bewegung jedoch tendiert infolge der
gottlichen Heilsskonomie nach oben, in der Reihenfolge der
Welt wird eine zunehmende Wiederanndherung an den Ur-
zustand erreicht; die Materie z. B. wird immer diinner, lichter,
gleichsam geistiger, immer mehr der gefallenen Geister fin-



— ein System patristischer Gnosis 113

den durch Bufle und Lé&uterung den Riickweg, und zum
Schlu}, am Ende eines solchen Weltenzyklus unbekannter An-
zahl, stellt ein grofles «Jiingstes Gerichty mit der letzten Til-
gung des Korperlichen und der Aufhebung aller Unterschiede
die vollkommene Einheit des Anfangs wieder her. Das Ende
ist in den Anfang zuriickgekehrt, Anfang und Ende sind
gleich. Dies ist die Vollendung. Aber dennoch nicht das Ende
schlechthin. Denn kraft der unbedingten Geltung des I'rei-
heitsprinzips geschieht irgendwann einmal wieder der Abfall
aus dieser Einheit, und der ganze Prozel beginnt von neuem
(p. CXXIV, Max. Conf.; 284 Test.) — mit unabsehbarem Hori-
zont. Kben weil das Ende dem Anfang gleich ist, also die Be-
dingungen wieder hergestellt hat, aus denen vor Aeonen die
Bewegung begann, wird es aus der gleichen Logik auch wie-
der zum wirklichen Anfang (281,6 Test.). Es sind also zwei
GroBenordnungen bei der «Vielheity der Welten zu unter-
scheiden: eine kleinere, auch schon aus unbestimmt vielen,
einander folgenden Welten bestehend, die jedoch einen Zu-
sammenhang der Heils6konomie bilden und sich iiber noch
so grolle Zahlen hinweg schliellich zur bestimmten, endlichen
Gestalt eines Kreises, zu einer iiberschaubaren KEinheit run-
den; und eine zweite Grollenordnung, konstituiert aus solcher
geschlossener Weltenzyklen immer neuen, deren offene Reihe,
geradlinig, ohne sichtbaren terminus ad quem und ohne Be-
ziehung ihrer Teile untereinander, in Unendlichkeiten ver-
ddmmert, in die bis dahin kein Blick der Spekulation sich je
gewagt hatte.** Auch die Frage nach der vollig identischen
Wiederkehr irgendeiner Einzelwelt in diesen schrankenlosen
Permutationen wirft O. auf, um sie mit Riicksicht auf die Wil-
lensfreiheit zu verneinen (113,13 Test.; 119).

Von diesem schwindelerregenden Ausblick wenden wir uns
noch einmal zum kleineren Schauplatz unserer Welt. Drei
ordines, Hauptklassen, geistiger Kreaturen wurden in Anmes-
sung an die verschiedenen ,Bewegungen’ der Ur-Intelligenzen
geschaffen: Engel (caelestes), Didmonen (adversariae virtutes)

12 Ob allerdings in diesem Gedanken mehr als nur eine <hypothetische
Konsequenzy aus dem System — ob eine ernsthafte Glaubensmeinung des
O. darin zu sehen ist, ist in der Forschung umstritten. Vgl. zur Frage
Walther Vélker, Das Vollkommenheitsideal bei Origenes, 1931, 29, 2.



114 H.Jonas, Origenes’ TTepi Apxiv

— und, dazwischenstehend, die Menschen (101 sq.). Abgestuft
wieder unter sich in ihre Rédnge sind die Engel, ebenso ihrer-
seits die Ddmonen, die ja eine Art gegensinniger Hierarchie
mit ihren mannigfaltigen Bezeichnungen bilden. All dies in
strenger Anmessung an vorangegangenes Verdienst: «Nicht
unsere Sache ist es, zu wissen oder zu fragen, welches jene
Akte waren, durch die sie in diese Ordnung zu kommen ver-
dienteny — es geniigt zu wissen, dafl es nach gottlicher Ge-
rechtigkeit dabei zuging (101, 8). Angeborene Unterschiede,
Begiinstigungen und Benachteiligungen, gibt es schlieflich
unter den Menschen: auch sie die Folge eines transzendenten
Vorlebens oder schon einer friiheren menschlichen Existenz
derselben Seele — allgemein: mpeoBiTepd Tiva aitio (239, 7). Ein
ganzes Biindel von Schwierigkeiten des Freiheits- und Schick-
salsproblems, der Antinomie von Gerechtigkeit, Vorherbestim-
mung und Gnade, kurz der Theodicee (,ergo iniustitia est
apud deum? absit’ Rom. 9, 14) wird durch dieses Auskunfts-
mittel von O. auf recht einfache Weise geldst (z. B. 238 sqq.).
Es handelt sich aber nicht um Metempsychose etwa im pytha-
goreischen Sinne: im allgemeinen liegen die Verdienste und
Verschuldungen im vorkorperlichen (vorweltlichen) Dasein
der Seele, und auf jeden Fall findet, geméfl dem allgemeinen
Prinzip des Systems, ihre neue, aus den fritheren Handlungen
qualifizierte Existenz erst «in einem anderen Aeony (241, 2),
also nach dem gesamtkosmischen Szenenwechsel statt. Von
Seelenwanderung innerhalb eines Weltverlaufes horen wir
nichts.

Sonst ist zur Anthropologie zu sagen, dall der Mensch eben
eine mittlere Ordnung darstellt und so eine Durchgangsstufe
fiir wieder emporsteigende Ddmonen einerseits, die es sich
verdient haben, zu Menschen zu werden, um sich darin aufs
neue fiir das Engeldasein zu qualifizieren (83,5), und um-
gekehrt ein Haltepunkt fiir gefallene Himmlische, die von hier
sich wieder aufwirts wenden oder auch sich weiter abwérts
ins Didmonische verlieren konnen. ** Eine vertikal zusammen-

13 Dies ist im allgemeinen die Reihenfolge, und sie ist die allein natiir-
liche nach christlicher Voraussetzung, fiir die die Dimonen, d.h. Satan
und sein Reich, notwendig am einen Ende der Skala stehen miissen. Ganz
vereinzelt findet sich aber auch die Anordnung bezeugt, die den griechi-



— ein System patristischer Gnosis 115

hingende Kette geistiger Naturen besteht so, die zugleich die
Ordnung des Auf- und Abstieges darstellt: Nur von Stufe zu
Stufe kann Bewegung in ihr stattfinden. Jahrhunderte spéter
ist, ganz unabhingig vom lingst iiberwundenen Origenismus,
iiber Dionysius Areopagita aus dem Neuplatonismus die Lehre
von der Kette der Geister aufs neue in die Kirche getragen
worden: so fest war sie im Denktypus der ganzen Epoche
verankert. Nur ist es dort eine Liebeskette, nicht mehr eine
solche der Belohnung und Bestrafung. ** — Die Stufe des Men-
schen ist ferner speziell die der psyche, iiber deren ontologi-
sches Verhiltnis zum pneuma bei O. ich anderwirts gehan-
delt habe.* I1hr transitorischer, phasenhafter Charakter tritt
klar zutage: sie hat sich selbst wieder aufzuheben und be-
sitzt auch die Fiahigkeit dazu (161, 3). Moralisch ist sie ein
Mittleres zwischen Gut und Bdése, zwischen ,Geist” und
,Fleisch’ (266 Test.). Auch von daher bestitigt sich die Mit-
telstellung des Menschen. — Dennoch ist er keineswegs der
Mittelpunkt des Weltendramas oder der Heils6konomie; die
zusammenhingende Geisterkette schliefit die bevorzugte Stel-
lung eines einzelnen Gliedes aus, ihnen allen gilt die gott-
liche dispensatio nach Gerechtigkeit und Vorsehung, wie ja
auch das Ziel die Wiederherstellung des Ganzen ist; und wir
werden gleich sehen, daf} selbst die Sendung Christi sich in der
Erlosung des Menschen nicht erschopft.

Den drei Ordnungen der Geister schliefilich entspricht der
Stufenbau des Alls: die himmlische Welt, die Erde und die

schen Begriff des Déimons, als iiber dem Menschen stehenden Wesens,
voraussetzt und dann den Menschen auf den untersten Platz der Mloyikd
verweist (z.B. 79,22 Test.: Hieron. ad Avit.). Die griechisch-christliche
Mehrdeutigkeit des Begriffes daimon mag den O. zu gelegentlichen
Schwankungen veranlaflt haben.

1 ¢owTikn oeipd, épwtik) TdEg, vgl. Hugo Koch, Pseudo-Dionysius Areo-
pagita in s. Beziehungen z. Neuplatonismus und Mysterienwesen, in: For-
schungen z. christl. Lit. u. Dogmengesch., Bd. I (1900) 69 ff.

15 S. 0. Anm. 8. Ich trage hier nach, dal yuxh sogar wie ein steige-
rungsfihiger Begriff behandelt wird: der Geist kann sich, je nach sei-
nem Abfall, «<mehr oder weniger in Seele verkehren» (162,1) — so sehr
bezeichnet ,Seele’ nicht eine Substanz, sondern einen Zustand. Véllig ver-
fehlt ist die Riickfithrung auf den aristotelischen Seelenbegriff durch
de Faye und nach ihm H. Koch.

8%



116 H. Jonas, Origenes’ TTepi Apxiv

Unterwelt (337 sqq.). «Himmely und «Unterwelty werden da-
bei zu ganz relativen Begriffen: jede Stufe ist fiir die néichst-
héhere «Unterwelty (z. B. selbst das Firmament im Verhilt-
nis zum <héheren Himmely) und fiir die nichstniedere «Him-
mely (z. B. die Erde im Verhiltnis zur Unterwelt). Dasselbe
auf den Begriff des «Sterbens» angewandt: so wie der Hades
unser Todesort, sind wir derjenige fiir die Bewohner des
himmlischen Jerusalem, die «gewissermaflen von ihrem Dien-
ste wegsterbeny, und dasselbe wiederholt sich weiter nach
oben (iiber die Zahl der Himmelsetagen wird nichts gesagt).
Sterben oben ist Geborenwerden unten, aber ebenso natiirlich
gibt es die umgekehrte Richtung. — Man sieht bereits, wie
fiir den Erlésungsbegriff der irdisch-menschliche Schauplatz
und damit auch die auf ihm vorgefallene Heilstat jede Sonder-
stellung einbiifit: in der Tat schlieft an die Lehre von den
Schichten des Alls die héchst ketzerische von entsprechend
mehreren Passionen, verschiedenen Evangelien, <«rdumlichy;
zeitlich und inhaltlich verschiedenen Erlosungen an (s. w. u.).
— Dal jene hoheren Geburten der Seele, allgemein ihre suk-
zessive Himmelfahrt, von parallelen Fortschritten ihrer Er-
kenntnis begleitet ist, wurde bereits gesagt. Die Sphéren des
Alls sind geradezu Lehrorte der Seele und dadurch Stufen
der Gnosis. So geht mit der Léuterung ihres Willenszustan-
des, indem deren Verdienst sie in den Seinsordnungen auf-
steigen l4Bt, eine immer klarere Wissenserleuchtung Hand in
Hand, die in jedem Himmel zunimmt, bis zur Wiederherstel-
lung der urspriinglichen Einheit mit Gott, die ebensosehr eine
Realitét der Liebe wie der Schau ist.

Wie arbeitet nun die géttliche Heilsbkonomie? An sich
wirkt schon die Gerechtigkeit, indem sie abbiilen und besin-
nen ldfBt, heilsam. Auflerdem aber ist jede Stufe (genauer: bis
herab zu den Engeln) auller zur Strafe von Gott zu einem
officium oder ministerium gestaltet: zum helfenden Dienst an
der néchstniederen, und dies ist die eigentliche providentia
neben der iustitia. — Und Christus? Krst hier ist der Ort,
iiber die eigentiimliche Christologie zu berichten, die fast ginz-

16 Vgl. auBler De prinec. p.189sqq. auch Homilie 1,8 zu Ps.38 und
Numeri-Homilie 27; und zum Gedanken iiberhaupt Walither Vilker a.a.O.
941,



— ein System palristischer Gnosis 117

lich auflerhalb der Trinititslehre liegt, nur durch einen diin-
nen Faden mit ihr verbunden, und nicht verfehlt hat, den
stirksten Anstofl zu erregen. Die Anathematismen VI (p. 160),
VII (p. 355), VIII, IX (p. 142) der Konstantinopeler Synode
sind ihr gewidmet. Dies der wesentliche Inhalt der Lehre:
«Christusy ist nicht der Logos, die zweite Person der Trinitét;
sondern: «Ein Geist blieb (damals, bei dem allgemeinen Abfall
des Anfangs) unerschiittert und unbewegt in der gottlichen
Liebe und Erkenntnis — und dieser wurde zu Christus und
zum Konig aller Vernunftwesen...» (VI). Er ist also durch-
aus von der Klasse der iibrigen Geister, einer ihresgleichen,
und volg im ausgezeichneten Sinne wird er nur deswegen ge-
nannt, weil er diese urspriingliche Seinsart sich erhielt, wih-
rend die andern sie durch ihren Fall einbiiiten. Bedenkt man
nun, daBl vermége des unbedingten Prinzips der Willensfrei-
heit weder vorauszusehen war, welcher der gleichgeschaffenen
Geister treu bleiben wiirde, noch vorauszusehen ist, welcher
es bei kommenden und immer ferneren Neuanfingen sein wird,
so sieht man, dall Christus ebenso wie der Diabolus eine
grundsitzlich austauschbare Figur ist — der jeweils unge-
fallene Geist — und sich auch an ihm bewihrt, daBl der Grund-
satz der Gleichheit aller geistigen Natur (bei unbegrenzter Mo-
difizierbarkeit des Willens) keine einmaligen, individuellen
Gestalten und so auch keine wirklichen Eigennamen, sondern
nur Rollen- und Funktionsnamen im System zuldft. — Weiter:
Durch die stetig gebliebene Erkenntnis der Monas <«wird»
dieser Nus zum Christus (IX), und speziell ist er auf diese
Weise — vor allen Aeonen — mit dem 8ed¢ Aoyog, der zweiten
Person der Trinitéit, so innig eins geworden (VII), daB in
uneigentlicher Bedeutung (kataypnotikig) auch dieser ,Chri-
stus’ genannt wird, wihrend der Name eigentlich (xupiwg) eben
nur dem mit ihm vereinigten Nus zukommt (VIII). Dieser nun
«erbarmt sich des vielfdltigen Abfalls der aus derselben Ein-
heit Stammenden und ,entleert sich’ (Phil. 2, 6) bis zum Mensch-
licheny — und nun folgt eine rein gnostische Abstiegslehre,
wie sie uns aus den gnostischen KErlésermythen des 1. und
2. Jahrhunderts wohlbekannt ist: «Da er sie wieder hinauffiih-
ren wollte, ging er durch alle hindurch und nahm nacheinander
verschiedene Korper an und erhielt verschiedene Namen, ,allen



118  H.Jonas, Origenes’ TTepi ’Apx@v — ein System patristischer Gnosis

alles geworden’, unter den Engeln Engel, aber auch unter den
Michten Macht, und in andern Ordnungen und Arten der
Geistwesen verwandelte er sich jedem gemilB; schlieflich nahm
er gleich uns Fleisch und Blut an und wurde auch den Menschen
Menschy (VI1I). Zu dieser Rolle war der gottliche Logos, als
Teil der Trinitit, wegen seiner Unwandelbarkeit aulerstande.
— Da der herabgestiegene Christus es mit verschiedenen er-
16sungsbediirfticen Wesensstufen zu tun hat, so mul} er z. B.
spater in den Sphéren fiir die Erlosung der Ddmonen noch
einmal gekreuzigt werden, iliberhaupt wiederholt (mwoMdxic)
in kommenden Aeonen leiden, «ut omnium locorum gentes
illius passione salventur» (344 Test.). Ebenso ergeben sich
daraus, wie schon angedeutet, verschiedene Evangelien: Wie
z. B. «unsery» Evangelium unser Gesetz erfiillt und abgelost
hat, so wird kiinftig auch das «Gesetzy der Himmelswelt durch
ein entsprechendes Evangelium erfiilllt werden... (343, 23
Test.). — SchlieBlich versteht sich nach allen Voraussetzun-
gen, dall auch das Reich Christi ein Ende haben wird, er «wird
die Herrschaft verliereny (290, 21 Test.), da eben das Ziel
seiner Sendung ist, daf schlieflich sogar Satan selbst zur Mit-
herrschaft mit ihm eingesetzt wird (286, 12 Test.), d. h. jener
Endzustand herbeigefiihrt wird, in dem wie zu Anfang alle
einander gleich sind.

Damit kommen wir zur Vollendungslehre, die trotz des
abstrakt dahinter sich 6ffnenden Horizontes unendlicher Wie-
derholungen den inneren Schlufl des Systems darstellt. Die
Vollendung ist formell restitutio in integrum, édmoxotdoTaoIg €ig
m™mv dpxaiov éZv (183, 2), das KEndresultat der fortschreiten-
den «Reinigungy der Geister. Das Wirken der Gottheit in den
Weltverldufen ist ein «gradatim quasi manu date ad pristinam
trahere statum>. Und dies nun ist der Inhalt der Vollendung:
«(XII) Es einen sich mit dem Logos Gottes die himmlischen
Méchte und die Menschen alle und Satan und die Geister der
Bosheit ebenso unwandelbar wie jene Intelligenz, die Chri-
stus heillt und in der Gestalt Gottes war und sich entleert hat,
und ein Ende wird sein der Herrschaft des Christus. (XIV)
Alle Geistwesen werden eine Kinheit sein, und die Hypostasen
und die Zahlen werden zugleich mit den Kérpern aufgehoben
sein. Und der Erkenntnis des Geistigen folgt Vernichtung der



B. Blumenkranz, Die jidischen Beweisgriinde ... 119

Welten und Ablegen der Koérper und Aufhebung der Namen,
Selbigkeit wird sein der Erkenntnis wie der Hypostasen, und
in der volligen Wiederherstellung werden sie nur noch nack-
ter Geist sein. (XV) Und das Dasein der Geister wird dasselbe
sein wie ehedem, als sie noch nicht gesunken und abgefallen
waren, so dafl der Anfang dem Ende gleich ist und das Ende
des Anfanges Maflly (286 Test.).
Jerusalem. Hans Jonas.

Die jiidischen Beweisgriinde im Religionsgespriich
mit den Christen in den christlich-lateinischen

Sonderschriften des 5. bis 11. Jahrhunderts.

Der unvoreingenommene Leser, der sich wahllos einige
christlich-lateinische Sonderschriften zur Judenfrage sowohl
aus den ersten Jahrhunderten als auch aus dem Mittelalter
vor Augen fiihrt, wird unvermeidlich ihren wesentlichen Un-
terschied bemerken. Dies gilt schon betreffs ihrer Zahl; das
2., 3. und 4. Jahrhundert haben annéhernd die gleiche Menge
antijiidischer Schriften hervorgebracht wie die ungleich lén-
gere Epoche vom 5.bis 11. Jahrhundert.* Hier konnte die

1 Vgl. die in unserer unten genannten Arbeit ¢«Die Judenpredigt Augu-
stins» S.9 ff. gegebene Uebersicht der Sonderschriften zur Judenfrage bis
Augustin mit der hier zu bringenden Liste. — Man darf sich an unserem
Gebrauche der Bezeichnung antijiidischer Sonderschriften nicht stoBen. Wir
bezeichnen damit unterschiedslos bisweilen auch sehr verséhnlich gehal-
tene Texte, die jedoch insoweit als antijiidisch zu verstehen sind, als sie
der Mission unter den Juden dienen sollten.

Im folgenden gebrauchte Abkiirzungen:

Anspach-Vega =  S.Isidori Hispalensis Episcopi Liber de Variis Quae-
stionibus. Auctori restituerunt P. A.C.Vega et A.E.
Anspach, Escorial 1940.

CSEL =  Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum, Wien
1866 ff. (Bei Anzeige der kritischen Ausgaben des
CSEL unterlassen wir in der Regel den Verweis auf
den jeweiligen Herausgeber.)

Judenpredigt = B. Blumenkranz, Die Judenpredigt Augustins. Ein
Beitrag zur Geschichte der jiidisch-christlichen Be-
zichungen in den ersten Jahrhunderten, Basel 1946
(= Bd. 25 der Basler Beitrige zur Geschichtswissen-
schaft).



	Origenes' ΠEPI APXΩN : ein System patristischer Gnosis

