
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 2

Artikel: Origenes' EPI APXN : ein System patristischer Gnosis

Autor: Jonas, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


H. Jonas, Origenes' TTepi 'Apxwv — ein System patristischer Gnosis 101

repas chronologiquement pascal ou un repas ordinaire sans
caractère pascal : tertium datur

Montpellier, actuellement à Leysin. Théo Preiss.

Origenes' ÏIEPI APX&N - ein System
patristischer Gnosis.

Trotz mehrerer ausführlicher Bearbeitungen, die die
Gedankenwelt des Origenes in den letzten Jahrzehnten erfahren
hat, dürfte es nicht überflüssig sein, seine Metaphysik rein für
sich, losgelöst von ihren exegetischen und homiletischen
Verflechtungen in den übrigen Schriften, nach ihrer authentischen

Selbstdarstellung in TTepi 'Apxwv noch einmal in den
Hauptzügen nachzuzeichnen: eben um sie als System deutlicher

in dem ihr kongenialen Zusammenhang der
Systemspekulation des ausgehenden Altertums sichtbar zu machen.
Die großen gelehrten Darstellungen von E. de Faye 1 und Hal
Koch 2 hatten es mit dem gesamten, so vielschichtigen literarischen

Werk des 0. zu tun und unterwarfen es einem Verfahren
motiv- und begriffsgeschichtlicher Rückführungen, die in die
verschiedenen, vorwiegend schulphilosophischen Antezeden-
tien auseinanderstrahlten. Weder das Verfahren noch seine
Ergebnisse im einzelnen (die gewonnenen Zurechnungen)
sollen hier bestritten werden. Aber außer den Elementen, die
Fall für Fall nach einzelnen tôttoi als philosophiegeschichtliches

Erbgut — oder Treibgut — bestimmbar sind und gemäß
dieser ihrer Herkunft ein Bild von allgemein eklektischer und
speziell platonischer Zusammensetzung ergeben, hat der
Gedankenbau seine innere, ihm eigene konstruktive Logik, die
sich nicht in Filiationen aufteilen läßt, wohl aber als Ganzes
sich in eine Tradition von vergleichbaren Ganzen einordnet,
die in jener Epoche von unmittelbarer Aktualität war. Daß
nach dieser Seite das System als aus einem Guß dasteht,
möchte u. a. folgende Darstellung zeigen, die für sich selbst
sprechen muß und daher auf Diskussion verzichtet. Nach ihr

1 E. de Fage, Origène, sa vie, son œuvre, sa pensée, I-III, 1923—28.
2 Hal Koch, Pronoia und Paideusis, Studien über Origenes und sein

Verhältnis zum Platonismus, 1932.



102 H. Jonas, Origenes' TTepi 'Apxtfrv

möge der Leser auch beurteilen, ob diese Gestalt in der
Tradition des griechischen Denkens steht.3 Mit welchem Rechte
hierbei die Gattung von Systemspekulation überhaupt, in deren
Rahmen derart die origenistische nach morphologischen
Gesetzen (nicht notwendig nach stofflicher Ableitung) zu stehen
kommt, a potiori als «gnostische» zu bezeichnen ist, ist eine
über das Terminologische weit hinausgehende Frage, zu der
jedoch die reine Darstellung des gegebenen Falles an sich, mit
gelegentlichen Hinweisen auf die ideelle Nachbarschaft, implicite

einen wirksameren Beitrag liefern kann als ausdrückliche
Argumentationen. Nach Ansicht des Verfassers brachte das
dritte Jahrhundert in Origenes, Plotin und Mani den
systematisch-disziplinierteren Abschluß der wildwuchernden spekulativen

Versuche des zweiten Jahrhunderts hervor, unter denen
die valentinianische Schule das geistig bedeutendste Beispiel
war. Das folgende Referat, das sich ganz auf 0. selbst
beschränkt, dient der Herausarbeitung der allgemeinen Züge,
die sein System in diesen generellen Zusammenhang des gno-
stischen Gedankens und seiner Geschichte hineinstellen, will
also nicht mehr als das Material zu der angedeuteten Synthese
bieten.4

An der Spitze und am Ursprung der Stufenleiter des Seins
steht die absolute Einheit, die keinerlei Unterschiede in sich
hat: die Gottheit ist ëv, <xtt\oûv, povâç, èvâç5, sie ist «Geist oder
jenseits von Geist und Wesen», unbewegt und, wie sich in
dieser Zeit schon von selbst versteht, wenigstens für den Men-

3 Der beste Kenner der Kabbala, Prof. G. Scholem-Jerusalem, dem dieser

Abriß des origenistischen Systems vor 10 Jahren als Ms gewidmet
wurde, bezeichnete es mit Entschiedenheit als «christliche Kabbala» —
natürlich nicht im Sinne historischer Abhängigkeit, die hier schon aus
zeitlichen Gründen ausscheidet, sondern im Sinne struktureller Verwandtschaft.

4 Wir zitieren nach Seiten und Zeilen der Ausgabe von P. Koetschau,
ohne besondere Quellenangabe auch da, wo Koetschau den Rufinschen Text
aus anderen Quellen ergänzt hat. Wo die angezogene Belegstelle nicht im
Haupttext, sondern unter den Testimonien als Fußnote zu der betr. Zeile
steht entweder Variante aus anderer Ueberlieferung oder Parallele
aus anderen Schriften des 0.), lautet die Zitierung z.B. 130, 27 Test.

5 Für diese und die folgenden Bestimmungen vgl. Koe. 21 sq. Text
und Testim.



— ein System patristischer Gnosis 103

schengeist unbegreifbar (20, 5 + Test.). Daß Gott unsichtbar
sei, dient zunächst nur der Fernhaltung aller Körperlichkeit
oder sinnlichen Qualität von seinem Wesen, aber «neque Sal-
vatori visibilis» (130, 27 Test.) ist eine Bestimmung besonderer
Art, auf die wir zurückkommen werden. Dasselbe gilt von der
sehr entschiedenen Aussage, daß Gott der Vater allein
ungeschaffen sei (s. u. Anm. 6). In seinem Geistsein ist Gott
nun zugleich «die Quelle, aus der alle geistige Natur
entspringt» (21, 13), «principium omnium» (22, 1), und wird in
diesem Verhältnisse, nach einem auch schon gebräuchlich
gewordenen Bilde, das dann bei Plotin zu gewaltiger ontologi-
scher Bedeutung anwachsen sollte, mit dem Lichte im
Verhältnis zu seinem «Abglanz» und seinen «Strahlen» verglichen
21, 1 sqq.). Speziell wird der Sohn als sein Abglanz (aTraupacrpoi,

splendor, vgl. Hebr. 1, 3) bezeichnet, und hier dient dies Bild
dazu, in die Verhältnisse der Dreifaltigkeit einen entschiedenen
Subordinationismus zu bringen, der sich im Verhältnis des

Hl. Geistes zum Sohne noch einmal wiederholt: Eine durchaus
vertikale Ordnung der göttlichen Naturen entsteht so, die
dem Aufriß des übrigen Seins angepaßt und äußerst charakteristisch

für den ganzen Denktypus, seine Ordnungs- und
Erzeugungsgesetze ist. Beide Hypostasen sind KTicrgara, aber von
Ewigkeit her, wie es dem «Licht»-Vergleich entspricht: ewige
Ausstrahlungen des ewigen Lichtes. «Ein Glanz, aus dem
Lichte hervorgehend und die ganze übrige Kreatur erleuchtend»

(37, 8) ist der Sohn, um vieles schwächer als das unge-
zeugte Licht selbst; und aus diesem Zweiten hervorgehend,
nochmals beschränkter in Wesen und Wirkung, ist der Heilige

Geist.6 Mit ihnen beginnt in der Tat schon die progressiv
8 Der Subordinationismus spielte natürlich eine bedeutende Rolle in

dem Streit um Origenes, hat aber außer der christlich-dogmatischen auch
seine «gnostische» Seite. Er entspricht dem Axiom aller dieser von oben
nach unten gehenden metaphysischen Deduktionssysteme: daß das Verursachte

geringer ist als die Ursache, daß Hervorgehen, Ausgestrahltwerden
mit Einbuße verbunden ist, ein Schwächerwerden nach Maßgabe des Ab-
standes von der Quelle — daß daher Erzeugen notwendig ein Erzeugen
nach unten ist und eine andere als die abwärtige Richtung ihm gar nicht
offen steht. Daraus ergibt sich dann ohne weiteres die vertikale Struktur
der Systeme. Von diesem Prinzip ist die Trinitätslehre des 0. eine
Anwendung. Entsprechend stufen sich, ganz vertikal, Macht und Wirkungs-



104 H. Jonas, Origenes' TTepi 'Apxwv

abnehmende Reihe der Schöpfung (52, 1 Test.); ihr wesentlicher

ontologischer Unterschied von den folgenden Wesen ist,
daß sie nicht des Gegensatzes fähig, d. h. daß sie unwandelbar
gut sind (80, 11 sq.). «Nach» ihnen, aber immer noch im Bezirk
der ewigen Schöpfung, beginnt dann sogleich das Reich der
Wandelbarkeit.

Von Ewigkeit her nämlich hat sich die Gottheit umgeben
mit einer Welt reiner geistiger Substanzen (XoyiKai qpûaeiç), in
denen das dem göttlichen Wesen inhärente Schöpfertum sich
gleichsam mit Notwendigkeit verwirklicht — und damit auch
genuggetan hatte. Alles Weitere geht, gut gnostisch, von
diesem Geisterreich, d. h. den Akten seiner Selbständigkeit aus.
An diesem Punkt setzt die origenistische Spekulation köt' è£oxnv

ein, wie sie die Anathematismen der Konstantinopeler Synode
zusammenfassen. «Vor den Ewigkeiten» (95/96) «weilten
alle Vernunftwesen im Zustand reiner, körper- und stoffloser
Intelligenzen (vôeç), bar aller Zahl und Namen, so daß sie
insgesamt eine Einheit (évdç) bildeten vermöge der Selbigkeit des
Wesens und der Kraft und des Wirkens und durch ihre
erkenntnishafte Einigung mit Gott dem Logos» (159, 4 sqq.).
Ausdrücklich wird an anderer Stelle betont, daß diese
ursprüngliche Geistervielheit unter sich völlig gleich und ohne
alle Unterschiede war, da ja Gott keinen anderen Grund ihrer
Schöpfung hatte als sich selber, in dem keinerlei Mannigfaltigkeit

und Verschiedenheit vorhanden ist (169, 22 sqq.). Mit
den beiden Hypostasen zusammen kann man sie mit einiger
Freiheit das «Pleroma» des origenistischen Systems nennen.
Uebrigens ist ihre Zahl begrenzt, und zwar hat in jenem
Uranfang Gott durch seinen Willen so viele geistige Substanzen

radius der Personen der Trinität ab (für die Einzelheiten vgl. 55 sq. +
Test.). Die Beschränkung gilt auch für das Verhältnis zum jeweils Ueber-
geordneten: Der eingeborene Sohn vermag nicht den Vater zu sehen, der
hl. Geist nicht den Sohn, die Engel nicht den Geist, die Menschen nicht die
Engel (25, 16 + Test.). Man sieht, wie die Trinität einfach in die Stufenreihe

der Wesen übergeht — eine Folge der Ordnungsstruktur des Denktypus

überhaupt. Für die Gnosis nimmt dementsprechend der Sohn eine

Mittelstellung ein: Der für uns ,im Bilde' Geschaffene ist er, als Abbild
des Vaters und als unser Urbild, «die Wahrheit» (imaginaria Veritas 36,10

+ Test.) ; aber das Vollendungsziel der Gnosis ist, gottunmittelbar,
aÛTÔTrrqç, unter Ausschaltung des Sohnes zu werden (In Joh. 20, 7).



— ein System patristischer Gnosis 105

zum Dasein gebracht, als er mit seiner Kraft würde regieren
können.7 Dies begrenzte homogene Pleroma bleibt im Grunde
auch ein für allemal die einzige autonome Schöpfung der Gottheit,

d. h. die allein wirklich aus seinem Willen hervorgegangene

(die Materie später und die Welt sind es nicht). Sie ist
zwar keine absolute Einheit mehr, aber Einheit in der Vielheit,

Einheitlichkeit.
In dies Reich seliger Ruhe, Ungeschiedenheit und ständigen

Gottesgenusses kam nun Bewegung durch die Willensfreiheit
(aiixegoucnov, liberum arbitrium), mit welcher die Geister

ursprünglich ausgestattet waren. «Ueberdrüssig der göttlichen
Liebe und Schau wandten sie sich zum Schlechteren hin» (159,
7); «sie erkalteten von der göttlichen Liebe weg», heißt es auch
(160,1) gemäß dem für die Seelenlehre des Origenes bedeutsamen

Wortspiel lyuxn'fuxoûcx&ai.8 Ueberdruß (KÔpoç) und
Lässigkeit (negligentia dpéXeia) sind die einzigen psychologischen

Motive, die in De Principiis namhaft gemacht werden,
anderwärts aber (für den diabolus speziell) die superbia, die
als die Grundsünde überhaupt dargestellt wird (Ezech. Homil.
IX 2). Gelegentlich heißt es, daß einer der Geister den
Anfang machte und alle übrigen nach sich zog (96, 3; 31, 9 Test.).
Dieser eine heißt dann Diabolus, aber der Name bezeichnet
keine bestimmte, ein für allemal auf diese Rolle festgelegte
Person, sondern nur jeweils denjenigen der Geister, der
gerade, d. h. in der betr. Weltperiode, am tiefsten von Gott weg
gefallen ist; er kann sich daraus wieder zu jedem Grad der
Läuterung erheben und ein anderer seinen Platz einnehmen:
den Platz eben bezeichnet der Begriff. Die durch diese Ur-
sünde eingeleitete ,Bewegung' des «sich Entfernens von der
Einheit mit Gott» (97,11), der ,FaH' also nach allgemeinster
Kennzeichnung, wird dann beschrieben als ein «allmähliches
Gleiten», «stufenweises Niedersteigen», «Abwärtsfließen» und
«sich Entleeren» (68/64), und der entscheidende Umstand da-

7 164,1 sqq.; 859,16 sqq.: daran schließt sich die merkwürdige Lehre
von der Begrenztheit Gottes oder seiner bùvaqîç, deren Sinn im Ganzen
des Systems aus den Ueherhleihseln nicht recht klar wird.

8 Vgl. Hans Jonas, Gnosis und spätantiker Geist I, 1934, 187 ff., wo
auch die Belegstellen zusammengestellt sind.



106 H. Jonas, Origenes' TTepi 'Apxiîiv

bei ist, daß dieser Prozeß ungleichmäßig verläuft (oùx ôpoiujç;9)

und die Einzelnen darin verschieden weit geführt werden: Je
nach ihrer Willensbeschaffenheit, d. h. nach Maßgabe ihres
sündhaften Impulses, der eben vermöge der Wahlfreiheit in
ihnen verschieden groß wird, macht der eine früher, der
andere später halt, und einige gelangen in die äußerste
Gottferne So entstehen verschiedene Ordnungen (97, 6) — die
einen werden Cherubim, andere ,Gewalten', ,Mächte' und
,Herrschaften', andere Erzengel, andere Engel; und die gänzlich

in die Sünde Verfallenen: Dämonen, d. h. Gegengewalten
(159, 12 sqq. u. ö.). So entsteht die Hierarchie der Wesen. Aus
der ursprünglichen Geister-Einheit wird durch Abfall
Verschiedenheit, Unterschied der Grade und Orte, von denen auch
die höchsten noch eine Minderung (deminutio) gegenüber dem
Urständ bedeuten; aus Schuld erst entsteht Vielheit im Sein
— und in weiterer Folge: die Mannigfaltigkeit der Welt. «Et
haec extitit inter rationabiles creaturas causa diversitatis,
non ex conditoris voluntate vel iudicio originem trahens, sed

propriae libertatis arbitrio. Et has causas mundus iste
suae diversitatis accepit» (170, 2 sqq.). Dies, daß Mannigfaltigkeit

als solche und das Sosein der Wesen ein selbstverschuldeter
Tatbestand und jederzeit eine Funktion ihres vorhergegangenen
Willens (mit Schelling zu sprechen: ihrer intelligiblen Tat)
ist, und das Komplement dazu: daß dieser Tatbestand wieder
aufhebbar und seine Aufhebung das Endziel ist — dies macht
das eigentliche metaphysische Prinzip des origenistischen
Systems aus.

Wie kommt es nun infolge des Falles der Geister zur
Entstehung der Welt? Origenes ist genügend Christ, um die
Frage nur als die nach der Schöpfung der Welt durch Gott
zuzulassen. An sich aber, nach der inneren Logik des von
ihm angewandten Prinzips, geht alles autonom vor sich:
Gemäß der natürlichen Schwerkraft, dem Gefälle sozusagen,
ihres abwärtigen Dranges verteilt sich die Geisterfülle (direpe-

pioDtioav 97, 8) und bildet die vertikale Gliederung des gesamten
Seins. 'ES îôiaç aîxtaç betont Origenes (189, 1), um dann jedoch,
eigentlich unorganisch, ein göttliches Gericht (&eîa Kpimç) ein-

9 107, 4; vgl. auch die differenzierte Schilderung 276 Test.



— ein System patristischer Gnosis 107

zuführen, das — auf Grund jener Selbstverursachung — jedem
gemäß seinen besseren oder schlechteren ,Bewegungen' (Kivrj-

pata) das ihm Gebührende «zumißt», nämlich den entsprechenden

Rang (xâSiç) in der Hierarchie der kommenden .Welt¬

ordnung (biaKÔcT|iirimç). Im Grunde aber ist dies eine durchaus

immanente Kpîoiç, die immanente «Gerechtigkeit» der Folgen

der eigenen «Bewegung», die sich selber in ihre Stufe
ordnet (81, 16). — Entsprechend verhält es sich mit der Ein-
körperung: «Nach der Beschaffenheit der Orte, zu denen die
Geister bei ihrem Abwärtsfließen gelangen», nehmen sie leichtere

oder dichtere Körper an, z. B. ätherische, luftige oder
irdisch-fleischliche, und erlosen danach ihre Namen (,Cherubim'

usw., 64, 10; 159, 10). Körper eignet jedem Sein außerhalb
des intelligiblen Urstandes, wie denn ja eigentlich die ,Orte'
erst durch das Heraustreten aus demselben zustande kommen,
und je «tiefer», je weiter weg von Gott der Fall, um so dunkler
und schwerer ist die Stofflichkeit dieses Leibes: Wieder kann
dies als natürliche Funktion des inneren Prozesses erscheinen;
und die Verdichtung der Materie unmittelbar aus dem intelligiblen

Geschehen seihst hätte ja in der valentinianischen Lehre
ihren Vorgänger. Aber die biblische Frömmigkeit des 0. hält
darauf, hier der Schöpfermacht und Gerechtigkeit Gottes
Raum zu gehen: Er schafft die Materie 10, deren die gefallenen
Wesen sowohl zu ihrer Existenz wie zu ihrer Sühne bedürfen;
er teilt ihnen «zur Strafe» Körper zu «nach Maßgabe ihrer
Versündigung» (160, 20; 274, 12 Test.), d.h. er bestimmt nach
diesem Maßstab den Grad ihrer Stofflichkeit. Er ist es also,
der so die Stufenordnung erst als gegenständliche, nicht mehr
nur innere, Tatsache schafft — d. h. hypostasiert: Und als
deren räumliches Substrat gewissermaßen, als System ihrer
angemessenen Orte — und damit als Instrument zugleich sei-

10 Geschaffenheit der Materie: 110 sq. Ihr entspricht ihre Vergänglichkeit,

d. h. ihre stufenweise Verflüchtigung und Wiederaufhebung
parallel der Wiedererhebung und schließlichen Rückkehr der Geister (361,
9 sqq.). Gerade diese oft ausgeführte Lehre zeigt deutlich, wie sehr die
Materie sekundär und im Grunde eine Funktion spiritueller Zustände ist.
Vgl. de Faye, De l'influence du Gnosticisme sur Origène (Revue de l'histoire

des religions 1923) «[la matière:] c'est une sorte de condensation
de la faute primordiale» (p. 201); «...la cristallisation de la faute dans
le domaine visible» (p. 206).



108 H. Jonas, Origenes' TTepi 'Apxwv

ner iustitia und seiner Providentia — schafft er diese Welt.
Aber es ist wohl im Auge zu behalten, daß diese Schöpfung
nicht dem freien Willen des Schöpfers entsprang, sondern ihm
durch den Fall der Geister überhaupt und die Mannigfaltigkeit
ihrer Bewegung im besonderen aufgenötigt wurde (114, 5;
166, 3 Test.). Diese eigenmächtige Bewegung der Geister ist
die eigentliche Ursache der Welt, und zwar sowohl ihrer
Existenz wie ihrer spezifischen Struktur: «Da nun eine so höchst
mannigfaltige Welt besteht und so viel verschiedene
Intelligenzen umfaßt — was anderes kann man da als Ursache
ihrer Existenz ansehen als die Mannigfaltigkeit des Abfalles
jener, die von der ursprünglichen Einheit ungleichen Maßes
abwärts flössen?» (107, 1). Gott verschafft durch sein schöpferisches

Dazwischentreten der im intelligiblen Bereich
vollzogenen Tatsache nur sichtbaren Ausdruck, Yerstofflichung
und eben damit richtende Festlegung — eine relative
Endgültigkeit in Gestalt der ,Welt' (sc. für den betr. Aeon).
Insbesondere daß die diversitas der Schöpfung, die der Einheit
des göttlichen Wesens widerspricht, auf die selbstvollzogene
diversitas der Geister zurückgeht und in ihrer Ordnung nur
die Abstufung spiegelt, die ihr Abfall unter ihnen hergestellt
hat, wird immer wieder betont (s. bes. 169 sq.). Das heißt aber
nichts anderes, als daß der Aufbau der vorhandenen Welt,
jedenfalls ihre vertikale Gliederung, eine durch den göttlichen
Schöpfer und den Begriff des meritum nur eben vermittelte,
im Grunde aber eigengesetzliche Funktion der von der Gottheit

weggerichteten intelligiblen Bewegung darstellt. — So ist
der gnostische Grundgedanke, daß die Welt ein Produkt des
Falles ist, nicht ungeschickt verknüpft mit dem Postulat
biblischer Religion, daß Gott selbst der Schöpfer der Welt ist.
Das Mittel der Verknüpfung ist der Begriff der «Gerechtigkeit»,

die ebensowohl immanent wie transzendent verstanden
werden kann und sich bei O. mit dem Begriff der Vorsehung
und Erziehung verbindet.11 Durch diese Einschaltung ergibt
sich der Gedankengang in der berichteten Gestalt. Entscheidend

sind die beiden Grundsätze: Mannigfaltigkeit als solche
ist Abfall von der Einheit, und: ihr Grund ist ein bestimmter
eigenwilliger Gebrauch der Freiheit.

11 Diese Verbindung ist das Hauptthema von Hal Kochs Buch.



— ein System patristischer Gnosis 109

Eben diese Freiheit nun: die allen geistigen Naturen
unbeschränkt eignende (und verbleibende) Fähigkeit zum Guten
und zum Bösen — und das heißt spekulativ: zu Erhebung und
Fall, zu Auf- und Abstieg —, ist das vehiculum des ganzen
weiteren Weltprozesses, ja ist so unbedingter Natur, daß sie
über diesen noch hinausreicht und immer neue seiner Art
bedingt. In den Bewegungen der geistigen Naturen gibt es
keine Indifferenz: «Immer ist die Willensfreiheit entweder
zum Guten oder zum Bösen hin bewegt, und niemals kann ein
Vernunftsubjekt, sei es Geist oder Seele, ohne irgendwelche,
entweder gute oder böse, Bewegung sein» (262, 8). Und eigentlich

sind bei Origenes «gut» und «böse» die einzigen Urkate-
gorien geistigen Tätigseins: gegenüber der Philosophie des
Altertums ein völlig gewandeltes Bild! Vermöge der absoluten
Stellung der Geistnaturen im ontologischen System heißt dies
weiter, daß alle Bewegung im Sein überhaupt sich nur in Akten
sittlicher Entscheidung und ihrer richterlichen Erwiderung
vollzieht. Zu dem allgemein gnostischen Gestz vom kosmischen
Fall und Wiederaufstieg verhält sich dieser Begriff der
Wahlfreiheit, als des konkreten Prinzips der Bewegung, wie die
inhaltliche Besonderung zu einer allgemeinen Form. In dieser
Entschiedenheit und Universalität in den bisherigen Systemen
unbekannt, stellt er den spezifisch origenistischen Beitrag zur
Gnosis dar, und seine moralische Zuspitzung in den
Kategorien des «Gerichts» weist ihn zweifellos als einen Ableger
jüdisch-christlichen Geistes in die Gnosis aus.

Die Gegenüberstellung bedarf einer kurzen Ausführung.
Die früheren Systeme, speziell das valentinianische, verwendeten

aYvoia und Ttd&oç als Kategorien des intelligiblen Falles.
Dafür steht bei 0. tö ouiTeHodmov, die liberi arbitrii potestas in
utroque, und dazu korrelativ die göttliche iustitia. Sofern bei
ihm das «Erkenntnis»-Moment in seiner metaphysischen
Bedeutung fast ganz fehlt, jedenfalls die gefallenen Zustände
nicht primär Privationen des Wissens sind, ist sein System
nicht im terminologisch engeren Sinn als «gnostisches» zu
bezeichnen (weniger z.B. als das des Plotin). Anderseits ist
ein Moment des Willens (z. B. cm&dbeia) auch in jenen spezifisch

gnostischen Deduktionen, teils beim Zustandekommen,
teils als Auswirkung der ayvoia, enthalten. Aber diese ist das



110 H. Jonas, (trigones' TTepi 'Apxûiv

Grundphänomen und vollendet ihre Bahn als immer weitere
Wissensentleerung, wobei sie dann entsprechende Willensverfassungen,

die aber eigentlich nur Ttctbp sind, einfach
determiniert. Die so entstehenden niederen Ordnungen sind durchaus

Gefangene der zuständlich, ja substantiell gewordenen
otpvoia in ihren verschiedenen ontologischen Graden und
verfügen über keine Entscheidungsfreiheit mehr hinsichtlich ihrer
Zugehörigkeit zu dem oder jenem. Daraus resultiert dann die
gnostische Lehre von den verschiedenen geistigen Naturen
(pneumatischen, psychischen, sarkischen), der 0. die seine von
den verschiedenen Willen bei identischer Natur entgegenstellt
(s. w. u.). Bezeichnenderweise fehlt bei ihm eine mxboç-Lehre im
metaphysischen Zusammenhang: so unbedingt ist die
Allgeltung des Willens. Entsprechend ist auch die Erlösung dort
ein intellektueller (und nur von der pneumatischen Natur
vollziehbarer), hier ein moralischer (und jedem Willen offenstehender)

Prozeß.
Sekundär sind freilich auch bei 0. die gefallenen

Ordnungen ebenso viele Einschränkungen der Erkenntnis, da eben
die körperliche Umhüllung und überhaupt die Bindung an die
Oerter der kosmischen Schichtung das Wirken der Vernunft
gradweise beeinträchtigt. Auf diese Weise, also bedingt und
mit in Auswirkung der immanenten ,Gerechtigkeit', wird die
an sich moralisch erzeugte Stufenordnung zugleich eine solche
des Wissens. Ausgeführt wird der Gedanke nur für die
Umkehrung: Beim Aufstieg der Seele durch die Himmel fallen
auch die irdischen Schranken der Vernunft, und den Seinstufen
gemäß wächst das Wissen (189—192). Uebergang zu höherer
Ordnung ist so zugleich Aufstieg in der Erkenntnis. Auf diese
Weise gilt also auch für 0. die allgemein-gnostische These.
Aber eben nicht durch Gnosis erfolgt der Aufstieg zur höheren
Stufe (wie in den klassischen Systemen), sondern umgekehrt
gewährt die Stufe, zu der Heiligkeit des Willens geführt hat,
ihrerseits Anteil an der ihr zugeordneten Erkenntnis.

«Nihil es in omni rationabili creatura quod non tarn boni

quam mali sit capax» (99, 4), und regelmäßig wird im
Zusammenhang damit betont: «ipse diabolus ...» Die Lehre von Satan

ist der eigentliche Prüfstein der Radikalität des Dogmas.
Wie schon gesagt, stammt er aus derselben Geistereinheit wie



— ein System patristischer Gnosis 111

alle Xo-fiKct. Aber ihn und eine gleichgesinnte Schar riß ihr
böser Wille bei dem allgemeinen Abfall von der Einheit «in tan-
tam negligentiam ut etiam in contrarias fortitudines (dvTiKei-

gevou buvapeiç) verterentur» (78, 1 Test.; vgl. 100, 4 u. a.). Es ist
wohl der letzte Triumph der Allmacht des Willens, daß er bis
ins Gegenteil seines Geschaffenseins, doch bei gleichbleibender
Natur, führen kann: Denn diese behält auch in solcher äußersten

Perversion des Willens das Wesen aller Geistnatur bei:
d. h. die Freiheit zum Guten und zum Bösen — und damit
eben die Freiheit zu ihrer eigenen Wiederherstellung in den

ursprünglichen Stand. So kann Satan, und was seiner Stufe
ist, wieder steigen bis zum höchsten Grad (242, 12 Test.), und
zur endzeitlichen Vollendung gehört ausdrücklich diese onro-

KaTàcrracriç biaßöXou, seine völlig gleichmachende Aufnahme in
die neu hergestellte Geistereinheit (286 Test.). Umgekehrt aber
kann aus jeder anderen Stufe der Geisterordnung, die ja eben

vermöge desselben Prinzips der unverlierbaren willensmäßigen

Allbeweglichkeit niemals eine fixe Gegebenheit darstellt,
weiterer Abfall bis zu dieser untersten Grenze, den avmeipevai
buvdpeiç stattfinden: Menschen z. B. können infolge ihrer
gegenwärtigen Schlechtigkeit «später» zu solchen werden, ja
selbst Erzengel (80 Test.). Alle diese Bewegungen gehen
«sponte sua» vor sich, und entsprechend die Zuteilung der
Stufe «ex merito» (kcit' otHiav). Prinzipiell also sind, wie schon
früher bemerkt, Satan und die Seinen keine individuelle
Personengruppe, sondern eben eine Stufe, die in jedem Aeon von
anderen Einzelgeistern besetzt sein kann. Wer immer die
äußerste Schlechtigkeit gelebt hat, der wird in der folgenden
Welt ,Diabolus' (284, 10 Test.). Dieses ist also auch durchaus
kein Eigenname im strengen Sinn; und daß für solche
überhaupt bei den Hypostasen des Systems kein Platz ist, ist ein
typischer und nicht unwesentlicher Zug dieser Spekulation.
Ebendasselbe aber, was hier für Satan ausgeführt wurde, ist
auf alle Stufen anzuwenden, und dies führt uns zu zwei Grundlehren

des Systems: Die Substanzgleichheit aller geistigen
Naturen, und aufs engste damit zusammenhängend: der
unbeschränkte Kreislauf der Geister.

«Omnes rationabiles naturas, i. e. Patrem et Filium et Spi-
ritum sanctum, angelos, potestates ceterasque virtutes,



112 H. Jonas, Origenes' TTepi 'Apxûiv

ipsum quoque hominem secundum animae dignitatem unius
esse substantiae» (362, 3 Test.); «unius naturae — sed diver-
sarum voluntatum» (95, 14 Test.). Man sieht ohne weiteres,
worin die überragende Bedeutung dieser Lehre besteht. Sie
führt unmittelbar zu der weiteren, daß «alles zu allem werden
kann» (83, 9 Test. u. a.) — und auf diesem ontologischen
Fundament: Selbigkeit der Substanz und Allwandelbarkeit der
willensmäßigen Funktion, ruht die Zentrallehre vom Kreislauf
der Wesen, der zugleich ein Kreislauf der Welten ist. «Aus
engelischem Zustande (Konrdcrracnç) und erzengelischem wird
seelischer, aus seelischem dämonischer und menschlicher, aus
menschlichem wieder Engel und Dämonen; und jede Ordnung
der himmlischen Mächte besteht entweder ganz aus solchen
von unten (Gekommenen) oder aus solchen von oben oder
aus Oberen und Unteren zusammen» (160, 8). Und dies findet
immer statt, in ewigem Auf- und Abwärtsfluß: àei ittûkîiç Kai

dvaKXicriç Kai gexditTiucrtq tuùv oùpaviuuv -pveTai voiûv (p. CXXIV, aus
Maximus Confessor). — «Immer»? Heißt das: in linearer
Unendlichkeit? Und in welcher Form findet von Mal zu Mal der
Wechsel statt? Hier schließt die Lehre vom Zyklus der Welten

an. Viele Welten folgen einander (161,1); innerhalb jeder
einzelnen ist die Stufe jedes Wesens festgelegt; der
Rollenwechsel vollzieht sich erst bei der nächsten Weltschöpfung:
da wird jeder gemäß seinem Verdienst in der abgelaufenen
Welt neu eingeordnet (82, 20 Test.). Die Intervalle sind also
jedesmal ein Gericht, das Jüngste Gericht der betreffenden
Welt, das jedoch eigentlich nur in der Autonomie der von den
Seelen vorher angenommenen Tendenz ihrer ,Bewegung' liegt:
sie ergreifen den neuen Stand im Vollzug derselben, d. h. sie
nehmen die Gelegenheit des Wechsels verschieden wahr und
haben sich damit für die neu anhebende Welt bestimmt (93/94).
Dies findet bei jeder «consummatio mundi» statt. Für die
Einzelnen kann dies natürlich nach beiden Richtungen ausfallen,
die Neuklassifizierung nach oben oder nach unten erfolgen.
Der Gesamtsinn der Bewegung jedoch tendiert infolge der
göttlichen Heilsökonomie nach oben, in der Reihenfolge der
Welt wird eine zunehmende Wiederannäherung an den
Urzustand erreicht; die Materie z. B. wird immer dünner, lichter,
gleichsam geistiger, immer mehr der gefallenen Geister fin-



— ein System patristischer Gnosis 113

den durch Buße und Läuterung den Rückweg, und zum
Schluß, am Ende eines solchen Weltenzyklus unbekannter
Anzahl, stellt ein großes «Jüngstes Gericht» mit der letzten
Tilgung des Körperlichen und der Aufhebung aller Unterschiede
die vollkommene Einheit des Anfangs wieder her. Das Ende
ist in den Anfang zurückgekehrt, Anfang und Ende sind
gleich. Dies ist die Vollendung. Aber dennoch nicht das Ende
schlechthin. Denn kraft der unbedingten Geltung des

Freiheitsprinzips geschieht irgendwann einmal wieder der Abfall
aus dieser Einheit, und der ganze Prozeß beginnt von neuem
(p. CXXIV, Max. Conf.; 284 Test.) — mit unabsehbarem Horizont.

Eben weil das Ende dem Anfang gleich ist, also die
Bedingungen wieder hergestellt hat, aus denen vor Aeonen die
Bewegung begann, wird es aus der gleichen Logik auch wieder

zum wirklichen Anfang (281,6 Test.). Es sind also zwei
Größenordnungen bei der «Vielheit» der Welten zu
unterscheiden: eine kleinere, auch schon aus unbestimmt vielen,
einander folgenden Welten bestehend, die jedoch einen
Zusammenhang der Heilsökonomie bilden und sich über noch
so große Zahlen hinweg schließlich zur bestimmten, endlichen
Gestalt eines Kreises, zu einer überschaubaren Einheit runden;

und eine zweite Größenordnung, konstituiert aus solcher
geschlossener Weltenzyklen immer neuen, deren offene Reihe,
geradlinig, ohne sichtbaren terminus ad quem und ohne
Beziehung ihrer Teile untereinander, in Unendlichkeiten
verdämmert, in die bis dahin kein Blick der Spekulation sich je
gewagt hatte.12 Auch die Frage nach der völlig identischen
Wiederkehr irgendeiner Einzelwelt in diesen schrankenlosen
Permutationen wirft O. auf, um sie mit Rücksicht auf die
Willensfreiheit zu verneinen (113,18 Test.; 119).

Von diesem schwindelerregenden Ausblick wenden wir uns
noch einmal zum kleineren Schauplatz unserer Welt. Drei
ordines, Hauptklassen, geistiger Kreaturen wurden in Anmes-
sung an die verschiedenen ,Bewegungen' der Ur-Intelligenzen
geschaffen: Engel (caelestes), Dämonen (adversariae virtutes)

12 Ob allerdings in diesem Gedanken mehr als nur eine «hypothetische
Konsequenz» aus dem System — ob eine ernsthafte Glaubensmeinung des

0. darin zu sehen ist, ist in der Forschung umstritten. Vgl. zur Frage
Walther Völker, Das Vollkommenheitsideal bei Origenes, 1931, 29, 2.

8



114 H. Jonas, Oiigenes' TTepi 'Apxûiv

— und, dazwischenstehend, die Menschen (101 sq.). Abgestuft
wieder unter sich in ihre Ränge sind die Engel, ebenso ihrerseits

die Dämonen, die ja eine Art gegensinniger Hierarchie
mit ihren mannigfaltigen Bezeichnungen bilden. All dies in
strenger Anmessung an vorangegangenes Verdienst: «Nicht
unsere Sache ist es, zu wissen oder zu fragen, welches jene
Akte waren, durch die sie in diese Ordnung zu kommen
verdienten» — es genügt zu wissen, daß es nach göttlicher
Gerechtigkeit dabei zuging (101,8). Angeborene Unterschiede,
Begünstigungen und Benachteiligungen, gibt es schließlich
unter den Menschen: auch sie die Folge eines transzendenten
Vorlehens oder schon einer früheren menschlichen Existenz
derselben Seele — allgemein: TtpecrßÖTepä riva ama (239, 7). Ein
ganzes Bündel von Schwierigkeiten des Freiheits- und
Schicksalsproblems, der Antinomie von Gerechtigkeit, Vorherbestimmung

und Gnade, kurz der Theodicee (,ergo iniustitia est

apud deum? absit' Rom. 9,14) wird durch dieses Auskunftsmittel

von 0. auf recht einfache Weise gelöst (z.B. 238 sqq.).
Es handelt sich aber nicht um Metempsychose etwa im
pythagoreischen Sinne: im allgemeinen liegen die Verdienste und
Verschuldungen im vorkörperlichen (vorweltlichen) Dasein
der Seele, und auf jeden Fall findet, gemäß dem allgemeinen
Prinzip des Systems, ihre neue, aus den früheren Handlungen
qualifizierte Existenz erst «in einem anderen Aeon» (241,2),
also nach dem gesamtkosmischen Szenenwechsel statt. Von
Seelenwanderung innerhalb eines Weltverlaufes hören wir
nichts.

Sonst ist zur Anthropologie zu sagen, daß der Mensch eben
eine mittlere Ordnung darstellt und so eine Durchgangsstufe
für wieder emporsteigende Dämonen einerseits, die es sich
verdient haben, zu Menschen zu werden, um sich darin aufs
neue für das Engeldasein zu qualifizieren (83,5), und
umgekehrt ein Haltepunkt für gefallene Himmlische, die von hier
sich wieder aufwärts wenden oder auch sich weiter abwärts
ins Dämonische verlieren können.13 Eine vertikal zusammen-

13 Dies ist im allgemeinen die Reihenfolge, und sie ist die allein natürliche

nach christlicher Voraussetzung, für die die Dämonen, d. h. Satan
und sein Reich, notwendig am einen Ende der Skala stehen müssen. Ganz

vereinzelt findet sieh aber auch die Anordnung bezeugt, die den griechi-



— ein System patristischer Gnosis 115

hängende Kette geistiger Naturen besteht so, die zugleich die
Ordnung des Auf- und Abstieges darstellt: Nur von Stufe zu
Stufe kann Bewegung in ihr stattfinden. Jahrhunderte später
ist, ganz unabhängig vom längst überwundenen Origenismus,
über Dionysius Areopagita aus dem Neuplatonismus die Lehre
von der Kette der Geister aufs neue in die Kirche getragen
worden: so fest war sie im Denktypus der ganzen Epoche
verankert. Nur ist es dort eine Liebeskette, nicht mehr eine
solche der Belohnung und Bestrafung.14 — Die Stufe des
Menschen ist ferner speziell die der psyche, über deren ontologi-
sches Verhältnis zum pneuma bei O. ich anderwärts gehandelt

habe.15 Ihr transitorischer, phasenhafter Charakter tritt
klar zutage: sie hat sich selbst wieder aufzuheben und
besitzt auch die Fähigkeit dazu (161,3). Moralisch ist sie ein
Mittleres zwischen Gut und Böse, zwischen ,Geist' und
,Fleisch' (266 Test.). Auch von daher bestätigt sich die
Mittelstellung des Menschen. — Dennoch ist er keineswegs der
Mittelpunkt des Weltendramas oder der Heilsökonomie; die
zusammenhängende Geisterkette schließt die bevorzugte
Stellung eines einzelnen Gliedes aus, ihnen allen gilt die
göttliche dispensatio nach Gerechtigkeit und Vorsehung, wie ja
auch das Ziel die Wiederherstellung des Ganzen ist; und wir
werden gleich sehen, daß seihst die Sendung Christi sich in der
Erlösung des Menschen nicht erschöpft.

Den drei Ordnungen der Geister schließlich entspricht der
Stufenbau des Alls: die himmlische Welt, die Erde und die

sehen Begriff des Dämons, als über dem Menschen stehenden Wesens,
voraussetzt und dann den Menschen auf den untersten Platz der XoyiKd
verweist (z.B. 79,22 Test.: Hieron. ad Avit.). Die griechisch-christliche
Mehrdeutigkeit des Begriffes daimon mag den O. zu gelegentlichen
Schwankungen veranlaßt haben.

14 ëpuiTiKri aeipct, êpumKi) xoiSiç, vgl. Hugo Koch, Pseudo-Dionysius
Areopagita in s. Beziehungen z. Neuplatonismus und Mysterienwesen, in:
Forschungen z. christl. Lit. u. Dogmengesch., Bd. I (1900) 69 ff.

16 S. o. Anm. 8. Ich trage hier nach, daß >puxf| sogar wie ein
steigerungsfähiger Begriff behandelt wird: der Geist kann sich, je nach
seinem Abfall, «mehr oder weniger in Seele verkehren» (162,1) — so sehr
bezeichnet ,Seele' nicht eine Substanz, sondern einen Zustand. Völlig
verfehlt ist die Rückführung auf den aristotelischen Seelenbegriff durch
de Faye und nach ihm H. Koch.

8*



116 H. Jonas, Origenes' TTepi ÂpxÛJV

Unterwelt (337 sqq.). «Himmel» und «Unterwelt» werden dabei

zu ganz relativen Begriffen: jede Stufe ist für die nächsthöhere

«Unterwelt» (z. B. selbst das Firmament im Verhältnis

zum «höheren Himmel») und für die nächstniedere «Himmel»

(z.B. die Erde im Verhältnis zur Unterwelt). Dasselbe
auf den Begriff des «Sterbens» angewandt: so wie der Hades
unser Todesort, sind wir derjenige für die Bewohner des
himmlischen Jerusalem, die «gewissermaßen von ihrem Dienste

wegsterben», und dasselbe wiederholt sich weiter nach
oben (über die Zahl der Himmelsetagen wird nichts gesagt).
Sterben oben ist Geborenwerden unten, aber ebenso natürlich
gibt es die umgekehrte Richtung. — Man sieht bereits, wie
für den Erlösungsbegriff der irdisch-menschliche Schauplatz
und damit auch die auf ihm vorgefallene Heilstat jede
Sonderstellung einbüßt: in der Tat schließt an die Lehre von den
Schichten des Alls die höchst ketzerische von entsprechend
mehreren Passionen, verschiedenen Evangelien, «räumlich»,
zeitlich und inhaltlich verschiedenen Erlösungen an (s. w. u.).
— Daß jene höheren Geburten der Seele, allgemein ihre
sukzessive Himmelfahrt, von parallelen Fortschritten ihrer
Erkenntnis begleitet ist, wurde bereits gesagt. Die Sphären des

Alls sind geradezu Lehrorte der Seele und dadurch Stufen
der Gnosis. So geht mit der Läuterung ihres Willenszustandes,

indem deren Verdienst sie in den Seinsordnungen
aufsteigen läßt, eine immer klarere Wissenserleuchtung Hand in
Hand, die in jedem Himmel zunimmt, bis zur Wiederherstellung

der ursprünglichen Einheit mit Gott, die ebensosehr eine
Realität der Liebe wie der Schau ist.16

Wie arbeitet nun die göttliche Heilsökonomie? An sich
wirkt schon die Gerechtigkeit, indem sie abbüßen und besinnen

läßt, heilsam. Außerdem aber ist jede Stufe (genauer: bis
herab zu den Engeln) außer zur Strafe von Gott zu einem
officium oder ministerium gestaltet: zum helfenden Dienst an
der nächstniederen, und dies ist die eigentliche Providentia
neben der iustitia. — Und Christus? Erst hier ist der Ort,
über die eigentümliche Christologie zu berichten, die fast gänz-

16 Vgl. außer De prine. p. 189 sqq. auch Homilie 1,8 zu Ps. 38 und
Numeri-Homilie 27; und zum Gedanken überhaupt Walther Völker a.a.O.
94 f.



— ein System patrisiischer Gnosis 117

lieh außerhalb der Trinitätslehre liegt, nur durch einen dünnen

Faden mit ihr verbunden, und nicht verfehlt hat, den
stärksten Anstoß zu erregen. Die Anathematismen VI (p. 160),
VII (p. 355), VIII, IX (p. 142) der Konstantinopeler Synode
sind ihr gewidmet. Dies der wesentliche Inhalt der Lehre:
«Christus» ist nicht der Logos, die zweite Person der Trinität;
sondern: «I'm Geist blieb (damals, bei dem allgemeinen Abfall
des Anfangs) unerschüttert und unbewegt in der göttlichen
Liehe und Erkenntnis — und dieser wurde zu Christus und
zum König aller Vernunftwesen ...» (VI). Er ist also durchaus

von der Klasse der übrigen Geister, einer ihresgleichen,
und voôç im ausgezeichneten Sinne wird er nur deswegen
genannt, weil er diese ursprüngliche Seinsart sich erhielt, während

die andern sie durch ihren Fall einbüßten. Bedenkt man
nun, daß vermöge des unbedingten Prinzips der Willensfreiheit

weder vorauszusehen war, welcher der gleichgeschaffenen
Geister treu bleiben würde, noch vorauszusehen ist, welcher
es bei kommenden und immer ferneren Neuanfängen sein wird,
so sieht man, daß Christus ebenso wie der Diabolus eine
grundsätzlich austauschbare Figur ist — der jeweils
ungefallene Geist — und sich auch an ihm bewährt, daß der Grundsatz

der Gleichheit aller geistigen Natur (bei unbegrenzter
Modifizierbarkeit des Willens) keine einmaligen, individuellen
Gestalten und so auch keine wirklichen Eigennamen, sondern
nur Rollen- und Funktionsnamen im System zuläßt. — Weiter:
Durch die stetig gebliebene Erkenntnis der Monas «wird»
dieser Nus zum Christus (IX), und speziell ist er auf diese
Weise — vor allen Aeonen — mit dem heôç Xô-foç, der zweiten
Person der Trinität, so innig eins geworden (VII), daß in
uneigentlicher Bedeutung (K<rraxpr|ôTiKâ)ç) auch dieser ,Christus'

genannt wird, während der Name eigentlich (taipiujç) eben

nur dem mit ihm vereinigten Nus zukommt (VIII). Dieser nun
«erbarmt sich des vielfältigen Abfalls der aus derselben Einheit

Stammenden und ,entleert sich' (Phil. 2, 6) bis zum Menschlichen»

— und nun folgt eine rein gnostische Abstiegslehre,
wie sie uns aus den gnostischen Erlösermythen des 1. und
2. Jahrhunderts wohlbekannt ist: «Da er sie wieder hinaufführen

wollte, ging er durch alle hindurch und nahm nacheinander
verschiedene Körper an und erhielt verschiedene Namen, ,allen



118 H. Jonas, Origenes' TTepi 'Apxûiv — ein System patristischer Gnosis

alles geworden', unter den Engeln Engel, aber auch unter den
Mächten Macht, und in andern Ordnungen und Arten der
Geistwesen verwandelte er sich jedem gemäß; schließlich nahm
er gleich uns Fleisch und Blut an und wurde auch den Menschen
Mensch» (VII). Zu dieser Rolle war der göttliche Logos, als
Teil der Trinität, wegen seiner Unwandelbarkeit außerstande.
— Da der herabgestiegene Christus es mit verschiedenen
erlösungsbedürftigen Wesensstufen zu tun hat, so muß er z. B.
später in den Sphären für die Erlösung der Dämonen noch
einmal gekreuzigt werden, überhaupt wiederholt (ixoWctKiç)

in kommenden Aeonen leiden, «ut omnium locorum gentes

illius passione salventur» (344 Test.). Ebenso ergeben sich
daraus, wie schon angedeutet, verschiedene Evangelien: Wie
z. B. «unser» Evangelium unser Gesetz erfüllt und abgelöst
hat, so wird künftig auch das «Gesetz» der Himmelswelt durch
ein entsprechendes Evangelium erfüllt werden... (343, 23

Test.). — Schließlich versteht sich nach allen Voraussetzungen,

daß auch das Reich Christi ein Ende haben wird, er «wird
die Herrschaft verlieren» (290, 21 Test.), da eben das Ziel
seiner Sendung ist, daß schließlich sogar Satan selbst zur
Mitherrschaft mit ihm eingesetzt wird (286, 12 Test.), d.h. jener
Endzustand herbeigeführt wird, in dem wie zu Anfang alle
einander gleich sind.

Damit kommen wir zur Vollendungslehre, die trotz des
abstrakt dahinter sich öffnenden Horizontes unendlicher
Wiederholungen den inneren Schluß des Systems darstellt. Die
Vollendung ist formell restitutio in integrum, mroKaTdcTTamç eiç

Tf)v àpxcaav t6£iv (183, 2), das Endresultat der fortschreitenden

«Reinigung» der Geister. Das Wirken der Gottheit in den
Weltverläufen ist ein «gradatim quasi manu data ad pristinam
trahere statum». Und dies nun ist der Inhalt der Vollendung:
«(XII) Es einen sich mit dem Logos Gottes die himmlischen
Mächte und die Menschen alle und Satan und die Geister der
Bosheit ebenso unwandelbar wie jene Intelligenz, die Christus

heißt und in der Gestalt Gottes war und sich entleert hat,
und ein Ende wird sein der Herrschaft des Christus. (XIV)
Alle Geistwesen werden eine Einheit sein, und die Hypostasen
und die Zahlen werden zugleich mit den Körpern aufgehoben
sein. Und der Erkenntnis des Geistigen folgt Vernichtung der



B. Blumenkranz, Die jüdischen Beweisgründe 119

.Welten und Ablegen der Körper und Aufhebung der Namen,
Selbigkeit wird sein der Erkenntnis wie der Hypostasen, und
in der völligen Wiederherstellung werden sie nur noch nackter

Geist sein. (XV) Und das Dasein der Geister wird dasselbe
sein wie ehedem, als sie noch nicht gesunken und abgefallen
waren, so daß der Anfang dem Ende gleich ist und das Ende
des Anfanges Maß» ("286 Test.).

Jerusalem. Hans Jonas.

Die jüdischenBeweisgründe im Religionsgespräch
mit den Christen in den christlich-lateinischen

Sonderschriften des 5. bis 11. Jahrhunderts.
Der unvoreingenommene Leser, der sich wahllos einige

christlich-lateinische Sonderschriften zur Judenfrage sowohl
aus den ersten Jahrhunderten als auch aus dem Mittelalter
vor Augen führt, wird unvermeidlich ihren wesentlichen
Unterschied bemerken. Dies gilt schon betreffs ihrer Zahl; das
2., 3. und 4. Jahrhundert haben annähernd die gleiche Menge
antijüdischer Schriften hervorgebracht wie die ungleich
längere Epoche vom 5. bis 11. Jahrhundert.1 Hier könnte die

1 Vgl. die in unserer unten genannten Arbeit «Die Judenpredigt Augu-
stins» S. 9 ff. gegebene Uebersicht der Sonderscbriften zur Judenfrage bis
Augustin mit der hier zu bringenden Liste. — Man darf sich an unserem
Gebrauche der Bezeichnung antijüdischer Sonderschriften nicht stoßen. Wir
bezeichnen damit unterschiedslos bisweilen auch sehr versöhnlich gehaltene

Texte, die jedoch insoweit als anfijüdisch zu verstehen sind, als sie
der Mission unter den Juden dienen sollten.

Im folgenden gebrauchte Abkürzungen:
Anspach-Vega S. Isidori Hispalensis Episcopi Liber de Variis Quae-

stionibus. Auetori restituerunt P. A. C. Vega et A. E.

Anspach, Escorial 1940.

CSEL Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum, Wien
1866 ff. (Bei Anzeige der kritischen Ausgaben des

CSEL unterlassen wir in der Regel den Verweis auf
den jeweiligen Herausgeber.)

Judenpredigt B. Blumenkranz, Die Judenpredigt Augustins. Ein
Beitrag zur Geschichte der jüdisch-christlichen
Beziehungen in den ersten Jahrhunderten, Basel 1946

Bd. 25 der Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft)


	Origenes' ΠEPI APXΩN : ein System patristischer Gnosis

