
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 2

Artikel: Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal?

Autor: Preiss, Théo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
4. Jahrgang Heft 2 März/April 1948

Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal?

Un des problèmes les plus complexes que posent à l'historien
et au théologien les divers récits de la Passion est sans aucun
doute la question de la date exacte de la mort de Jésus.

On sait que nos récits divergent sur un point fort important

: bien qu'ils soient d'accord pour situer la mort de Jésus
le vendredi, l'évangile de Jean et les trois évangiles synoptiques
disent avec une netteté incontestable, le premier que Jésus
est mort le soir de la Pâque juive, le 14 Nisan, les autres, qu'il
est mort le lendemain 15 Nisan, dans l'après-midi du jour de

la grande fête. Ces deux traditions sont évidemment inconciliables.

Cette question chronologique n'affecterait guère le contenu
et le sens des récits de nos évangiles et n'aurait qu'un intérêt
chronologique, si elle n'était indissolublement liée au problème
autrement important du sens primitif et véritable du dernier
repas que Jésus a pris avec ses disciples.

Si Marc, suivi par Matthieu et Luc, a raison, ce dernier
repas était un repas pascal. Si Jean a raison, ce repas n'a pu
être un repas pascal, mais Jésus est mort quelques heures
avant qu'Israël mangeât l'agneau pascal.

N'essayons pas de passer en revue les nombreuses
hypothèses émises jusqu'à ce jour pour résoudre cette contradiction.
Rappelons seulement que malgré la préférence marquée que
la plupart des critiques accordent en général à la tradition de
Marc et la méfiance quelque peu systématique avec laquelle
ils examinent les traditions johanniques, ils tendent en grand
nombre à suivre Jean plutôt que Marc sur ce point précis de

la chronologie de la Passion. En effet la tradition de Marc est
très difficile à concilier avec ce que nous savons de la loi et
des coutumes juives de l'époque. Il est inconcevable que Jésus
ait été jugé, condamné et crucifié en pleine fête. C'eût été
contraire aux prescriptions les plus formelles de la loi. On ne
comprend pas que les disciples soient armés Marc 14, 47, par
exemple, et que Simon de Cyrène Marc 15, 21 revienne des

6



82 T. Preiss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal

champs vers midi en plein jour de fête. Par contre on comprend
très bien que Simon de Cyrène revienne des champs vers midi
la veille de la Pâque : nous savons qu'il était permis de travailler
aux champs jusqu'à midi ce jour-là. Ce détail de la tradition
de Marc confirme donc plutôt la tradition johannique. D'autre
part le récit du dernier repas tel qu'il est rapporté dans Marc
ne mentionne ni l'agneau pascal ni les pains sans levain. Seul
le corps du récit de Luc tend plus nettement, à tort ou à raison,
en parlant de deux coupes, à présenter le dernier repas comme
un repas pascal. Surtout la tradition de Marc est non seulement

difficile à concilier avec une série de détails du récit,
mais elle se contredit formellement : les versets Marc 14, 1-2 :

« La Pâque et les pains sans levain étaient après deux jours
pas durant la fête » présupposent en effet, si la notice a

un sens, la chronologie johannique. Et n'est-il pas caractéristique

que Luc ait omis cette notice de Marc Il a dû voir la
contradiction avec la chronologie qu'il croyait la bonne et,
soucieux comme à l'ordinaire d'offrir un récit bien ordonné, il
n'a pu que passer outre.

Aussi bien de nombreux auteurs ont-ils opté pour la
chronologie johannique, qui est cohérente, et ne pose pas de
problèmes insolubles.1 Cependant on se méfie quelque peu de la
chronologie johannique parce qu'elle semble être commandée

par un motif théologique : Jean paraît insister avec prédilection

sur le fait que Jésus est mort en véritable agneau pascal.
D'autres critiques ont essayé, par des voies diverses,

d'harmoniser les données contradictoires des évangiles. Les théories
ingénieuses de Clrwolson, suivi par Klausner, et de Lichtenstein,

Strack, et surtout Billerbeck, postulent que les Pharisiens

et une partie du peuple, dont Jésus, auraient fêté la
Pâque un jour avant les Sadducéens — d'où la différence entre

1 Joachim Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, Göttingen 1935, donne
p. 10-12 une liste détaillée des partisans de Marc, p. 12-14 celle des partisans

de Jean. Parmi les premiers mentionnons Jülicher, Zahn, Merx,
Billerbeck, Dalman, W. Bauer, J. E. Carpenter, A. Schweitzer, Torrey, Schnie-
wind. Parmi les seconds, Strauss, Renan, Goetz, Batiffol, J. Weiss,
Wellhausen, Burkitt, Heitmüller, G. Beer, Loisy, Schlatter, Oesterley, Lietz-
mann, K. L. Schmidt, Bultmann, M. Dibelius. Enfin Goguel et Bertram
sont tout à fait sceptiques.



T. Preiss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal t 83

Marc et Jean. Hypothèse séduisante, qui n'a que le défaut
d'être une pure construction.

Enfin certains auteurs ont avancé l'hypothèse que le
dernier repas aurait été un vrai repas pascal mais avancé par
Jésus lui-même de vingt-quatre heures.2 Cependant cette théorie

se heurte aux divers indices du récit de Marc qui sont
défavorables à l'idée d'un repas pascal — aucune mention de

l'agneau ni de pains sans levain etc. — surtout au fait qu'une
telle anticipation privée était impossible. Au surplus, elle n'a
aucune base réelle dans les textes.

L'hypothèse que nous voudrions ajouter au dossier est à

la fois très proche de la précédente et très différente. Il y a

bien eu anticipation : non du repas pascal lui-même, mais des

motifs pascaux, et la tradition orale aura pris ce repas pour
un vrai repas pascal et donné naissance à la chronologie
erronée de Marc. Nous allons essayer de montrer que cette

hypothèse a une base réelle dans les textes. Prenons notre
point de départ dans ce verset curieux que Luc a inséré au
début de son récit du dernier repas Luc 22, 15 : « Et il leur
dit : J'ai ardemment désiré de manger cette Pâque avec vous
avant de souffrir. Je vous le dis en effet, je ne la mangerai
certainement plus (ou : pas) jusqu'à ce qu'elle soit accomplie
dans le Règne de Dieu. »

Dans le contexte de Luc, cette parole ne peut évidemment
qu'exprimer la satisfaction de Jésus d'avoir pu encore réaliser
ce désir. Luc n'a pu la comprendre autrement, puisqu'il suit
la chronologie de Marc. Mais isolons ce verset du contexte
de Luc et considérons-le en lui-même. Tenons compte ensuite
de ce détail très significatif : Luc fait suivre immédiatement
notre verset de la déclaration de Jésus sur le fruit de la vigne
qu'il a empruntée chez Marc. Chez Marc, elle était à la fin
du récit. Luc l'a mise au début du repas, et il est clair qu'il
a voulu juxtaposer ces deux déclarations qui lui paraissaient
semblables : « Et ayant pris une coupe et rendu grâces il dit :

Prenez ceci et partagez-le entre vous. Je vous le dis en effet,
je ne boirai certainement pas, à partir de maintenant, du fruit
de la vigne jusqu'à ce que le Règne de Dieu vienne. > Il semble

2 Fr. Delitzsch, A. Merx, Blakiston, Joiion, Sehniewind.

6*



84 T. Preiss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal 1

bien que Luc ait lu la première déclaration de Jésus, qu'il
devait tenir de quelque tradition spéciale écrite ou orale, à

travers la seconde rapportée par Marc. Il se peut que les
termes grecs de la seconde aient déteint sur la première, p. ex.
« je vous le dis en effet » (Xéfiu pàp ùpîv). Quant au oùkéti ou pn
du verset 16, il pourrait bien provenir de Marc 14, 25. Détail
curieux, notre texte de Luc 22, 18 a laissé tomber le oùkéti de
Marc 14, 25 et l'a remplacé par dirö toû vûv. Sans doute Luc
a-t-il trouvé trop lourde l'accumulation des trois négations.
Ceci rend très peu probable que Luc ait accumulé ces trois
négations dans Luc 22, 16. Un regard rapide sur les variantes
montre d'ailleurs que la plupart des meilleurs manuscrits ne
portent pas cet oùkéti. 8 En outre l'examen des variantes révèle
dans certains manuscrits une tendance à aligner Luc 22, 16

sur la parole parallèle concernant le fruit de la vigne. Ainsi D
a introduit carrément « mange à nouveau » au lieu de « soit
accomplie », ce qui semble bien indiquer que le copiste de D a
été choqué par l'expression « soit accomplie ». Ce correcteur
aura fort bien senti que le texte qu'il avait devant lui était
rebelle à l'interprétation de Luc. Il est donc assez probable que
le plus ancien texte de Luc ait dit simplement où pp « certainement

pas ». Toutefois, même si cet oùkéti était primitif, il ne
signifierait pas nécessairement que Jésus ait encore effectivement

mangé cette Pâque. Lorsqu'il conteste l'hypothèse de Bur-
kitt et Brooke 4 qui estiment que Jésus exprime ici son regret de

ne plus pouvoir manger cette Pâque, Lietzmann 5 argue seulement

du fait que le contexte de Luc interdit cette interprétation,
et il reconnaît donc implicitement que, pris en lui-même, Luc 22,
15 l'autoriserait fort bien. Et Jeremias 8 lui aussi ne trouve pas
d'autre argument.

Il est donc très possible et même assez probable que Luc
ait interprété cette parole de Jésus d'une manière tendancieuse.
Si donc nous la lisons sans l'idée préconçue de Luc, elle peut
signifier tout aussi bien le regret de ne plus pouvoir manger

3 Sinaiticus, Alexandrinus, Vaticanus, Codex Ephrem, Koridethi, le
groupe Lake, les traductions coptes, la vêtus itala et la Yulgate.

4 Journal of Theological Studies, IX 1908, p. 569-572.
5 Messe und Herrnmahl, Berlin 1926, p. 206 note 1.
8 Die Abendmahlsworte..., p. 7 note 2.



T. Preiss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal 1 85

cette Pâque. Cette interprétation est d'ailleurs bien plus logique.

Alors que la parole sur le fruit de la vigne est parfaitement

cohérente puisque Jésus y déclare, au moment d'en boire,
ne plus en boire « jusqu'à ce que j'en boive à nouveau dans le
Règne de Dieu » (Marc), la parole sur la Pâque est incohérente
dans l'interprétation de Luc. D'une Pâque que Jésus aurait
encore effectivement mangée avec les siens il aurait dit plutôt
qu'il la mangerait à nouveau dans le Règne. On voit que le
parallélisme entre ces deux paroles de Jésus est assez superficiel

: on ne parle guère d'accomplissement futur quand une
chose est réalisée dès maintenant. Et ce parallélisme superficiel
aura aidé Luc à mal comprendre la parole sur la Pâque. Enfin,
une lecture attentive des deux versets 15 et 16 montre que si
Luc avait raison, Jésus passerait brusquement d'une atmosphère

de satisfaction à celle d'une tristesse, ce qui, sans être
impossible, est psychologiquement moins probable que notre
interprétation, qui trouve dans ces versets un même sentiment
de regret et sa consolation par la perspective du repas céleste.

Cette parole signifie donc probablement que Jésus regrette
de devoir mourir avant d'avoir encore mangé cette Pâque avec
les siens.

Cependant cette constatation n'est pas encore assez assurée

pour permettre à elle seule d'y échafauder une hypothèse
solide. Notre verset contient un motif qui nous paraît autrement
important, et que les exégètes semblent avoir négligé jusqu'à
présent. En disant que cette Pâque sera accomplie dans le
Règne, Jésus donne à cette Pâque un sens eschatologique. Et
ce fait incontestable va pouvoir constituer une base de départ
solide.

Que Jésus ait encore effectivement mangé cette Pâque ou
non, toujours est-il qu'il a établi un rapport entre ce repas
pascal et le banquet messianique dans le Règne de Dieu. Or,
comme le dernier repas est sans aucun doute une anticipation
du Règne — la parole sur le fruit de la vigne et la tradition
paulinienne de 1 Cor. 11, 26 « jusqu'à ce qu'il vienne » le
prouvent largement — Jésus a très bien pu anticiper ce soir-
là non seulement sur le repas du Règne en général, mais aussi
sur les motifs pascaux que ce repas eschatologique impliquait
à ses yeux. Si nous prenons au sérieux le verbe « accomplir »,



86 T. Preiss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal 1

cette interprétation s'impose. Mais quels étaient ces motifs
pascaux Si nous tenons compte du schéma général et classique
que nous trouvons dans nos quatre évangiles et le reste du N.T.
comme dans la pensée juive, schéma selon lequel le temps de

l'Exode est une vaste parabole préfigurant la fin des temps, il
y a des chances que ces motifs soient essentiellement ceux de

l'alliance et du sang que nous retrouvons précisément dans
les paroles de l'institution rapportées par Paul et par Marc.
En outre la proximité chronologique de la Pâque du lendemain
a naturellement facilité cette anticipation. Mais cette proximité
chronologique n'est pas essentielle, et ne permet pas à elle
seule de bien asseoir notre hypothèse, qui est garantie avant
tout par le fait évident que Jésus donne ici un sens eschato-
logique à la Pâque.

Nous savons que la Pâque juive n'était pas seulement une
fête du souvenir tournée vers le passé, mais aussi une fête de

l'espérance tournée vers l'avenir, vers la grande délivrance
d'Israël et le Règne de Dieu. L'idée de Jésus établissant un
lien entre ce repas pascal et le Règne de Dieu ne présentait
donc aucune difficulté, en principe, pour ses contemporains.
Au reste, n'est-il pas remarquable que le récit de la Cène soit
aussi, comme la Pâque juive, en tête de Janus Chez Paul
en particulier les termes « en souvenir de moi > semblent bien
évoquer le thème pascal du souvenir qui joue un si grand rôle
dans la liturgie pascale, et les mots « jusqu'à ce qu'il vienne »

comme la parole sur le fruit de la vigne relatée par Marc sont
tournés vers l'avenir.

Il ne nous est pas possible, malheureusement, d'entrer ici
dans une discussion détaillée du texte et du sens des divers
récits de la Cène. Ce n'est pas indispensable, d'ailleurs, pour le
but limité de ces pages. Il y a lieu de distinguer, en effet, entre
deux choses assez différentes : d'une part le fait que Jésus voit
dans cette Pâque quelque chose qui sera accompli dans le
Règne et introduit par conséquent dans ce dernier repas des
motifs pascaux, d'autre part la question de l'étendue et du
caractère précis de ces motifs pascaux. Autant il est délicat de

parvenir à une vision parfaitement claire de ce qu'il y a
derrière le dédale de nos textes et à une entière certitude quant au



T. Preiss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal 9 87

second point, autant le premier point est clair et difficile à

contester.
Nous pouvons donc laisser de côté la question si complexe

du sens exact et du caractère pascal des motifs du sang et de

l'alliance.7 On peut, sinon séparer, du moins distinguer et ne

pas confondre, comme on le fait encore dans les discussions
récentes, le problème chronologique et le problème théologique.
La question chronologique paraît susceptible d'être résolue
avant que la discussion ait abouti à un résultat univoque dans
la question théologique. Il se pourrait d'ailleurs qu'à procéder
ainsi on arrivât à éclairer la question théologique de quelque
lueur inédite.

*

Dans toute science, la valeur d'une hypothèse se mesure à

sa cohérence interne, mais plus encore, peut-être, à sa capacité
de rendre compte simultanément de chaînes, de séries de faits
divergentes qui paraissaient incohérentes et inconciliables.
Celle que nous proposons ici permet de rendre compte, semble-
t-il, de toutes les données marquantes ne nos diverses traditions.

Elle est conforme, tout d'abord, aux trop rares données que
nous fournit le plus ancien de nos témoins, l'apôtre Paul. Il
donne quatre indications brèves mais assez précises :

1° Dans son introduction aux paroles de l'institution I Cor.
11, 23, introduction qui n'est pas de Paul, mais fait partie de
la tradition orale qu'il a reçue de l'Eglise primitive, l'apôtre ne
parle pas d'un soir de Pâque ; il dit simplement « dans la nuit
où il fut livré ».

A cette donnée négative correspondent trois indications
positives :

2° Dans la même épître I Cor. 5, 7, Paul exhorte vivement

7 Notons seulement que la nouvelle alliance de Jér. 31, 31, à laquelle
Jésus a probablement pensé, entend dépasser et accomplir celle de la sortie

d'Egypte. Le rapport avec la Pâque est évident : «... une alliance
nouvelle, non comme l'alliance que je traitai avec leurs pères, le jour où je
les saisis par la main pour les faire sortir d'Egypte... car je pardonnerai
leur iniquité et je ne me souviendrai plus de leur péché » (v. 32, 34). On
notera que l'alliance et le pardon des péchés appellent l'idée du sang et
du sacrifice.



88 T. Preiss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal 1

l'Eglise de Corinthe à se purifier du vieux levain « afin que
vous soyez une nouvelle pâte, puisque vous êtes sans levain ;

car notre Pâque a été immolée : le Christ ». Ce témoignage
est précis. L'apôtre ne voit pas dans le Christ un nouveau
Moïse qui aurait institué dans l'eucharistie une nouvelle
édition de la Pâque. Même les synoptiques, qui au premier
abord semblent devoir se diriger^vers cette idée, et Lire en
particulier, ne vont pas loin dans cette direction. Cette idée est
exclue, non seulement à la fin du premier siècle par la tradition
johannique, mais aussi, dès les premières décades de l'Eglise,
par le témoignage formel de Paul : le Christ est mort en
véritable agneau pascal, il a été immolé en sacrifice èruhri ").

3° Dans ce même texte I Cor. 5, 6-8, qui doit être compris
comme une unité, Paul ne donne pas deux allégories sans
rapport l'une avec l'autre, l'une sur le proverbe « un peu de levain
fait lever toute la pâte », l'autre sur le Christ notre Pâque.
L'apôtre vise surtout à rappeler aux Corinthiens que leur
Eglise est pain sans levain et nouvelle pâte. L'Eglise est
nouvelle création : elle ne peut qu'être digne des temps nouveaux.
Cette image de l'Eglise pain sans levain devient bien moins
énigmatique si nous prenons au sérieux ce que l'apôtre écrit
un peu plus loin aux mêmes Corinthiens I Cor. 10, 16-17 :

« Le pain que nous rompons n'est-il pas communion au corps
de Christ Car un seul pain — un seul corps nous sommes
tous. Car tous nous avons part à un seul et même pain. » En
tant que corps du Christ, l'Eglise peut donc fort bien être appelée

aussi pain sans levain, le pain pur des temps nouveaux.
Paul a donc associé et même entremêlé, d'une manière qui

peut nous paraître étrange mais que nous ne pouvons qu'accepter

comme un fait, la Pâque, les temps nouveaux, le Christ mort
en sacrifice pascal, le pain de la Cène, l'Eglise corps du Christ.
Ces associations d'idées n'ont de sens, évidemment, que sur
l'arrière-plan de cette vaste vision où l'exode, le temps pascal
est une immense parabole qui va être et est déjà en train d'être
réalisée par la nouvelle création.8 C'est précisément ce que

8 Nous nous demandons si les Juifs n'associaient pas la Pâque aux
temps nouveaux aussi en raison du fait que le mois de Nisan était le
premier mois de leur année religieuse. Nous n'avons pas en mains, pour Fins-



T. Prciss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal 89

l'apôtre développe partiellement dans sa grande exhortation de

I Cor. 10 qui considère comme allant de soi que l'ensemble des

récits de l'exode et du désert vise les sacrements et l'Eglise de la
fin des temps.

4° Enfin il y a lieu de souligner que « la coupe de bénédiction

» (cos liabberakah) de I Cor. 10, 16 et le motif du «souvenir

» I Cor. 11, 24 évoquent la liturgie pascale — il suffit de

relire Exode 12, 14, et la formule de bénédiction du jour de fête
dans la liturgie pascale : « Ce jour de la fête des pains sans
levain, un souvenir (zikaron) de notre délivrance. »

La tradition paulinienne contient donc nettement les deux
chaînes de faits : chronologiquement, le repas n'était pas pascal

; théologiquement, il l'était par l'idée de la mort de Jésus,
diverses associations d'idées pascales, et des allusions à la
liturgie pascale.

*

Ensuite notre hypothèse est naturellement — il est superflu
d'insister sur ce point — conforme à la chronologie johannique.

Mais la chronologie johannique n'est pas tout : en voyant
dans le Christ l'agneau pascal dont les os ne furent pas brisés
(19, 36) et qui est mort pour les péchés du monde (1, 29), Jean
rejoint la pensée de Paul. Et comme rien ne dénote, pas plus ici
qu'ailleurs, que Jean dépende de Paul — sa terminologie est

par trop différente pour n'être pas indépendante — la tradition
paulinienne constitue, inversement, une confirmation de la
tradition johannique.

Surtout nous retrouvons chez Jean, en termes tout à fait

tant, les données qui permettraient de confirmer ou d'infirmer cette
hypothèse.

Quoi qu'il en fût, la Pâque évoquait les temps nouveaux, le 'olam
habba. Notre collègue et ami Edm. Jacob nous signale ce texte
particulièrement significatif de Pesachim x 6 c qui éclaire la parole de Jésus
sur la Pâque accomplie dans le Règne. Rabbi Aqiba dit : « Qu'ainsi Yahwe
notre Dieu et le Dieu de nos pères nous amène vers les fêtes qui viennent

à notre rencontre pour le salut, nous réjouissant de la construction
des temps nouveaux (bebinjan 'olam), pour manger des sacrifices pascaux
et des sacrifices, dont le sang atteint le mur de ton autel pour être agréable,

et nous te louerons pour notre délivrance.» On remarquera que les
sacrifices pascaux et autres (pesakhim et zebakhim) et le sang sont ici
associés d'une manière pas très claire, mais certaine, au monde à venir.



90 T. Preiss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal

différents, mais très proches quant au fond, une association
d'idées analogue à celle de Paul entre la Pâque, la manne de

l'exode et la manne de la fin des temps que doit apporter le
second sauveur (goël akharon), la mort du Fils de l'Homme et le

pain de la Cène, Tout le chap. 6 du quatrième évangile est placé
par Jean sous le signe de la Pâque toute proche : pour entrer
dans le monde nouveau il s'agit, comme autrefois, de pain, de

chair et de sang (Exode 12, 7. 8. 18. 46). Dans son beau
commentaire °, Edwyn Hoskyns note très justement : « The movement

from the miracle to the discourse, from Moses to Jesus
(v. 32-35, cf. 1, 17) and, above all, from bread to flesh, is
almost unintelligible unless the reference in v. 4 to the passover
picks up 1, 29. 36, anticipates 19, 36 (Exod. 12,14 ; Num. 9,12),
and governs the whole narration. »

Le Fils de l'Homme descendu du ciel en vrai prophète supérieur

à Moïse n'institue pas une seconde édition du rite
antique ; il ne répète pas non plus le miracle de Moïse ; il fait à la
fois bien moins et bien plus : il accomplit tout ce que ce grand
passé n'avait pu qu'esquisser, il est en quelque sorte la vraie
Pâque. Il ne donne pas une nourriture céleste abstraite et
détachable de sa personne. Il ne donne pas seulement, il est le

pain de vie. Et ce pain de vie n'est même pas sa personne, son
être métaphysique. Ce pain de vie est le don de la vie du Fils
de l'Homme descendu du ciel ou, ce qui revient au même et est

peut-être plus exact, il est le Fils de l'Homme se donnant et

mourant pour la vie du monde. Il y a là d'ailleurs un rapport
évident avec le thème de Jean 3, 14-16, où le don de la vie et
l'élévation du Fils de l'Homme sont considérés comme
l'accomplissement de l'antique épisode du serpent d'airain dressé par
Moïse dans le désert. Tous ces thèmes, qui nous paraissent
associés et entremêlés d'une manière peu cohérente, s'insèrent
pourtant fort bien dans le contexte de la Cène telle qu'elle nous
apparaît dans Luc. 22, 15-16 et chez Paul : les allusions à

l'exode et à la Pâque affleurent un peu partout parce que c'est
l'ensemble des événements de l'exode groupés autour de la
Pâque qui n'est qu'une vaste parabole accomplie en Jésus-
Christ. Ajoutons que l'apôtre Paul n'est pas bien loin du thème

8 The Fourth Gospel, London 1942, vol. I p. 315 cf. 325.



T. Preiss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal 1 91

johannique du Fils de l'Homme pain de vie. Quand il voit dans
le rocher du désert qui donna « la boisson spirituelle » le
Christ lui-même, il a fort bien pu le discerner aussi derrière la
« nourriture spirituelle », derrière la manne du désert.

On nous objectera peut-être que nous confondons trop
allègrement la Pâque et le reste de l'Exode. Nous pensons plutôt

que nos esprits modernes veulent trop distinguer. Aux yeux
du lecteur moderne, surtout s'il a le bonheur ou le malheur
d'être historien, le récit de la Pâque n'est qu'un certain épisode
raconté dans Exode 12. Pour un Juif du temps de Jésus, la
perspective était tout autre. La Pâque annuelle était la fête
juive par excellence. Chaque fois qu'il la fêtait, il était, selon
le célèbre mot rahhinique, « tenu de se considérer comme
sortant lui-même d'Egypte ». Le rite évoquait l'ensemble de la
délivrance d'autrefois — et de celle de demain Le père de famille
expliquait aux siens le sens du rite, et rappelait les diverses
grâces de l'Exode. Et les associations d'idées liturgiques ne
sont-elles pas bien plus profondément vivantes et efficaces dans
les esprits que la simple séquence historique des récits du
passé Si elles se contentent de liens logiques parfois assez
approximatifs, elles n'en sont pas moins puissantes. Ainsi les
exégètes modernes exagèrent peut-être bien la difficulté que
comporte la mention du « sang de l'alliance » dans Marc 14, 24.

L'expression vient, en effet, de l'alliance du Sinaï d'Exode 24, 8

et n'a rien à voir, en logique stricte, avec la Pâque. Mais tout
porte à croire que Jésus et son temps étaient moins férus de

précision historique que nous et voyaient plutôt dans les récits
de l'Exode un ensemble qui à leurs yeux, en raison de leurs
habitudes liturgiques, n'était qu'un déploiement du thème de

la Pâque.
Au surplus, notre perspective d'hommes modernes est

profondément faussée par nos idées traditionnelles sur les
sacrements. Le mot sacrement évoque à nos oreilles en premier lieu
l'idée d'institution, le vieux problème de la relation entre le rite
et sa signification, entre la forme et la matière, la réalité
spirituelle et la substance, etc. Il n'y a qu'une nuance que notre
oreille ne perçoit pas, ou très difficilement, et c'est précisément
l'élément qui dans le Nouveau Testament est fondamental : le
caractère, le sens eschatologique du sacrement. Le sacrement



92 T. Preiss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal

n'est pas un rite qui aurait son sens et son efficacité en lui-
même. Il les tient du passé et, plus encore, de l'avenir, de ce

monde à venir qui accomplira toutes les promesses et les
esquisses d'autrefois. La Cène en particulier ne saurait être
une institution. Elle ne pourrait l'être que si elle était un rite
autonome conférant une grâce spéciale. Or elle ne fait que
ramasser en quelques gestes et quelques mots l'ensemble du don de
la vie et de la mort du Fils de l'Homme. Jésus a certes institué
la Cène ; mais ce ne fut pas par une sorte d'acte de fondation
juridique autonome et abstrait. C'est par toute sa vie, et surtout

par sa mort et sa résurrection, qu'il l'a instituée.10 Et elle
ne sera pleinement accomplie que lors de la parousie, dans
la grande communion du Règne, à la table du Père. En
célébrant la Cène, Jésus et les siens sont en quelque sorte au
seuil du monde nouveau : déjà le passé de l'Exode est accompli
en Jésus, et pourtant le présent et ce passé ne seront pleinement

réalisés que dans le Règne. C'est dans cette tension entre
le monde du passé et le monde à venir que se situe la Cène —
comme le baptême d'ailleurs. C'est cette tension que les sacrements

permettent de supporter et de vaincre. Les sacrements
sont bien moins, pour les premiers chrétiens, une victoire sur
la distance qu'il y a entre l'esprit et la matière — c'est ce

qu'ils sont devenus, hélas, depuis de longs siècles, d'où tant
de pseudoproblèmes et de fausses alternatives! — qu'une
victoire sur la tension temporelle entre l'éon présent et l'éon qui
vient en Jésus-Christ. Hypnotisés par la question du rapport
entre le Christ vivant et les éléments du pain et du vin, nous
posons les problèmes en termes d'espace et intemporels plus

10 On peut en dire autant de la fondation de l'Eglise. On « institue »

un « rite » au sens payen du mot. On « institue » une association, une
fondation, ou un club, qui datera de tel jour et telle heure. Si l'on avait
commencé par serrer de près ce que signifie dans les textes le mot Eglise,
comme K. L. Schmidt l'a fait dans la Festgabe für Deissmann, Tübingen
1927, 2. Aufl. des Sonderdruckes 1932, et son article dans le Theol. Wörterbuch

zum NT, on aurait vu que vouloir assigner à une parole ou à un
acte particulier de Jésus la « fondation » de l'Eglise est un peu un travail
de Sisyphe. En tant que corps du Fils de l'Homme l'Eglise est à la fois
l'Israël véritable de tous les temps, et le nouvel homme collectif qui ne

pourra être créé que par l'ensemble de la vie, de la mort et de la
résurrection du Fils de l'Homme.



T. Preiss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal 1 93

hellénistiques que bibliques, comme si la Cène n'était qu'un rite
intemporel actualisant le mythe d'une religion de mystères, et
nous sommes inaptes à bien saisir qu'il faut voir les problèmes
moins en fonction de l'espace que du temps.

Le sens de la Cène ne saurait donc se borner aux « paroles
de l'institution », bien qu'elles soient centrales, essentielles. Il
est beaucoup plus riche : il comporte de multiples allusions,
des correspondances diverses avec le passé comme avec l'avenir,

puisque c'est l'ensemble de l'histoire du salut qui y est
ramassé et donné aux fidèles. Aussi bien des développements
comme I Cor. 10 ou Jean 6 ne sont-ils nullement, quant au
fond, même s'ils le sont quant à la forme, des extensions
typologiques illégitimes du sens primitif de la Cène. En juif de

son temps, Jésus avait dû connaître et énoncer des associations

d'idées semblables. Et I Cor. 10 et Jean 6 ne donnent
que des découpages partiels de tout cet ensemble de motifs
riches et complexes que comportait la Cène dès l'origine.

C'est pourquoi Jean a pu omettre le récit de l'institution
de la Cène. Sans doute les paroles de l'institution étaient-elles
bien connues ; elles ont dû constituer très tôt l'armature de la
liturgie en même temps que sa justification. Le récit de Marc
a tout l'air d'être moins un récit à intention historique du
dernier repas de Jésus qu'un bref extrait formulé par l'Eglise
primitive pour son usage catéchétique et liturgique. Que cet

extrait soit bref, et un peu maigre, cela n'a rien d'étonnant. Il
le fallait bien, pour une tradition ferme et stable destinée à

faire autorité. On ne saurait trop souligner que le « récit »

de Marc est à peine plus circonstancié que la « tradition » de

l'Eglise que Paul rappelle aux Corinthiens I Cor. 11 Encore
une fois, Marc ne donne guère, du dernier repas de Jésus, que
ce maigre extrait liturgique. On ne remarque pas assez que
l'idée centrale de la Cène, l'évocation du repas dans le Règne,
est à peine effleurée, dans le récit, par la parole sur le fruit
de la vigne. Pour en savoir davantage sur ce dernier repas,
où il est grotesque de supposer que Jésus n'ait plus rien dit
pendant le reste de la soirée, il nous faudrait essayer de chercher

ailleurs.
Surtout Jean peut se contenter de faire allusion au dernier

repas dans Jean 13 parce que le sens de l'eucharistie déborde



94 T. Preiss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal 1

largement les paroles de l'institution. A regarder de plus près,
on trouve des motifs eucharistiques ailleurs encore.11 Au
chapitre 6, Jean rapporte des thèmes eucharistiques qui ont de

fortes chances d'être authentiques quant à l'essentiel sinon dans
la forme. Quant à Jean 13, où maints critiques nient tout
rapport avec la Cène, nous espérons montrer sous peu que le
lavement des pieds comporte un sens eschatologique. En effet
la parabole Luc 12, 35-37, où le maître revenant des noces se
fait l'esclave de ses esclaves et les traite en amis, n'a de sens
que si le Fils de l'Homme revenant lors de sa parousie
renverse l'ordre de ce monde et manifeste sa gloire en se faisant
le serviteur des siens. Le Fils de l'Homme sera donc serviteur
non seulement dans sa vie et sa mort, mais jusque dans le
Règne, où il traitera ses élus en amis. Alors régner et servir
ne pourront plus être distingués. A la lumière de ce texte, Luc
22, 27 « Je suis parmi vous comme celui qui sert » et le récit
de Jean 13 s'éclairent : le Fils de l'Homme anticipe le grand
repas du Règne. Il donne non seulement un signe de son
amour, de son humilité, qui va jusqu'à mourir en esclave pour
les siens, mais en même temps une démonstration de la loi
du Règne, qui sera aimer et servir. Dès lors les sempiternelles
discussions sur la question de savoir si la Cène est un triste
mémorial de la mort de Jésus ou une joyeuse anticipation
eschatologique du grand repas céleste — on commence enfin
à reconnaître qu'on discute d'un faux problème 12 — deviennent
sans objet. La continuité est parfaite : l'idée du Fils de l'Homme
serviteur des siens sur la terre par le don de sa vie et dans
son Règne à la table du Père oblige à voir la gloire et la joie
du Règne déjà mystérieusement réelles et présentes au dernier
repas. Servir et régner sont merveilleusement confondus. Dès
lors on comprend mieux la déclaration solennelle de Jésus :

« Maintenant le Fils de l'homme a été glorifié, et Dieu a été

glorifié en lui» (Jean 13, 31). Voilà qui permet de mieux
saisir la confusion johannique — confusion très consciente
d'ailleurs — entre l'abaissement et la glorification, l'élévation

11 0. Cullmaim, Urchristentum und Gottesdienst, Basel, resp. Zürich.
12 Ed. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwärtigung des Todes

Jesu oder ein eschatologisches Freudenmahl? Theol. Zeitschrift 1946/2,

p. 81-100.



T. Preiss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal 1 95

sur la croix et l'élévation auprès du Père, le présent obscur
et l'avenir glorieux.

Si l'hypothèse que nous venons d'esquisser est vraie, il est
établi que Jean 18 parle bien de la Cène, du repas eschatolo-
gique. Le lavement des pieds et les paroles de Jésus qui le
commentent contiennent eux aussi les deux éléments essentiels
de l'eucharistie : que le Fils de l'Homme n'est pas venu pour
se faire servir, mais pour servir et donner sa vie, et qu'il
recevra et servira les siens à table dans le Règne. Ils auront
« part avec lui » (Jean 13, 8), ils occuperont les places qu'il leur
aura préparées (Jean 14, 3 comme Luc 22,27-28), quand il sera à

nouveau dans le sein du Père (Jean 1, 18), étendu à la place
d'honneur à la table du Père.

Dès lors, en attendant le jour de son retour définitif et

glorieux, les disciples vivront déjà entre eux la loi d'amour
et de service qui sera de rigueur dans la maison du Père.
Comme la liturgie de la Didachè, Jean peut parler de la Cène

sans mentionner les paroles de l'institution et les éléments.
Mais revenons à l'examen de nos diverses traditions, et

retenons seulement de cette excursion latérale combien sont
rétrécis les concepts traditionnels dans lesquels, toujours à

nouveau, nous essayons d'enfermer les motifs si riches, si
polyphoniques de la Cène.

Tant que l'on n'aura pas élargi l'horizon et rompu avec le

préjugé que le récit de 1'« institution » est l'alpha et l'oméga
de la Cène, les diverses données de la tradition resteront un
puzzle incohérent. Mais sitôt que l'on a reconnu que les paroles
de l'institution sont seulement le centre autour duquel se

groupent encore d'autres éléments, il devient possible de
retrouver, en même temps que sa richesse, la cohérence interne
de la Cène. Il faut seulement que l'exégète entende les textes
avec une oreille de musicien pour percevoir non seulement la
mélodie dominante, mais encore toute la polyphonie sous-jacente.

Ayant retrouvé chez Jean comme chez Paul nos deux lignes
de faits : d'une part les indications chronologiques disant que
Jésus est mort le soir de la Pâque et interdisant d'admettre
que le repas ait été un repas pascal, d'autre part les motifs
théologiques pascaux dans l'eucharistie, il nous reste à revenir
au témoignage des synoptiques.

*



96 T. Preiss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal 9

Comment expliquer la chronologie de Marc, si fidèlement
suivie par Matthieu et Luc Il nous semble qu'il est relativement

facile d'expliquer que cette chronologie erronée ait pu
naître et se répandre. Si le dernier repas de Jésus avait été

totalement étranger à toute association d'idées avec la Pâque,
il serait certes impossible de rendre compte de l'origine de cette
chronologie. L'erreur eût été d'autant plus grossière que
l'Eglise primitive a continué longtemps encore à fêter chaque
année la Pâque juive (cf. Actes 20, 6). Lietzmann, qui souligne
ce fait13, observe que « cette fête annuelle n'a pu être identifiée
ni quant au sens ni quant au rite avec la Cène ».

Cette coexistence parallèle de la Pâque avec la Cène dans
la coutume de l'Eglise primitive eût rendu bien difficile
l'assimilation chronologique du dernier repas à un repas pascal.
Il n'a pu y avoir confusion ou contamination par coïncidence
d'habitudes liturgiques.

La simplicité avec laquelle les premiers chrétiens
continuaient à célébrer la Pâque juive dénote au contraire qu'ils ne
voyaient pas dans le dernier repas de Jésus une seconde édition
de la Pâque juive qui, coïncidant avec elle dans le temps, faisait
double emploi avec la première et avait besoin d'en être distinguée.

Et ce n'est pas là du tout ce que nous trouvons dans les
textes. Les textes disent que c'est la mort de Jésus et le monde
nouveau qu'elle ouvre aux fidèles qui accomplissent la Pâque
juive. Et c'est sans doute parce que cette confusion était
impossible que Luc n'a pas, au fond, vraiment assimilé le repas
pascal (Luc 22, 15-17) et la Cène (Luc 22, 18-20).

Si donc Marc ou la tradition dont il est le porte-parole a

pu voir dans le dernier repas un repas pascal, il faut que dans
ce dernier repas quelque chose ait prêté le flanc à une telle
interprétation. Bien plus, si le dernier repas de Jésus a en fait
contenu des motifs pascaux, on comprend aisément ce qui s'est
passé. Non seulement le maigre extrait liturgique conservé par
Paul et Marc, mais aussi les souvenirs que la tradition orale
a dû conserver pendant quelques décades étaient trop chargés
d'associations pascales pour ne pas aboutir tout naturellement

13 Messe und Herrnmahl p. 211-212.



T. Preiss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal 97

à, la schématisation quasi fatale : Repas à thème pascal Donc
repas pascal

L'Eglise primitive était, cela va de soi, plus préoccupée de

théologie que de chronologie. Il est même étonnant que cette
confusion n'ait pas été plus générale et n'ait pas recouvert
entièrement l'histoire. L'histoire s'est bien défendue, semble-

t-il, contre la schématisation. Disons plutôt que l'histoire eût
probablement succombé si elle n'avait été défendue et préservée

par l'interprétation profonde et fidèle que donnaient de la Cène

l'apôtre Paul, Jean, et, sans doute, une partie de la tradition
des Eglises : non pas correspondance mécanique entre le
nouveau rite et le rite ancien, mais accomplissement, en Christ,
de tout ce que le rite antique cherchait à signifier.

Sur ce point comme sur bien d'autres, la fermeté de la
pensée christocentrique de l'Eglise primitive, où la manie des

modernes voit trop systématiquement un facteur de déformation,

a préservé la tradition et sauvé la réalité de l'histoire.
Au reste, les synoptiques n'ont pas donné profondément

dans l'erreur : seule leur chronologie est erronée. Le corps du
récit du dernier repas n'a rien d'extérieurement pascal — on
l'a souvent relevé — chez Marc. Seul le cadre rédactionnel a
été influencé par la schématisation. Il y a, il est vrai, le récit
où Jésus envoie les deux disciples préparer le repas pascal.
Sous la forme où nous le lisons chez Marc, Matthieu et Luc,
ce récit ne peut être qu'un arrangement postérieur, un essai
de reconstruire la suite des événements. Mais même dans ce

récit-raccord il se peut qu'il y ait un solide noyau historique :

il rend admirablement le souci très vif de Jésus de manger
encore cette Pâque avec les siens avant de souffrir. Et ce souci,
déjà attesté par la tradition archaïque de Luc 22, 15, autorise
à penser qu'il n'est pas impossible que Jésus, sentant que les
événements allaient se précipiter, ait voulu prévoir et faire
arranger les choses vingt-quatre heures à l'avance. Dans ce

cas, l'erreur de la tradition représentée par Marc serait encore
plus réduite.

Cette supposition permettrait d'expliquer une difficulté
assez sérieuse : la tradition, tant johannique que synoptique,
est unanime à voir Jésus et les siens couchés à table et non
assis. On sait que pour les repas solennels les juifs avaient

7



98 T. Preiss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal 1

adopté, pour bien marquer leur propre souveraineté, la
coutume de leurs maîtres : au repas pascal, il fallait être couché,
dans le Règne, les élus seront couchés à table. Marc nous
apprend que la salle était garnie du nécessaire (ècrxpujuévov)
Jean 13 suppose que les disciples sont couchés, puisque le
disciple bien aimé est « couché dans le sein de Jésus » (13, 23),
c'est-à-dire étendu à sa droite. Jésus se « recouche » v. 12,
cf. v. 28.

Comme le repas ne fut pas pascal aux yeux de Jean et qu'il
n'y avait donc pas lieu d'être couché, le plus logique est
d'admettre que le repas a eu lieu dans la salle prévue pour la
Pâque du lendemain. Le fait d'être couché facilitait lui aussi
l'anticipation du repas pascal eschatologique.

Seul Luc, qui aime à bien raccorder les événements, semble
avoir essayé de faire pénétrer dans le corps même du récit du
dernier repas le schéma d'un repas pascal rituel. De là
probablement les deux coupes. Mais même Luc n'a pas été bien
loin : il ne parle ni de pains azymes, ni d'un agneau pascal,
ni de prières liturgiques, ni de l'explication du rite par le
président du repas. On a plutôt l'impression que Luc, soucieux
de bien grouper les données de la tradition sans rien y ajouter
de son cru14, a seulement arrangé ses données de manière à

évoquer d'abord le repas pascal pour présenter ensuite le récit
traditionnel de la Cène. Ou Jésus aurait-il donné au repas
certains caractères extérieurs du repas pascal, l'emploi des
différentes coupes en particulier Cela paraît bien peu
probable Sans agneau pascal ni pains azymes, la liturgie eût
été trop tronquée. Admettons plutôt avec Dibelius que Luc
s'est efforcé, en étoffant son récit avec des paroles comme
Luc 22, 15-16. 25-32. 35. 38, qui circulaient isolément, de fournir

un récit plus complet de ce repas qu'il croit avoir été

un repas pascal. Il a emprunté à la fin du récit de Marc la
parole sur le fruit de la vigne, l'a introduite par une première
coupe de vin et obtenu ainsi à la fois un assez beau parallélisme

avec la parole sur la Pâque accomplie dans le Règne et

un début de repas pascal à plusieurs coupes. Mais dans la suite
il n'y a plus rien qui rappelle, extérieurement, un repas pascal.

14 M. Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums, 2. Aufl. Tübingen
1933, p. 212 note 2.



T.Preiss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal 99

Luc n'a réussi qu'à juxtaposer à l'eucharistie un début de repas
pascal.

Ces deux coupes ont vivement intrigué les copistes des

premiers siècles, qui ne connaissaient plus que la coupe unique
de la liturgie chrétienne. Le chœur discordant des variantes
atteste éloquemment combien ils se sont efforcés, par divers
procédés, de les réduire à une seule. Le fameux texte bref du
codex D, que récemment encore la quasi totalité des exégètes
considérait comme le récit le plus proche de la réalité historique,

vient de recevoir quelques coups assez conséquents qui
pourraient bien le détrôner. Après l'offensive de Gaugler15,
Ed. Schweizer16 vient de montrer que le texte alexandrin —
celui qu'offrent nos bibles — doit être le plus primitif. Il ajoute
aux vieux arguments d'A. Merx, qui montrait, contre les
partisans de D, comment les divers témoins syriaques avaient
désespérément, eux aussi, dû réduire les deux coupes à une
seule, l'observation fort pertinente que Tatien et Marcion n'ont
connu, au second siècle, qu'un texte du type alexandrin. Tout
ce que nous venons de développer va, évidemment, dans le
même sens.

Les partisans du texte court du Codex D (Luc 22, 15-19 a)
qui estiment que son récit, qu'ils croient le plus authentique,
ignore la mention de l'alliance et du sang, qui serait d'origine
paulinienne, ne semblent pas s'être aperçus d'une contradiction

qui compromet passablement leur théorie. De deux choses
l'une : ou bien la mention de la Pâque Luc 22, 15-16 de leur
texte « authentique > a un sens, et alors il faut bien que la
suite du récit contienne des motifs pascaux, qui ne peuvent
guère être que l'alliance et le sang mentionnés dans le texte
alexandrin ; ou alors ces versets n'ont pas de sens, et il faut
les écarter par quelque coup de ciseaux arbitraire. Quoi qu'on
en pense, le texte court de D est un récit tronqué et incohérent,
et il faut choisir. Après tout ce qui précède, nous ne pouvons
qu'opter pour le texte alexandrin.17

*
15 Das Abendmahl im Neuen Testament, Basel 1943.
16 Das Abendmahl eine Vergegenwärtigung..., article cité, p. 86.
17 Dans la revue américaine Anglican Theological Review, 1948 N° 1

p. 56-57, B. H. Throckmorton (The longer reading of Luke 22, 19b-20) vient

7*



100 T. Preiss, Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal

Mais comme un examen approfondi de tous les aspects du
problème nous mènerait bien au delà du cadre restreint de
cette étude, notons simplement que l'hypothèse proposée
permettrait peut-être d'établir une synthèse, non seulement des
diverses données de nos traditions, mais aussi des divers
travaux récents. Afin de ne pas allonger et alourdir ces pages,
nous avons évité de nous engager dans une discussion avec J.
Jeremias, Behm (Th. W. article K\àui), Gaugier, Markus
Barth 18 et Ed. Schweizer. Leurs travaux ont le mérite, entre
autres, d'établir le rôle essentiel des motifs pascaux dans ce

dernier repas de Jésus. Mais leur faiblesse réside dans le fait
qu'ils n'ont pas écarté les difficultés de la chronologie de Marc.
En poussant dans la direction que nous avons esquissée, il
devient possible d'échapper à l'alternative classique. Il n'est
pas inéluctable de voir dans le dernier repas de Jésus ou un

à l'appui du texte alexandrin avec des arguments qui convergent avec les
nôtres. Il critique avec raison le fait que les auteurs de la nouvelle
Revised Standard Version of the New Testament parue en 1946 aux U. S. A.
— qui par ailleurs nous paraît excellente — aient rélégué en note le
texte long de Luc 22, 15-20.

18 Markus Barth, Das Abendmahl, Passahmahl, Bundesmahl und
Messiasmahl (Theol. Studien, hrsg. von Karl Barth, Heft 18), Zollikon-Zürich
1945. Il est bien dommage que dans ce travail on trouve, parmi tant d'aperçus

justes et vraiment suggestifs, des méthodes d'exégèse et des
spéculations si hasardées et gratuites. Toutefois M. Barth a le grand mérite,
après Cullmann et Gaugler, d'élargir sérieusement l'horizon de la notion
protestante ordinaire de la Cène. Mais est-ce une raison pour minimiser
tant soit peu l'importance de l'anamnèse de la mort de Jésus, et tomber
ainsi sous le rappel énergique de I Cor. 11,26-34 — In extremis nous
recevons le volume de Fr.-J. Leenhardt, Le sacrement de la Sainte Cène,
Delachaux et Niestlé, Neuchâtel-Paris, 1948, 125 p. Le chapitre II porte
le même titre que notre article. Après avoir discuté des diverses
hypothèses classiques, l'auteur laisse ouverte la question chronologique et

remarque avec raison que « l'interprétation pascale du dernier repas de

Jésus ne nous paraît donc pas dépendre directement de la solution du
problème chronologique > (p. 14). Quant au reste du livre, qui traite un
peu de tous les problèmes d'exégèse et d'histoire afférents à la Cène,

nous ne saurions en discuter ici. Le chapitre III sur la signification du

repas pascal éclaire fort bien la richesse et l'importance des associations
d'idées évoquées par la Pâque juive. Par contre le chapitre IX sur l'évangile

de Jean nous paraît moins heureux, et se borne à Jean 6 sans même

discuter les idées de Hoskyns p. ex. et de Cullmann. —



H. Jonas, Origenes' TTepi 'Apxwv — ein System patristischer Gnosis 101

repas chronologiquement pascal ou un repas ordinaire sans
caractère pascal : tertium datur

Montpellier, actuellement à Leysin. Théo Preiss.

Origenes' ÏIEPI APX&N - ein System
patristischer Gnosis.

Trotz mehrerer ausführlicher Bearbeitungen, die die
Gedankenwelt des Origenes in den letzten Jahrzehnten erfahren
hat, dürfte es nicht überflüssig sein, seine Metaphysik rein für
sich, losgelöst von ihren exegetischen und homiletischen
Verflechtungen in den übrigen Schriften, nach ihrer authentischen

Selbstdarstellung in TTepi 'Apxwv noch einmal in den
Hauptzügen nachzuzeichnen: eben um sie als System deutlicher

in dem ihr kongenialen Zusammenhang der
Systemspekulation des ausgehenden Altertums sichtbar zu machen.
Die großen gelehrten Darstellungen von E. de Faye 1 und Hal
Koch 2 hatten es mit dem gesamten, so vielschichtigen literarischen

Werk des 0. zu tun und unterwarfen es einem Verfahren
motiv- und begriffsgeschichtlicher Rückführungen, die in die
verschiedenen, vorwiegend schulphilosophischen Antezeden-
tien auseinanderstrahlten. Weder das Verfahren noch seine
Ergebnisse im einzelnen (die gewonnenen Zurechnungen)
sollen hier bestritten werden. Aber außer den Elementen, die
Fall für Fall nach einzelnen tôttoi als philosophiegeschichtliches

Erbgut — oder Treibgut — bestimmbar sind und gemäß
dieser ihrer Herkunft ein Bild von allgemein eklektischer und
speziell platonischer Zusammensetzung ergeben, hat der
Gedankenbau seine innere, ihm eigene konstruktive Logik, die
sich nicht in Filiationen aufteilen läßt, wohl aber als Ganzes
sich in eine Tradition von vergleichbaren Ganzen einordnet,
die in jener Epoche von unmittelbarer Aktualität war. Daß
nach dieser Seite das System als aus einem Guß dasteht,
möchte u. a. folgende Darstellung zeigen, die für sich selbst
sprechen muß und daher auf Diskussion verzichtet. Nach ihr

1 E. de Fage, Origène, sa vie, son œuvre, sa pensée, I-III, 1923—28.
2 Hal Koch, Pronoia und Paideusis, Studien über Origenes und sein

Verhältnis zum Platonismus, 1932.


	Le dernier repas de Jésus fut-il un repas pascal?

