
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 1

Artikel: Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus : das Beten des
Geistes und das Beten im Geiste

Autor: Bieder, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877399

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


22 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus

auch ihr ganzes sonstiges Wesen nicht feierlich und gehoben, sondern
sachlich, nüchtern und alltäglich; und uajjömär heißt nicht «und er sprach»,
sondern «er sagte».

Ist dieses Urteil über die Sprachlage zutreffend, dann ergibt sich
auch das richtige Urteil über das «wir» von «wir wollen machen». Ein
paar Beispiele aus den lebenden Sprachen machen am besten klar, was
wir meinen. Wenn ein Franzose sagen will: «Ich habe Durst», sagt er:
«On a soif.» Ein Walliser, auf nächtlicher Bahnfahrt gebeten, einem
Reisenden eine bestimmte Station zu sagen, antwortete: «On y descend soi-
même.» Ein Deutschschweizer, von seinen Kindern zu Hilfe gerufen, weil
sie eine Tür nicht öffnen können, wird sagen: «Mr wand luege (Wir wollen

sehen).» Ein Engländer antwortet im gleichen Fall: «Let's Let us)
try.» Allen diesen Beispielen liegt die Erscheinung zugrunde, daß ein
«ich» vermieden und durch ein «man» oder «wir» ersetzt wird. So spricht
die Sprache des Alltags. Dies entspricht der Sprachlage der Priesterschrift,

in der Gott überhaupt mfr selten und bei feierlichen Veranlassungen

das Wort nimmt und in der er erst Gen. 15 sich und seinen Namen
vorstellt und offenbart. Somit wäre Gen. 1, 26 das «wir» aus keinem andern
Grunde gebraucht als aus der Absicht, ein verfrühtes «ich» zu vermeiden.

Zürich. Ludwig Koehler.

Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit
bei Paulus.

Das Beten des Geistes und das Beten im Geiste.

Probevorlesung am 19. November 1947

vor der Theologischen Fakultät der Universität Basel.

Paulus spricht in seinen Briefen oft bezeugend und
mahnend davon, daß er betet und daß die Christen beten sollen.
Ueber das hinaus zeigen doxologische Zwischenrufe, Segensgrüße

am Anfang, Danksagungen und Gebetswünsche in der
Mitte und Segenswünsche am Schluß der Briefe \ daß der
Apostel in einer ganz bestimmten Gebetshaltung geschrieben
hat. Darum konnte dann auch E. Orphal in seiner anregenden
Arbeit über das Paulus-Gebet geradezu ein kleines Paulus-
Brevier zusammenstellen.2

1 Doxologische Zwischenrufe: Rom. 1,25; 9,5; Segensgrüße: 1. Thess.

1,1; Gal. 1, 3; Kol. 1, 2; Danksagungen: 1. Kor. 1,14; 14,18; 2. Kor. 9,15;
Gebetswünsche: 1. Thess. 3,11—13; 2. Theas. 2,16 f.; Kol. 3,16 a;
Segenswünsche: 2. Thess. 3,18; Rom. 15, 33; Phil. 4, 23.

2 Die Arbeit E. Orphals leidet m. E. an psychologisch-etymologischer
Ueberinterpretation. Die Umschreibung von irpocTKUveîv mit «sich wie ein



W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus 23

Die verschiedensten Ausdrücke weisen auf diese
Gebetswirklichkeit hin, in der der Heidenapostel gestanden hat. Da
findet sich häufig irpocreuxeuhat, das je nachdem mit «beten»
oder mit «bitten» wiedergegeben werden kann. eüxapicrxeTv

weist auf die dankerfüllte Stimmung hin, in der sich der
Apostel befunden hat und aus der heraus die einzelnen
Dankgebete ihren Vollzug genommen haben, atreicrhai, eüxecr&ai,

beicröai und das im Sinn von «um Hilfe rufen» gebrauchte
TtapaKaXeîv, diese Ausdrücke zeugen vom Bitten, das Paulus
geübt und zu dem er aufgerufen hat. Die Dankversicherungen
und die Bittversprechen in den Paulinen zeigen deutlich, wie
das Beten des Paulus auf die von ihm oder ohne ihn gegründeten

Gemeinden ausgerichtet ist. Ja wir dürfen geradezu
das «Gedenken» als den psychologischen Ort bezeichnen, an
dem sich Dank- und Bittgebet des Apostels immer wieder zu
entzünden vermochte: indem er der Mit-Glieder am Leibe des
Christus «an jedem Orte» gedenkt, dankt er für das ihnen von
Gott Geschenkte und bittet er um Bestand und Wachstum der
Gemeinden.3 Wenn er außerdem das Beten ein (cruvjcrf-ujvtëeatkxi

nennt, wenn er z. B. den Christen zu Rom gegenüber den
bittenden Befehl ausspricht, «daß ihr doch mit mir zusammen
kämpfen möchtet in den Gebeten für mich zu Gott» (Rom. 15,

30), und wenn er Epaphras den Kolossern als einen Mann
hinstellt, der «allezeit kämpft für euch in den Gebeten» (Kol.
4,12), so werden wir dessen inne, daß die so mit Paulus
zusammengeschlossenen Christen hin und her einen Ringkampf
auszufechten haben, und zwar mit den «Mächten und Gewalten»

(Eph. 6,12), in dem die «Waffen» (2. Kor. 10, 4) der
Gebete nötig sind. Weil es aber dabei um einen Kampf geht, der
trotz seines weitergehenden Vollzuges paradoxerweise schon

Hund Gott nahen» ist unmöglich. Vgl. J. Horst, Proskynein, zur Anbetung
im Urchristentum nach ihrer religionsgeschichtliehen Eigenart. Neutest.
Forsch, 3. R, 2. H„ 1932.

3 Zu irpooeùxe(J^al vgl. 1. Thess. 5,17; 2. Thess. 1,11; Phil. 1, 9; evixaPl-
<ttîv begegnet etwa 1. Thess. 2,13; Rom. 1, 8; Kol. 1, 3; aÎTeîcrôai als
Gebetsausdruck nur Kol. 1, 9; eöxeoöai benützt Paulus 2. Kor. 13, 7. 9 (Rom. 9,

3?); TrapaKaXeîv kommt im oben angeführten Sinn nur 2. Kor. 12,8 vor
(vgl. A. Deißmann, Licht vom Osten, 4. Aufl., 1923, S. 121 f.). Zum
«Gedenken» vgl. O.Michel, Art. pipvijcTKopai ktX, ThWBzNT, 4. Bd, 1942, S.

678 ff.



24 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus

entschieden ist, darum dankt der Beter Paulus Gott, der «den

Sieg gibt» (1. Kor. 15, 57) aus der Fülle seines Sieges heraus.
Darum ist dann auch das Triumphgehet möglich: «Gott sei
Dank, der uns allezeit in Christus triumphieren läßt (oder:
im Triumphzug als Gefangenen einherführt, 2. Kor. 2,14),
und in den Doxologien kommt zum Ausdruck, daß Paulus als
Vorbeter des ökumenischen Gebetschors nichts anderes im
Sinne hat, als Gott und Christus die Ehre zu gehen. Es würde
zu weit führen, alle die hier in Frage kommenden Texte in
ihrer ganzen Fülle reden zu lassen, in denen Paulus sei es
nach vorgefundenem Gebetsformular, sei es spontan von
seinem eigenen Beten gesprochen oder zum Beten aufgerufen hat.
Es sei hiefür auf die einschlägige Spezialliteratur verwiesen.4

Uns soll nun speziell die Frage beschäftigen: wie hat sich
Paulus selber in seinem Beten, das ihm eine gelebte
Selbstverständlichkeit war, verstanden? Wie «kann» der Christ
Paulus beten? Wie versteht er sich in seinem Betenkönnen?
Diese Frage stellt sich uns von den vorliegenden Texten her.

4 P. Christ (über den in Chur und dann als Professor für systematische

Theologie in Zürich wirkenden Mann, vgl. PrRE, 3. Aufl., 23. Bd.,
S. 299 f.), Die Lehre vom Gebet nach dem NT, ein Beitrag zur Kenntniss
und Würdigung des ursprünglichen Christenthums, 1886; Ed. v. d. Goltz,
Das Gebet in der ältesten Christenheit, 1901; K.Böhme, Das paulinische
Gebet, Protestantische Monatshefte, N. F. der Protestantischen Kirchenzeitung,

6. Jhrg., 1902, S. 426—431; A.Juncker, Das Gebet bei Paulus,
Biblische Zeit- und Streitfragen, 1. Serie, 6. H., 1905; Th. Schermann,
EOxapurria und cbxapurreiv in ihrem Bedeutungswandel bis 200 n. Chr.,
Philologus 69, N. F., 23. Bd., 1910, S. 375—410; F. Heiler, Das Gebet, eine
religionsgeschichtliche und religionspsychologische Untersuchung, 5. Aufl.,
1923; J.Rohr, Das Gebet im NT, Biblische Zeitfragen, 11. Folge, 8./9. II.,
1924 (kath.) ; J. Jeremias, Das Gehetsleben Jesu, ZNW 25, 1926, S. 123 bis
140; J. M. Nielen, Gebet und Gottesdienst im NT in ihren geschichtlichen
Voraussetzungen, ein Beitrag zur biblischen Ethik, Diss., 1926 (kath.);
G. H. Boobyer, ,Thanksgiving' and the ,Glory of God' in Paul, Diss., 1929;
H. Greeven, Gebet und Eschatologie im NT, Neutest. Forsch., 3. R., 1. H.,
1931; J.Horst, Proskynein, s. Anm. 2; E. Orphal, Das Paulusgebet,
Untersuchung des Paulus-Gebetslebens auf Grund seiner Selbstzeugnisse, 1933;
G. Harder, Paulus und das Gebet, Neutest. Forsch., I.R., 10. IL, 1936;
K. L. Schmidt, Der Jude und Christ Paulus als Mensch und Apostel,
Schweizer Monatshefte, 16. Jhrg., 1936/37, S. 204—213; K. L. Schmidt, Das
Pneuma Hagion als Person und als Charisma, Eranos-Jahrbuch 1945, 13.

Bd., 1946, S. 187—235.



W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus 25

Darum nehmen wir sie auf, stellen sie uns selber und
versuchen, auf diese Frage eine Antwort zu bekommen.

Wir führen zunächst die für unsere Frage wichtigen Stellen

Rom. 8,15 und Gal. 4,6 an: «Denn ihr habt nicht empfangen

den Geist der Knechtschaft, so daß ihr euch wiederum
fürchten müßtet, sondern ihr habt empfangen den Geist, der
zum Sohn macht, in welchem wir schreien: Abha, Vater»;
«daß ihr aber Söhne seid, (ist daran zu erkennen, daß) Gott den
Geist seines Sohnes in unsre Herzen gesandt hat, der da
schreit: Abba, Vater.» 5

Aus der Römerbriefstelle geht hervor, daß bei Paulus das
Beten nur von den Kindern Gottes vollzogen werden kann,
die das Pneuma und damit auch die Sohnschaft empfangen
haben. Sie, die Söhne sind, wenn und sofern sie vom Geist
Gottes getrieben werden, sie, die paradoxerweise die
Sohnschaft in der ihnen selbst sichtbaren Tatsächlichkeit erst noch
erwarten, sie beten, sie «können» beten.

Redet nun die Galaterbriefstelle auch vom christlichen
Gebet? Zwischen der Galater- und der Römerbriefstelle besteht
ein, wie uns scheint, nicht unwesentlicher Unterschied: der
Ausdruck, den Paulus an beiden Stellen für das Tun der
Christen, bzw. das Tun des Pneuma braucht, das noch der
Erklärung bedürftige Verb xpdÉeiv, wird an der Galaterbriefstelle

mit dem Pneuma als Subjekt verbunden, während an der
Römerbriefstelle die Gläubigen es sind, die das KpdZeiv
vollziehen. Was bedeutet dieser Unterschied? Versuchen wir
zunächst das griechische Wort in seinem Sinngehalt zu
erfassen.

Im hellenistischen Griechisch wird mit KpdZetv das schreiende

Beschwören der Unterweltsgottheiten ausgedrückt. Es
handelt sich da um unartikulierte, lange und geheimnisvolle
Worte, um dcrr||ua ôvôpaTci wie sie Lucian in seiner Necyo-
mantia nennt. Etymologisch hängen KpdZeiv und «krächzen»
zusammen.6 Es fragt sich darum, ob wir von dieser ursprüng-

5 Die Uebersetzung: «weil ihr aber Söhne seid...» (Zürcher Bibel)
widerspricht der Tatsache, daß das Pneuma zum Sohn macht (Rom. 8,15)
und nicht erst hintendrein gegeben wird.

6 Dies ist allerdings nur indirekt der Fall, wie ich einer briefliehen
Aeußerung von Prof. A. Debrunner (vom 27. 11. 1947) an Prof. K. L.



26 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus

liehen Wortbedeutung her bei Paulus an glossolalische
Vorgänge zu denken haben. Nun ist aber einmal zu bedenken,
daß Paulus gerade im Zungenredenkapitel 1. Kor. 14 ohne den
Begriff xpotCeiv auskommt. Sodann darf nicht vergessen werden,

daß an beiden angeführten Stellen die Anrede «Abba,
Vater» auf eine klar formulierte oder wenigstens in vernünftigen

Worten gesprochene Rede, vielleicht sogar auf das Unser

Vater hinweist.7 Beides macht wahrscheinlich, daß wir
bei KpdSeiv nicht unbedingt an glossolalische Vorgänge zu
denken brauchen.

Sehr viel näher liegt es, im Begriff xpctÊeiv die intensive
Gemütsbewegung des Beters ausgedrückt zu finden. Es handelte
sich dann nicht um ein gewohnheitsmäßiges Plappern, nicht
um ein starres, zu bestimmter Zeit wiederholtes Hersagen von
bestimmten Formeln, sondern, vielleicht in Opposition zum
jüdisch verkehrten Gebet, um ein aus der Tiefe der Seelennot
herausgeborenes Schreien und Rufen, das der Schönheit, des

kunstvollen Aufbaus und des liturgischen Reizes entbehrt.
Wir denken hier an den letzten Schrei Jesu am Kreuz.8

Man kann sich aber fragen, ob nicht noch an ein anderes
Moment zu denken ist. Wie W. Grundmann 8 ausführt, hat das
Wort vornehmlich einen proklamatorischen Sinn. Wir haben
dann nicht bloß an den Grad der seelischen Erregung des

Betenden zu denken, sondern vor allem an die Umgebung, die
in den Hörbereich des KpdCeiv gerät. Deutlich liegt dieser pro-
klamatorische Sinn des Begriffs an vier Stellen aus dem

Johannes-Evangelium vor.10 Das Wort drückt dann, mit Grund-

Schmidt entnehme: «Die beiden Wörter sind nicht direkt wurzelgleich,
sondern nur auf dem Weg über allerlei Wörter, die mit kr- und schließendem

Guttural lautmalerisch ein Schreien bezeichnen, indirekt zu verbinden.:»

— Vgl. W. Grundmann, Art. Kpd&n kt\., ThWBzNT, 3. Bd., 1938,
S. 898 ff.

7 Zwischen Paulus und dem Unser Vater steht die Tradition der Ur-
gemeinde. «Abba» läßt offen, ob «mein Vater» oder «unser Vater», ob

also das persönliche Jesusgebet oder das Gebet der Christen gemeint ist.
8 Matth. 27, 50: KpdSaç tptnvri peydX^. Immerhin zeigt die Hinzufügung

cpu)vf| peY°iXtl. daß wenigstens von Matthäus das Moment des Lauten und
Schrillen nicht im Begriff Kpdtetv liegt. Oder sollte es sich bei tpuuvfi h6YdXv)

bloß um eine Verstärkung des KpaZeiv handeln?
9 Op. cit., S. 903.
10 Joh. 1,15; 7,28; 7, 37 f.; 12, 4-1 f.



IV. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus 27

mann gesprochen, «jeweils eine in mancherlei Widersprechen
und Widerstreit hineingesprochene Botschaft aus». Es geht
um feierliche Verkündigung offenbar werdender Christusgeheimnisse.

Wir können und dürfen selbstverständlich diesen
johanneischen Sprachgebrauch nicht unbesehen auf Paulus
übertragen. Es fragt sich aber, ob nicht die beiden paulini-
schen Briefstellen besser von diesem proklamatorischen Sinn
des Begriffs aus verstanden werden können.

Wenn das Pneuma schreit: «Abba, Vater», so ist dabei
der Beter als der Hörer dieses Rufes vorgestellt. Bevor die
Beter ihr eigenes «Schreien» vollziehen können, worüber Paulus

im Römerbrief spricht, ist er mit seinen Mitbetern zusammen

Hörer eines ihn angehenden Rufes. Er darf als Hörer
dabeisein, wie das Pneuma den Vater anruft. Es ist hierbei
nicht bloß an die äußerliche Verkündigung des Evangeliums
in der Gemeinde Jesu Christi zu denken, sondern an das

zusammen mit dem äußerlichen Hören erfolgende innerliche
Hören und Aufnehmen der verkündigten Botschaft: «Mit dem
Herzen wird geglaubt zur Gerechtigkeit» (Rom. 10,10), «wie
sollen sie aber glauben, wo sie nicht (äußerlich und innerlich!)

vernommen haben?» (Rom. 10, 14), und zwar hier als
besonders wichtiges Stück der Evangeliumsbotschaft: den
Geist zum Vater reden? 11 So ist die Gemeinde in allen ihren
Gliedern vor die für sie bestimmte geheimnisvolle Proklamation

des Vaternamens durch den Geist gerufen, bevor sie
in ihrem Gebet und in ihrem Bekenntnis 12 Gott und der Welt
weiterzugeben hat, was sie empfangen durfte. Gebet des

Pneuma und Bekenntnis des Pneuma sind eins: indem das
Pneuma zum Vater betet, bekennt es sich vor der Gemeinde
zum Vater, und es vernimmt darum die Gemeinde, die das
Pneuma empfangen hat, daß Gott auch für sie Vater ist. Die
nächste Umgebung, die zum Hörerkreis des primären pneu-

11 Paulus scheint hier auf denselben geheimnisvollen Vorgang
hindeuten zu wollen, der im Zeugnis des Jakohus-Briefes mit der Wendung
der Annahme des eingepflanzten Wortes (Jak. 1,21) ausgedrückt ist.
Nichts läßt auf eine Gebetsäufserung schließen (s. das zweimalige
éSorréOTeilev V. 4. 6 und V. 7 mit seinem ware).

12 Bekenntnis der Gemeinde und Gebet der Gemeinde sind bei Paulus
einander zugeordnet, da sie beide aus demselben Wurzelgrund des Pneuma
herkommen (vgl. 1. Kor. 12, 3).



28 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus

matischen Betens gehört, ist mit Gott zusammen die Ekklesia
Gottes. Solche Doxa wird der Ekklesia zuteil, daß sie in den
Hörbereich des lebendigen Gottes hinaufgehoben ist: Gott hat
seiner Ekklesia mit dem erhöhten Christus zusammen «Sitz
gegeben in der Himmelswelt durch Christus Jesus» (Eph. 2, 6).

Daß Gott Vater ist, wußte auch das Spätjudentum.13 Jesus
brauchte das alltägliche Abba als Gottesbezeichnung anstelle
des sakralen Abi.14 Das ist das Neue. Daß der Vater, der im
Himmel ist, der Vater seiner ihm vertrauenden Familie und
als solcher nahe ist, daß die Nähe dieses Vaters durch den
betenden und fürbittenden Jesus in aktueller Lebendigkeit
erhalten wird, das ist das Neue, das Jesus bringt. Dieses Neue
ist aber bei Paulus nicht zu einer wißbaren Theorie geworden,

sondern zu einer dem Pneuma vorbehaltenen, durch
Offenbarungkundwerdenden Wahrheit. Der Name des Vaters und
damit der Vater im Himmel selbst steht nach Paulus nicht dem
christlichen Menschen, sondern dem göttlichen Pneuma zur
Verfügung. Nach Paulus ist es der Dienst des Pneuma, diesen
Namen den Christen zum Bekenntnis- und Gebetsgebrauch
leihweise zu übergeben. Hierin zeigt sich die «Liebe des

Pneuma» (Rom. 15, 30).
In Bestätigung dieses Sachverhaltes lesen wir Rom. 8, 16: «Der Geist

selbst bezeugt unsrem Geiste, daß wir Kinder Gottes sind.» War der
Inhalt der Botschaft an der Galaterbriefstelle die nahe Vaterschaft Gottes,
so ist es an der Römerbriefstelle die Gotteskindschaft der Gläubigen.
Werden die menschlichen Mitempfänger der Botschaft im Galaterbrief
«unsere Herzen» genannt, so an der Römerbriefstelle «unser Geist». Wie

13 Vgl. Sir. 23,1: «Herr, Vater, Beherrscher meines Lebens», Mischna
Sota 9,15: «Rabbi Eliezer sagte: auf wen sollen wir uns stützen? auf
unsern Vater, der im Himmel ist.» — Wenn australische Victoriastämme
und die afrikanischen Benga zu einem «Vater» rufen, so scheint hier der
Reflex eines irdischen Sozialverhältnisses vorzuliegen, eine Projektion
an den Himmel ohne reales Gegenüber.

14 Ueber das Beten Jesu nur soviel: wenn Jesus in seinem Beten die
schlichte Anrede irdrep braucht (Matth. 11, 25; 26,39.42 vgl. aber Mark.
14,36); Luk. 22, 42; 23,34.46; Job. 17, 1. 5; s. aber Anm. 7), so liegt darin
wohl der Gedanke, daß er für sich und die «Seinen» (Joh. 17, 9) den Vater
anruft. Er ist also gerade im Johannes-Evangelium auch der Paraklet, der
auf den «andern» Parakleten hinweist. Dann haben doch wohl das
Johannes-Evangelium und der 1. Johannes-Brief denselben Verfasser (vgl. Joh. 14,

16. 26 mit 1. Joli. 2, 1).



W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus 29

«unsere Herzen», so meint auch «unser Geist» das menschliche Ich unter
dem besonderen Gesichtspunkt eines mithörenden und mit aufnehmenden
Ich.18

Wird nun so die Gemeinde in allen ihren Gliedern durch
das Pneuma und dessen Schreien Mithörerin des Vaternamens,

so vollzieht sie selber von da aus ihr eigenes Schreien:

«... in welchem wir schreien: Abba, Vater» (Rom. 8,15). Hat
sich das Pneuma in seinem Schreien Gott und die Gemeinde
als Umgebung seines Rufens erkoren, so sieht sich die
Gemeinde als inspirierte Größe in die Lage versetzt, mit Gott
und mit der Pluralität ihrer einzelnen Beter als Umgebung
ihres Schreiens zu rechnen. Das «Schreien» der Gläubigen ist
somit die Antwort auf die mitvernommene Kunde vom Vater.
Bekenntnis im Geist und Gebet im Geist dürften sich nach
Paulus darin und dadurch unterscheiden, daß beim Bekenntnis

im Geist vornehmlich an Gott und Welt, heim Gebet im
Geist vornehmlich an Gott und die Gemeinde als Hörbereich
der menschlichen Rede zu denken ist.

Was ist aber nun damit über den Menschen und dessen
Gebetsmöglichkeit ausgesagt? Eröffnet das Pneuma dem
Menschen die Gebetsmöglichkeit, so muß daraus gefolgert werden,
daß dem Menschen als solchem, abgesehen vom Pneuma
Christi, keine Gebetsmöglichkeit eignet. Denn wie soll der
Mensch aus Eigenem wirklich den anrufen können, der der
Vater ist, wenn er nicht das Pneuma zuvor den Vaternamen
hat aussprechen hören?

Aber auch was den Gebetsinhalt betrifft, gerät der Mensch
nach Paulus in eine Ratlosigkeit hinein. Paulus spricht sich
selber darüber aus: «Der Geist nimmt sich unsrer Schwachheit

an; denn wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie man
beten muß, vielmehr gerade der Geist tritt bittend ein
(legt Fürsprache ein) mit unaussprechlichen Seufzern» (Rom.
8,26).

Die Situation auch des christlichen Menschen beim Beten
beschreibt Paulus mit dem Begriff der àohéveia. aobéveia meint
bei Paulus keine entwicklungsfähige, steigerungsfähige
Größe (etwa im Sinn von: das Schwache muß gestärkt wer-

16 Vgl. Zaub. pap. 12, 327 (W. Bauer, Gr.-D. WBzNT, 8. Aufl., 1937.

Sp. 1127 s. v. irveOpa) : fiKoùff9p pou to rrveüpa furo rrveùpaToç ofipavoO.



30 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus

den), sondern es handelt sich da um den Schauplatz für die
bûvaiuiç deoO, zu der sie im Gegensatz steht.18 Die dtcrbéveta

gehört zur Sarx. Beim Beten zeigt sich die menschliche acRRveiot

darin, daß der Mensch nicht weiß, was er beten soll, «wie
sich's gebührt». Hinter dem biblischen bei steht keine
unpersönliche Anangke und keine logische Notwendigkeit, sondern
der freie, nur an sich seiher gebundene Wille Gottes, der
ungehindert durch entgegenstehende Mächte dem in Aussicht
genommenen eschatologischen Ziel zuschreitet. E. Gaugier sieht17
die menschliche dtRRveia beim Beten darin, daß die Christen
nicht Einblick haben in den ihnen immer wieder verborgenen
Willen Gottes.

Beachten wir in diesem Zusammenhang Rom. 1, 10: Paulus
gedenkt der römischen Christen allezeit in seinen Gebeten, ob

es ihm vielleicht endlich einmal nach Gottes Willen gelingen
möchte, zu ihnen zu kommen.18

Dessenungeachtet gibt es von der Christusoffenbarung her
nach Paulus eine Erkenntnis des Willens Gottes im Blick auf
den christlichen Wandel. Denn der christliche Wandel soll
sich durch menschliches «Prüfen» hindurch entsprechend dem
offenbar werdenden Willen Gottes vollziehen. Nach Act. 22,
14 ist es geradezu entscheidende Lebensbestimmung des Apostels

Paulus, «den Willen Gottes zu erkennen». Paulus ruft
zu dieser Erkenntnis- und Prüfungsarbeit Rom. 12, 2 die
Gemeinde zu Rom auf.

Da aber diese Erkenntnis nicht vom Menschen her gewonnen

werden kann, darum bittet Paulus Gott darum, daß die
Kolosser mit der Erkenntnis des Willens Gottes erfüllt werden

(Kol. 1, 9). Die Erkenntnis des göttlichen Willens ist Gabe
und Aufgabe zugleich. Was Gottes Wille ist auf Erden, d. h.
was der Mensch im Gehorsam zu Gott tun soll, was er also
beten soll, das ist dem Menschen, dem Christen, dem Beter in
ganz bestimmtem Sinne entnommen, das muß ihm in ganz be-

16 2. Kor. 12, 9; vgl. 1. Kor. 15, 43; 2. Kor. 13, 4.
17 E. Gaugier, Der Brief an die Römer, 1. Teil, in: Prophezei, Schweiz.

Bihelwerk für die Gemeinde, 1945, S. 317.
18 Das durch iruuç verstärkte ei drückt (Bl.-D., 7. Aufl., 1943, § 375) die

menschliche Erwartung aus bei der Gebetshandlung, die an den dem
Paulus verborgenen Willen Gottes anstößt.



W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus 31

stimmtem Sinne zugesprochen werden. Nicht nur den
Vaternamen, sondern auch den rechten Gebetsinhalt kann der
Mensch sich nicht seiher nehmen. Der Mensch kann nicht aus
den Tiefen seiner Seele das herausholen, was «gottgemäß» ist.
Er kann nur im Bekenntnis seiner Gebetsastheneia im Heiligen

Geist um den Heiligen Geist schreien.19 Er ist angewiesen
darauf, daß seine doheveia im Beten durch das Werk des
Heiligen Geistes überwunden wird.

Wie hilft das Pneuma dem schreienden Menschen? nuvavxi-
Xapßavecrbod tivi bedeutet: «jemandem beistehen». Der, dem man
beisteht, ist in irgendeinem Sinne tätig zu denken. Der in der
dcrhéveia stehende Mensch übt das Werk des Gebetes. Er kann
es nur üben, weil das Pneuma ihm beisteht. Wie charakterisiert

sich dieser Beistand des Pneuma?
Paulus redet von den «unaussprechlichen Seufzern». Was

ist darunter zu verstehen? Haben wir hier, wie Ausleger
annehmen, einen Zusammenhang zu sehen mit der Glossolalie,
so daß dann die «unaussprechlichen Seufzer» die unverständlichen

Worte der Betenden ausdrücken sollen, die des Nus
bar sind? Nun ist aber zu beachten, daß im Kontext noch
zweimal vom Seufzen gesprochen wird: «Die ganze Schöpfung
seufzt mit» (V. 22), «und wir selbst, die wir die Erstlingsfrucht

des Geistes haben, auch wir seufzen bei uns selbst»
(V. 23). Die Schöpfung und die Christen als ihr exponiertester
und mit zeugniskräftiger Verantwortung beladener Teil «seufzen».

Und nun erfahren wir durch die «unaussprechlichen
Seufzer», daß auch das Pneuma selber am Seufzen der Welt
Anteil nimmt. Das Pneuma erscheint hier gleichsam als der
Vorsänger des ganzen kosmischen Seufzechors. Das Pneuma

19 Die altkirchliche Bitte «Veni Creator Spiritus» ist von Paulus aus
dann sinnvoll, wenn sie verstanden wird als Bitte der mit der Gabe des

Pneuma Beschenkten an den mit der Gabe identischen Herrn der Gahe:
die Beschenkten bitten den Herrengeist um sein vermehrtes Gehen. Die
Geistbitte des Unser Vaters mit dem Ziel der Herzensreinigung zeigt,
daß gerade die Christen das Kommen des Geistes als eines schöpferischen
Geistes erwartet haben (vgl. Luk. 11, 2 min. 700. 162 mit Luk. 11,13 und
Ps. 51,12 f.; s. dazu auch meinen Aufsatz im Kirchenhlatt f. d. ref. Schweiz,
101. Jhrg., 1945, S. 23 f., «,Dein Reich komme!' oder ,Zu uns komme dein
Reich!'?»).



32 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus

geht hier in ganz bestimmter Weise ein in das Elend, in die
Heimatlosigkeit der Welt. Es «schreit». Ist es wohl zu.

gewagt, von einer «Kenose» des Pneuma zu reden?
Dabei ist dieses Seufzen eschatologisch geladen. Das Seufzen

und Stöhnen schließt nicht ein wehleidiges Sich-Abfinden mit
der Welt in sich, es ist vielmehr nur vom Wissen um und von
der Sehnsucht nach der «Erlösung des Leibes» her möglich.
Seufzt das Pneuma, so ruft es selber nach der kommenden
Erlösungszeit, wie auch die Christen, ja die ganze Schöpfung
sich nach ihr sehnt. Wie das Pneuma für die Christen escha-
tologische Gabe ist und darum auch «Erstlingsgabe» (Rom.
8,23), «Anzahlung» (2. Kor. 1, 22) heißt, so ist das Pneuma
für sich selber schon ins Eschaton gestellt und nach ihm
ausgerichtet.

Wir können hier noch auf Rom. 8,6 verweisen: «das Sinnen des

Geistes ist Leben und Friede». eipf|vr| und Zuuri sind, mit W. Foerster zu
reden20, «Existenzweisen, die als solche eschatologisch offenbar werden
sollen». eipf)vr] erinnert an das durchaus eschatologisch zu verstehende
hebr. salom, und Zu)f| ist nicht nur «die gegenwärtige geschichtliche
Wirklichkeit des Glaubenden» (R. Bultmann), sondern, gerade in Rom. 8,

Hoffnungsgut. Damit ist gesagt, daß das Pneuma selber nach dem Eschaton
«sinnt» oder «strebt». Von «Streben» zu «Seufzen» ist kein großer Schritt,
und dieser Schritt ist leicht hegreiflich, da die ktIoiç infolge ihres
Nichtigkeitscharakters das Streben zum Seufzen werden läßt.

Wenn nun diese Seufzer «unaussprechlich» heißen, so
bedeutet das, daß sie vom Menschen nicht nachgesprochen werden

können, wie auch die von Paulus in der Verzückung
gehörten Worte (2. Kor. 12,4) Worte sind, die «kein Mensch
nachsprechen darf». Wahrscheinlich durch eine «Offenbarung
des Geistes» (1. Kor. 12, 7) weiß Paulus wohl, daß das Pneuma
seufzt, weiß aber zugleich nicht, was der Inhalt dieses
pneumatischen Erlösungsschreiens ist. Denn «was das Sinnen des
Geistes ist», das weiß nicht der Mensch, auch nicht der Christ,
sondern «der, der die Herzen erforscht» (Rom. 8, 27). Wieviel
von dem Sinnen und Seufzen des Pneuma dem Paulus offen-

20 Art. eipf|vri kt\„ ThWBzNT, 2. Bd., 1935, S. 412, 28 f. — Rom. 8, 5

sinnen diejenigen, die des Geistes sind, dem nach, was des Geistes ist.
Sie können das darum tun, weil das Pneuma selber schon nach V. 6 in
diesem seinem eigenen Wesen entsprechenden Sinnen begriffen ist.
Zwischen Rom. 8,5 und 8,6 besteht ein ähnliches Verhältnis wie zwischen
Rom. 8,15 und Gal. 4, 6.



W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus 33

bar werden soll, das liegt im Ermessen dessen, der «die Herzen

erforscht» und «stückweise» (1. Kor. 18, 9) zu erkennen
gibt. Darum bekennt Paulus auch: «Wir haben den Geist aus
Gott empfangen, daß wir zu erfahren bekommen, was uns von
Gott geschenkt worden ist» (1. Kor. 2,12). Erkenntnis des

pneumatischen Tuns zeigt einerseits auf die solche Erkenntnis

ermöglichende Gabe, aber auch auf die Grenze solcher
Gabe hin. Den Pneumatikern wird nicht alles geschenkt. Und
das, was ihnen nicht geschenkt wird, ist der konkrete Inhalt
der «unaussprechlichen Seufzer».

Erkennt Paulus aber auch nicht den Inhalt der Seufzer, so
weiß er doch, daß das Beistandswerk des Pneuma einen ganz
bestimmten soteriologischen Charakter trägt. Darum spricht
er vom (mepevTUYXâvetv des Pneuma. Das Wort, das im Neuen
Testament sonst nirgends mehr vorkommt, später aber bei
Clemens von Alexandrien nachzuweisen istS1, bedeutet:
«Fürsprache einlegen bei jemandem für jemanden». Der
Zusammenhang deckt auf, was gemeint ist: das Pneuma legt
Fürsprache ein bei Gott für den Menschen, dessen Gebet nicht
erhörungskräftig ist. Das Pneuma hilft dem Beter nicht direkt,
sondern indirekt. Es flößt nicht die rechten Worte ein, so daß

aus dem schlechten Gebet ein rechtes Gebet würde, sondern
tritt fürbittend ein für die Erhörung der unrechten Worte.
Was Rom. 8,34 von Christus ausgesagt ist: èvruYxâvei imép

ripiùv 22, das wird hier vom Pneuma Christi gesagt. Es findet
kein «influxus spiritualis» statt und keine «oratio infusa».

21 Päd. I, 6, 47, 4 p. 118, 21 f. Stählin.
22 Wer das CiirepcvTUYXdvei in V. 26 mit dem évruYXdvei fnrèp àYiwv in

V. 27 vergleicht, der merkt, daß zwischen Kompositum und Bikompositum
kein sachlicher Unterschied vorliegt, ùirép- in fi-rrepevTUYxdveiv bedeutet
«zugunsten» (Prof. A. Debrunner brieflich, s. o. Anm. 6). Vgl. K.L.Schmidt,
Das Pneuma Hagion... (s.o. Anm. 4), S. 206: «Das... Rom. 8, 26 vorkommende

und im Alten Testament verankerte Wort (cuv)<SvTi\apßdveo9ai hat
im seihen Vers gleich hinter sich wiederum ein Bicompositum, das
ungefähr dieselbe Bedeutung hat: ÛTrepevTurxdveiv, .eintreten für ...', .Für¬
sprache einlegen für ...'. Vielleicht enthält die Präposition ùirép eine
gewisse superlativische Fassung, wie Luther es gewollt hat, wenn er
übersetzt: .vertritt uns aufs beste'. Häufiger ist das Compositum èvTUYxdveiv

in derselben Bedeutung. Dieser juristisch gefärbte Ausdruck wird dann
im selben 8. Kapitel des Römerhriefes auf Christus angewendet, von dem

es Rom. 8, 34 heißt: ,der auch für uns eintritt'.»

3



34 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus

Dadurch, daß das Pneuma fürbittend schreit und also eintritt
für die betenden Menschen, hilft es dem in und mit seinem
Beten sonst verlorenen Menschen. Darin besteht die
«Unterstützung» (Phil. 1,19) des Geistes Jesu Christi. Und so wird
die àa&tvna des Menschen heim Beten überwunden.

Damit aber harrt noch eine andere Frage der Beantwortung:

wie verhalten sich des näheren das göttliche Pneuma
und der menschliche Nus im betenden Menschen?

1. Kor. 14, 14 f. redet Paulus vom «Beten mit der Zunge»,
vom «Beten mit dem Geist», vom «Beten mit dem Verstand».
Wie sind diese drei Bestimmungen gegeneinander abzugrenzen?

Die Zungenrede ist ein ganz bestimmtes Gebet, bei dem
der menschliche Nus ausgeschaltet ist. Das «Beten mit der
Zunge» ist in bestimmtem Sinn ein «Beten mit dem Geiste»,
und wir müssen dieses ekstatische Beten zunächst dem «Beten
mit dem Verstand» gegenüberstellen. Mit dieser Gegenüberstellung

ist aber nicht alles gesagt. Ausschaltung des Nus bedeutet
nicht Ausschaltung des betenden Ich. Es handelt sich gerade
beim Zungengebet nicht um ein Aufgehen des ekstatischen
Menschen in der Gottheit. Denn V. 28 werden im glossolali-
schen Geschehen Gott und das Ich unterschieden: wer keinen
Deuter seiner glossolalischen Rede findet, der halte sein
Stillgebet «sich selbst und Gott». Sodann ist auf die schwer deutbare

Wendung xö irveO^d pou Y. 14 hinzuweisen. Das Pneuma
und der von der Gebetsekstase ergriffene Mensch sind hier
«in actu ecstasis» ineins geschaut. Es ist unmöglich, in diesem
Ausdruck das göttliche Pneuma, den Anteil des Menschen an
diesem göttlichen Pneuma und das menschliche Pneuma
voneinander abzugrenzen und unterscheiden zu wollen. Die
enthusiastisch eschatologische Grundstimmung, aus der heraus
das Zungenreden allein verständlich wird, hat hier die
pneumatische Bezogenheit von Pneuma und betendem Menschen
so eng gestaltet, daß sie zu einer phänomenologisch-existentiellen

UnUnterscheidbarkeit führen mußte.
Dem gegenüber bezeichnet Paulus das nichtekstatische

Beten als «Beten mit dem Verstand». Nun ist gerade das «Gebet

mit dem Verstand» in gewissem Sinn ein Gebet «im
Geiste». Wir dürfen das pneumatische Gebet nicht im ekstatischen

Gebet aufgehen lassen. Das Schwergewicht beim Gebet



W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus 35

mit dem Verstand liegt allerdings nicht so sehr auf dem, was
das Pneuma im Menschen wirkt (in der glossolalischen Rede),
als vielmehr auf dem, was das Pneuma für den Menschen tut
(das seufzende, schreiende Eintreten beim Vater).

Welches ist aber nun die Funktion des Nus im betenden
Menschen? Der Nus, den wir als das seelische Ich des
Menschen, näher: als das Organ des Denkens und Wollens 23

bezeichnen können, unterliegt einer ständigen Erneuerung und
Umgestaltung (Rom. 12,2). Die Träger des Nus gehören ja
bereits dem kommenden Aeon an. Von diesem kommenden
Aeon aus erfaßt die Erneuerung den ganzen Menschen und
also auch dessen Nus. Ist das Pneuma der eigentliche Erneuerer

auch des Nus so bestellt die Erneuerung des Nus darin,
daß das menschliche Ich des pneumatischen Gebetszugangs zu
Gott bewußt und der eigenen Unfähigkeit und Unwürdigkeit
zum Beten innewird. Gerade der erneuerte Nus spricht: «Wir
wissen nicht, was wir beten sollen, wie sich's gebührt.» Dieses
Bekenntnis bedeutet aber für den Nus nicht eine Dispensation
vom Beten. Vielmehr wird er sich im Glauben an das eintretende

Werk des Pneuma der Prüfungsarbeit unterziehen, was
der gute und wohlgefällige und vollkommene Wille Gottes sei,
was also als rechtes Gebetsanliegen Gott vorgelegt werden
soll und darf. Die Gebetswünsche und Fürbitten, wie sie an
vielen paulinischen Briefstellen begegnen, zeigen deutlich,
daß beim paulinischen Beten diese Prüfungsaufgabe des Nus
voraufgegangen ist. Denn überall da wird ersichtlich, wie das

paulinische Gebet das Bestreben verrät, dem Willen Gottes
inhaltlich konform zu werden.25

Die Funktion des Nus ist also dreifacher Art: er weiß um
den Gebetszugang zu Gott, er weiß nicht, was er beten soll,
er strebt darnach, zu wissen, was er beten soll. Die reale
Konformität des menschlichen Strebens und Wollens mit dem gött-

25 So W. G. Kümmel, Römer 7 und die Bekehrung des Paulus,
Untersuchungen zum NT, 17. H., 1929, S. 26.

24 J. Behm, Art. ùvaxatvujcnç, ThWBzNT, 3. Bd., 1938, S. 455, 21 f.
25 Auch des Paulus persönliche Bitten um ein Zusammentreffen mit

den Christen zu Thessalonich und zu Rom (1. Thess. 3, 11; Rom. 1,10)
stehen im Dienste der großen Christussache (vgl. vor allem tu' ûpûç Phil.
1,24), um deren Fortgang in der weiten Welt Paulus besorgt ist. Vgl.
ferner 2. Thess. 1, 11 f.; 2,16 f.; 2. Kor. 13, 6; Rom. 10,1; Kol. 1,9 f.; 4, 2 ff.

3*



96 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus

liehen Willen, die Erfüllung der dritten Bitte des Unser Vaters
wird aber nicht durch diese menschliche Bemühung des Beters
erreicht, auch nicht durch die Fülle der geschenkten Erkenntnisgabe,

sondern durch das für den Menschen eintretende
Werk des rufenden Pneuma. Und dieses Werk des Pneuma
ist es, das dem Beter die Möglichkeit und den Mut verschafft,
in allem und jedem zu Gott zu kommen und «zu jeder Zeit im
Geiste zu beten» (Eph. 6,18).

Wir können aber nicht vom Pneuma reden, ohne von Christus

zu reden. Zwischen dem Kyrios und dem Pneuma bestehen
allernächste Beziehungen: «Der Herr ist der Geist» (2. Kor.
3,17). Wie das Pneuma eintritt, so tut das der erhöhte Herr
(Rom. 8,34). Wie das Pneuma schreit, so tat das der Kyrios
in seiner Erniedrigung.26 Wie das Pneuma mitseufzt mit der
ganzen Kreatur, so nahm der Gottgleiche Sklavengestalt an
(Phil. 2, 7). Und gerade das Beten vollzog sich, wenn wir an
die Bedeutung des regierenden «Christus praesens» in den
Gemeindeversammlungen denken und an die urchristlichen
Mahlfeiern mit der erbetenen Gegenwart des Erhöhten 27, «in
Jesus Christus», indem es «im Geiste» geschah. Und ebenso
wie das Pneuma nicht ohne Christus zu denken ist, ebenso
Christus nicht ohne den Vater. 1. Kor. 1,2 werden die Christen
hin und her in den Gemeinden beschrieben als èmKaXoupevoi tö
övopa toö Kupiou fiptjùv 'Iricroö Xpiffxoö èv uavri tôtuu. Man kann sich
fragen, ob es sich hier um ein Bekenntnis zu Jesus Christus
(P. Christ), um eine direkte Anrede an ihn (A. Juncker) oder
um eine Anrufung Gottes unter Miteinbeziehung Jesu Christi
(v. d. Goltz) handle. emKaXdopai ist ein juristischer «terminus
technicus», entsprechend dem lateinischen «provocare ad»:
«sich auf jemanden berufen». Es liegt wohl die Vorstellung
zugrunde, daß die Gemeinde in ihrem Gebet sich bei Gott auf
Jesus Christus beruft und bei diesem Anlaß den Namen des
erhöhten Kyrios ausspricht, daß sie also zu Gott, dem Vater
Jesu Christi, betet, aber nur noch unter Berufung auf Jesus
Christus, den sie «in actu orationis» gegenwärtig glaubt, zu
Gott beten kann. Von da aus versteht man dann auch die

* Matth. 27, 50; Ilebr. 5, 7: uexà Kpauff|ç ioxupâç.
27 Vgl. 0. Cullmann, Urchristentum und Gottesdienst, Abhandlunge*

zur Theologie des AT und NT, 1941.



W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus 87

Wendung: «Gnade und Friede sei mit euch von Gott unsrem
Vater und dem Herrn Jesus Christus» (z. B. 1. Kor. 1, 3). Es ist
klar, daß aus dem bekenntnishaften Aussprechen des Namens
Jesus Christus sehr leicht das Gebet zum Kyrios werden
konnte, wenn nicht das Bekenntnis zum Kyrios seinerseits
der Niederschlag des früh geübten Kyriosgebetes gewesen ist.28
Auch Paulus betete zum Kyrios, unter dem wir 2. Kor. 12, 8

niemand anders als den erhöhten Christus verstehen können.29
Jedenfalls zeigen alle diese Ueberlegungen, daß wir gerade
vom Paulus-Gebet aus in beinah trinitarische Zusammenhänge
vorstoßen. Einleuchtend ist es dabei, daß spätere theologische
Arbeit sehr bald von da aus zu trinitarischen Gedankengängen
kommen konnte als einer durchaus legitimen Entfaltung des

urchristlichen Zeugnisses.
Es bleibt uns noch übrig, die nun so gewonnenen Resultate

dem Hellenismus gegenüber in doppelter Weise abzugrenzen.
Liegt für die mystisch gerichtete Frömmigkeit des Hellenismus

28 Wir denken etwa an das «Maranatha» (1. Kor. 16,22) ; vgl. auch
F. Barth, Die Anrufung Jesu in der christlichen Gemeinde, 1904.

28 Man hat schon die schematische Behauptung aufgestellt, daß Paulus
im individuellen Gebet Christus anrufe, während er, wie die Briefeingänge

zeigen sollen, in den für die Gemeinde bestimmten Gebeten und
Gebetswünschen zu Gott, dem Vater Jesu Christi, rufe und rufen lasse.
Gerade 2. Kor. 12, 8 ist nicht ein bloß individuelles Gebet, da es als solches
dennoch missionarische Relevanz hat. Paulus bittet den Kyrios darum, daß

der «Satansengel» von ihm ablasse. Wenn Paulus 1. Thess. 2,18 den Satan
selber als den großen Verhinderer seiner Reise nach Thessalonich ansieht
— der Satan wäre dann der eigentliche Gegenspieler des Pneuma, das in der
Sicht der Acta dem Paulus die Reiseroute in Kleinasien vorschreibt (Act.
16, 7) —, so liegt die Vermutung nahe, daß Paulus von seiner Krankheit
darum frei werden wollte, damit er unbehinderter seiner Arbeit für das

Evangelium obliegen könnte. Ihm, der Tag und Nacht seines Ermahnungs-
dienstes wartet (Act. 20, 31), kann es nicht in den Sinn kommen, bloß um
rein persönlicher körperlicher Erleichterungen willen die Befreiungsbitte

seinem erhöhten Herrn vorzulegen. So dient das individuelle spontane
Gebet des Apostels dem missionarischen Geschehen. Dabei ist der Wille
Gottes, der dem Paulus «in actu orationis» unbekannt war, durch
Offenbarung des Herrn erkennbar geworden: Paulus soll in der Niedrigkeit
seiner Sarx den Sieg Christi verkünden und in dieser Belastung der
Anstrengung seines missionarischen Tuns obliegen. Paulus weiß von nun
an unter den Faustschlägen des Satansengels sich seines Herrn zu freuen
(Phil.



38 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus

das Gebetsideal im großen Verstummen und Schweigen vor
der Gottheit, im «Sich-einwärts-neigen in den Grund der Seele

zu der Gegenwart Gottes», wie es F. Heiler einmal formuliert,
wird also darum und so das Gebet in seiner Substanz aufgelöst,

so zeigt sich die jüdische Komponente in der christlichen
Existenz des Apostels darin, daß für ihn das Beten trotz der
Mahnung: «Betet ohne Unterlaß!» (1. Thess. 5,16 b) ein je
und je geübtes Werk ist, das allerdings durch das ganz andere
Werk des Pneuma ermöglicht, aber in keiner Weise bagatellisiert

oder aufgehoben wird. Paulus bittet die Korinther, mit
ihm zusammenzuarbeiten im Werk des Betens (2. Kor. 1,11).
Des Epaphras Gebetskampf für die Kolosser nennt Paulus eine
«mühsame Arbeit» (Kol. 4,18, s. V. 12). Es ist allerdings nicht
die krampfhafte unerlöste Arbeit des werkgerechten Juden
mehr, sondern der kôttoç (1. Thess. 3, 5) des Kämpfers, der, an
den Triumphwagen des Christus gespannt, nun einfach durch
nichts mehr unterzukriegen ist, sondern trotz aller Bedrängnis

und Not im Aeon der Erhörlichkeit (2. Kor. 6,2) lebt,
krächzt und jubelt, nur nicht unheilig schweigt. Denn Paulus
gehört zu den Kindern Gottes, deren Mund weit geöffnet ist
nicht nur gegen die Korinther (2. Kor. 6,11), sondern auch
im Preisgebet zu Gott hin (Rom. 15, 6).

Dazu kommt eine andere Abgrenzung. Der hellenistische
Beter einfachen Gemütes, dem die transzendente Welt noch
ernst zu nehmende Realität bedeutet, lebt in beständiger
Unsicherheit, ob er alle Gottheiten aufgezählt habe. Die Gottheit
ist ihm der große Unsicherheitsfaktor. Darum häuft er die
Epitheta und redet schließlich vom &eoç iroXudivupoç 30, um
dadurch die Gottheit sich und seinen Wünschen dienstbar zu
machen und so über den Unsicherheitsfaktor hinwegzukommen.

Bei Paulus aber ist nicht Gott, sondern zunächst der
Beter der Unsicherheitsfaktor. Nicht der fkôç iroXuibvupoç,
sondern der Gott als der Vater èv Tip ôvôpan 'Ipcroû Xpicrroö wird
vom Apostel angerufen. Der Beter, der diesem Gott
gegenübersteht, kommt in eine Gebetskrisis hinein: er weiß nicht,
was er beten soll. Diese Krisis wird, wie wir gesehen haben,
durch das Werk des Geistes überwunden. Nun gibt es aller-

80 Siehe G. Harder, op. cit., S. 138 ff.



W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus 39

dings auch in gewissen Schichten des Hellenismus eine
Auffassung, wonach der Mensch infolge der Transzendenz Gottes
nicht imstande ist, so zu beten, wie sich's gebührt, es sei denn,
das richtige Lob Gottes werde dem Frommen von der Gottheit
selber geschenkt. Diesen Sachverhalt hat G. H. Boobyer in seiner

Heidelberger Dissertation 1929 unter dem Titel «,Thanksgiving'

and ,the Glory of God' in Paul» herausgearbeitet. Der
Verfasser spricht da von einer «God-caused» eùxapicrnot. Nicht
klar wird aber aus der Arbeit, worin nun eigentlich der Unterschied

besteht zwischen dem, was wir paulinisches Gebet Kccxà

beov nennen, und dem, was wir im Hellenismus ein Gebet Kcnxt

beôv nennen könnten. Stellen aus dem 2. Korintherbrief könnten

die Meinung entstehen lassen, daß Paulus gerade wie im
Hellenismus den Beter als einen Kanal betrachte, durch den die
geschenkte eùxapio"na hindurchgeht, um zur Vermehrung der
Doxa Gottes an ihren göttlichen Ursprungsort zu gelangen.
Man müßte dann von einer christianisierten Emanation
sprechen. So hören wir Paulus sagen, daß «die sich mehrende
Gnade durch die größere Zahl der Erretteten die Danksagung
oder das Lob überströmen lasse zur Doxa Gottes» (2. Kor. 4,

15). Oder es bewirkt die Kollekte für die Jerusalemer Christen
Dank in den Beschenkten; dieser Dank kommt aber gleichfalls

wieder, da er Lichtgabe Gottes ist, Gott und der Vermehrung

seiner Doxa zugute (2. Kor. 9,12). In ähnlicher Weise
wäre dann auch 2. Kor. 1,11 zu verstehen: der Dank aus dem
Munde vieler geschieht zur Vermehrung des Lobpreises.

Aber nun darf Paulus nicht einfach als Spezialfall
hellenistischer Frömmigkeit aufgefaßt werden, so starke Berührungspunkte

hier auch genannt werden können und müssen. Bei
Paulus, das ist nun mit ein Ergebnis unserer Untersuchung,
ist der Beter nicht einfach Durchgangsstation göttlicher
Kräfte. So sehr durch die Gewalt des göttlichen Pneuma das
Ich bei Paulus fast zu verschwinden droht — «nun aber lebe
nicht mehr ich, vielmehr lebt Christus in mir» (Gal. 2, 20 a)

—, so ist doch der christliche Mensch Paulus nun erst recht
da als der Glaubende und als der in diesem Glauben Betende.
Wir könnten mit Paulus selbst fortfahren: «Was ich aber jetzt
lebe im Fleisch, das lebe ich im Glauben an den Sohn Gottes,
der mich geliebt und sich für mich dahingegeben hat» (Gal. 2,



40 H. van Oyen, Kulturarbeit und Weltende

20 b). Das Beten des Pneuma streicht den Menschen in seinem
Beten nicht durch, erniedrigt ihn auch nicht zu einem bloßen
Kanal, sondern erhöht ihn zur Würde des verantwortlichen
Beters, der durch das eintretende Werk des Pneuma gerechtfertigt

ist.
Glarus. Werner Bieder.

Kulturarbeit und Weltende.
Ein religionsphilosophischer Versuch.

Die reiche Differenzierung der Wissenschaften, die die
Kultur der letzten anderthalb Jahrhunderte zu einem äußerst
komplizierten Organismus gestaltet hat, ruft unwillkürlich
das Bild herauf, das der Apostel Paulus anwendet auf die
Differenzierung der geistigen Kräfte in der Gemeinde der
Gläubigen. Er schreibt im 1. Kor. 12, daß alle Gläubigen sich
als Glieder eines Körpers fühlen müssen und daß kein einziges
sich deshalb völlig unnütz glauben darf, weil es nicht eine
wichtigere Rolle spielt, daß aber auch kein Glied sich
dermaßen überheben darf, daß es sich einbildet, ganz für sich
der Körper zu sein: «Wenn der ganze Leib Auge wäre, wo
bliebe das Gehör? So er ganz Gehör wäre, wo bliebe der
Geruch?» Die Spannungen, über die Paulus da spricht, sind
eigentlich zugleich die Spannungen unsrer Kultur im
Verhältnis der Wissenschaften zueinander. Jedes Glied des

Organismus erliegt offenbar dem leidenschaftlichen Trieb, sich
selbst zur Totalität zu erheben. Hat der menschliche Geist an
sich schon die Neigung, seine einzelnen Funktionen vom
Ganzen abzulösen und absolut zu fassen, in der Gliederung
der verschiedenen Wissenschaften sehen wir die Neigung,
die Glieder zu vereinzeln, spüren Avir diesen Mangel an
gegenseitigem Zusammenhang und infolgedessen das
Konstruieren einer eigenen Welt, eines getrennt für sich selbst
bestehenden Leibes, wie Paulus sagen würde! Man kann das
Grenzüberschreitungen nennen; eine einzige Wissenschaft
dehnt sich aus zu einem Weltbilde, entwirft mit eigenem Material

Normen, glaubt das «All» darzustellen. In den
Grenzüberschreitungen, die wir Naturalismus, Positivismus,
Materialismus, Psychologismus, Historismus u. ä. nennen, wurden


	Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus : das Beten des Geistes und das Beten im Geiste

