Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 1

Artikel: Gebetswirklichkeit und Gebetsmdéglichkeit bei Paulus : das Beten des
Geistes und das Beten im Geiste

Autor: Bieder, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877399

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

22 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmdglichkeit bei Paulus

auch ihr ganzes sonstiges Wesen nicht feierlich und gehoben, sondern
sachlich, niichtern und alltidglich; und uajjomér heillit nicht «und er sprachy,
sondern <er sagte».

Ist dieses Urteil iiber die Sprachlage zutreffend, dann ergibt sich
auch das richtige Urteil iiber das <«wir» von «wir wollen machen». Ein
paar Beispiele aus den lebenden Sprachen machen am besten klar, was
wir meinen. Wenn ein IFranzose sagen will: «Ich habe Durst», sagt er:
<On a s=oif.» Ein Walliser, auf néchtlicher Bahnfahrt gebeten, einem Rei-
senden eine bestimmte Station zu sagen, antwortete: «<On y descend soi-
méme.» Ein Deutschschweizer, von seinen Kindern zu Hilfe gerufen, weil
sie eine Tir nicht 6ffnen koénnen, wird sagen: «<Mr wind luege (Wir wol-
len sehen).» Ein Englinder antwortet im gleichen Fall: «Let’s (= Let us)
try.» Allen diesen Beispielen liegt die Erscheinung zugrunde, dafl ein
«ich» vermieden und durch ein «man» oder «wir» ersetzt wird. So spricht
die Sprache des Alltags. Dies entspricht der Sprachlage der Priester-
schrift, in der Gott iiberhaupt ndr selten und bei feierlichen Veranlas-
sungen das Wort nimmt und in der er erst Gen. 15 sich und seinen Namen
vorstellt und offenbart. Somit wire Gen. 1,26 das ¢wir» aus keinem andern
‘Grunde gebraucht als aus der Absicht, ein verfriihtes «ichy zu vermeiden.

Ziirich. Ludwig Koehler.

Gebetswirklichkeit und Gebetsmoglichkeit
bei Paulus.

Das Beten des Geistes und das Beten im Geiste.

Probevorlesung am 19. November 1947
vor der Theologischen Fakultit der Universitit Basel.

Paulus spricht in seinen Briefen oft bezeugend und mah-
nend davon, dall er betet und dafl die Christen beten sollen.
Ueber das hinaus zeigen doxologische Zwischenrufe, Segens-
griile am Anfang, Danksagungen und Gebetswiinsche in der
Mitte und Segenswiinsche am Schlull der Briefe®, dall der
Apostel in einer ganz bestimmten Gebetshaltung geschrieben
hat. Darum konnte dann auch E. Orphal in seiner anregenden
Arbeit iiber das Paulus-Gebet geradezu ein kleines Paulus-
Brevier zusammenstellen. 2

t Doxologische Zwischenrufe: Rom.1,25; 9,5; Segensgriife: 1. Thess.
1,1; Gal.1,3; Kol.1,2; Danksagungen: 1.Kor.1,14; 14,18; 2. Kor.9,15;
Gebetswiinsche: 1. Thess. 3, 11—138; 2. Thess. 2,16 f.; Kol. 3,16 a; Segens-
wiinsche: 2. Thess. 3,18; Rom. 15, 33; Phil. 4, 23.

2 Die Arbeit E.Orphals leidet m.E. an psychologisch-etymologischer
Uecberinterpretation. Die Umschreibung von mpookuvelv mit «sich wie ein



W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmdglichkeit bei Paulus 23

Die verschiedensten Ausdriicke weisen auf diese Gebets-
wirklichkeit hin, in der der Heidenapostel gestanden hat. Da
findet sich héufig mpooelxeodw, das je nachdem mit «beten»
oder mit «bitten» wiedergegeben werden kann. edyopiotelv
weist auf die dankerfiillte Stimmung hin, in der sich der
Apostel befunden hat und aus der heraus die einzelnen Dank-
gebete ihren Vollzug genommen haben. oitelodoi, elyeoda,
detodar und das im Sinn von «um Hilfe rufen» gebrauchte
mapoxohely, diese Ausdriicke zeugen vom Bitten, das Paulus
geiibt und zu dem er aufgerufen hat. Die Dankversicherungen
und die Bittversprechen in den Paulinen zeigen deutlich, wie
das Beten des Paulus auf die von ihm oder ohne ihn gegriin-
deten Gemeinden ausgerichtet ist. Ja wir diirfen geradezu
das «Gedenkeny als den psychologischen Ort bezeichnen, an
dem sich Dank- und Bittgebet des Apostels immer wieder zu
entziinden vermochte: indem er der Mit-Glieder am Leibe des
Christus «an jedem Ortey gedenkt, dankt er fiir das ihnen von
Gott Geschenkte und bittet er um Bestand und Wachstum der
Gemeinden.* Wenn er aullerdem das Beten ein (ouv)aywviZeodo
nennt, wenn er z. B. den Christen zu Rom gegeniiber den bit-
tenden Befehl ausspricht, «daff ihr doch mit mir zusammen
kéimpfen mochtet in den Gebeten fiir mich zu Gotty (Rom. 15,
30), und wenn er Epaphras den Kolossern als einen Mann
hinstellt, der «allezeit kimpft fiir euch in den Gebetens (Kol.
4,12), so werden wir dessen inne, daBl die so mit Paulus zu-
sammengeschlossenen Christen hin und her einen Ringkampf
auszufechten haben, und zwar mit den «Méchten und Gewal-
ten» (Eph.6,12), in dem die «Waffeny (2. Kor. 10,4) der Ge-
bete nétig sind. Weil es aber dabei um einen Kampf geht, der
trotz seines weitergehenden Vollzuges paradoxerweise schon

Hund Gott nahen» ist unmoglich. Vgl. J. Horst, Proskynein, zur Anbetung
im Urchristentum nach ihrer religionsgeschichtlichen Eigenart. Neutest.
Forsch., 3. R., 2. H., 1932.

3 Zu mpooebyeodo vgl. 1. Thess. 5, 17; 2. Thess. 1,11; Phil. 1, 9; ebyapr-
otelv begegnet etwa 1. Thess. 2, 13; Rom. 1, 8; Kol. 1, 3; aitelodm als Gebets-
ausdruck nur Kol.1,9; edxeodor beniitzt Paulus 2. Kor.13,7.9 (Rom.9,
3 ?); mopaxakelv kommt im oben angefiihrten Sinn nur 2.Kor.12,8 vor
(vgl. A. DeiBmann, Licht vom Osten, 4. Aufl,, 1923, S.121f.). Zum <Ge-
denken» vel. O.Michel, Art. miuvfjokopar kth., ThWBzNT, 4. Bd., 1942, S.
678 ff.



24 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmdglichkeit bei Paulus

entschieden ist, darum dankt der Beter Paulus Gott, der «den
Sieg gibty (1. Kor. 15,57) aus der Fiille seines Sieges heraus.
Darum ist dann auch das Triumphgebet moglich: «Gott sei
Dank, der uns allezeit in Christus triumphieren laf}t (oder:
im Triumphzug als Gefangenen einherfithrt, 2. Kor. 2, 14),
und in den Doxologien kommt zum Ausdruck, dafl Paulus als
Vorbeter des ¢kumenischen Gebetschors nichts anderes im
Sinne hat, als Gott und Christus die Ehre zu geben. Es wiirde
zu weit fithren, alle die hier in Frage kommenden Texte in
ihrer ganzen Fiille reden zu lassen, in denen Paulus sei es
nach vorgefundenem Gebetsformular, sei es spontan von sei-
nem eigenen Beten gesprochen oder zum Beten aufgerufen hat.
Es cei hiefiir auf die einschligige Spezialliteratur verwiesen. *

Uns soll nun speziell die Frage beschiftigen: wie hat sich
Paulus selber in seinem Beten, das ihm eine gelebte Selbst-
verstindlichkeit war, verstanden? Wie <«kann» der Christ
Paulus beten? Wie versteht er sich in seinem Betenkdonnen?
Diese Frage stellt sich uns von den vorliegenden Texten her.

4 P. Christ (iiber den in Chur und dann als Professor fiir systema-
tische Theologie in Ziirich wirkenden Mann, vgl. PrRE, 3. Aufl.,, 23. Bd,,
S.299 £.), Die Lehre vom Gebet nach dem NT, ein Beitrag zur Kenntniss
und Wiirdigung des urspriinglichen Christenthums, 1886; Id. v.d. Goltz,
Das Gebet in der iltesten Christenheit, 1901; K. Bothme, Das paulinische
Gebet, Protestantische Monatshefte, N. . der Protestantischen Kirchen-
zeitung, 6.Jhrg.,, 1902, S.426—431; A.Juncker, Das Gebet bei Paulus,
Biblische Zeit- und Streitfragen, 1. Serie, 6. H.,, 1905; Th. Schermann,
Evxaprotio und edyxopiorelv in ihrem Bedeutungswandel bis 200 n. Chr,
Philologus 69, N. F., 23. Bd., 1910, S.375—410; F. Heiler, Das Gebet, eine
religionsgeschichtliche und religionspsychologische Untersuchung, 5. Aufl.,
1923; J. Rohr, Das Gebet im NT, Biblische Zeitfragen, 11. Folge, 8/9. .,
1924 (kath.); J. Jeremias, Das Gebetsleben Jesu, ZNW 25, 1926, S.123 bis
140; J. M. Nielen, Gebet und Gottesdienst im NT in ihren geschichtlichen
Voraussetzungen, ein Beitrag zur biblischen Ethik, Diss.,, 1926 (kath.);
G. H. Boobyer, ,Thanksgiving’ and the ,Glory of God’ in Paul, Diss., 1929;
H. Greeven, Gebet und Eschatologie im NT, Neutest. IForsch., 3.R., 1. H,
1931; J. Horst, Proskynein, s. Anm. 2; E. Orphal, Das Paulusgebet, Unter-
suchung des Paulus-Gebetslebens auf Grund seiner Selbstzeugnisse, 1933;
G. Harder, Paulus und das Gebet, Neutest. Forsch., 1.R., 10.H., 1936;
K. L. Schmidt, Der Jude und Christ Paulus als Mensch und Apostel,
Schweizer Monatshefte, 16. Jhrg., 1936/37, S.204—213; K. L. Schmidt, Das
Pneuma Hagion als Person und als Charisma, Eranos-Jahrbuch 1945, 13.
Bd., 1946, S.187—235.



W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmaglichkeit bei Paulus 25

Darum nehmen wir sie auf, stellen sie uns selber und ver-
suchen, auf diese Frage eine Antwort zu bekommen.

Wir fiihren zunéchst die fiir unsere Irage wichtigen Stel-
len Rom. 8,15 und Gal. 4,6 an: «Denn ihr habt nicht empfan-
gen den Geist der Knechtschaft, so daBl ihr euch wiederum
fiirchten miifitet, sondern ihr habt empfangen den Geist, der
zum Sohn macht, in welchem wir schreien: Abba, Vater»;
«dafl ihr aber S6hne seid, (ist daran zu erkennen, dafl) Gott den
Geist seines Sohnes in unsre Herzen gesandt hat, der da
schreit: Abba, Vater.» ®

Aus der Romerbriefstelle geht hervor, daBl bei Paulus das
Beten nur von den Kindern Gottes vollzogen werden kann,
die das Pneuma und damit auch die Sohnschaft empfangen
haben. Sie, die Sthne sind, wenn und sofern sie vom Geist
Gottes getrieben werden, sie, die paradoxerweise die Sohn-
schaft in der ihnen selbst sichtbaren Tatséchlichkeit erst noch
erwarten, sie beten, sie «konneny beten.

Redet nun die Galaterbriefstelle auch vom christlichen Ge-
bet? Zwischen der Galater- und der Romerbriefstelle besteht
ein, wie uns scheint, nicht unwesentlicher Unterschied: der
Ausdruck, den Paulus an beiden Stellen fiir das Tun der
Christen, bzw. das Tun des Pneuma braucht, das noch der
Erklarung bediirftige Verb xpdZewv, wird an der Galaterbrief-
stelle mit dem Pneuma als Subjekt verbunden, wihrend an der
Romerbriefstelle die Gldubigen es sind, die das xpdZeiv voll-
ziehen. Was bedeutet dieser Unterschied? Versuchen wir zu-
nichst das griechische Wort in seinem Sinngehalt zu er-
fassen.

Im hellenistischen Griechisch wird mit xpdZewv das schrei-
ende Beschworen der Unterweltsgottheiten ausgedriickt. Es
handelt sich da um unartikulierte, lange und geheimnisvolle
Worte, um donua dvoparo wie sie Lucian in seiner Necyo-
mantia nennt. Etymologisch hingen xpdZeiv und «krichzen»
zusammen. * Es fragt sich darum, ob wir von dieser urspriing-

5 Die Uebersetzung: <weil ihr aber Sthne seid...» (Ziircher Bibel)
widerspricht der Tatsache, daff das Pneuma zum Sohn macht (Rom. 8, 15)
und nicht erst hintendrein gegeben wird.

8 Dies ist allerdings nur indirekt der Fall, wie ich einer brieflichen
AeulBerung von Prof. A. Debrunner (vom 27. 11. 1947) an Prof. K. L.



26 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsméglichkeit bei Paulus

lichen Wortbedeutung her bei Paulus an glossolalische Vor-
ginge zu denken haben. Nun ist aber einmal zu bedenken,
daBl Paulus gerade im Zungenredenkapitel 1. Kor. 14 ohne den
Begriff kpdzZev auskommt. Sodann darf nicht vergessen wer-
den, dal an beiden angefiihrten Stellen die Anrede «Abba,
Vatery auf eine klar formulierte oder wenigstens in verniinf-
tigen Worten gesprochene Rede, vielleicht sogar auf das Un-
ser Vater hinweist.? Beides macht wahrscheinlich, dafl wir
bei xpdZetv nicht unbedingt an glossolalische Vorginge zu
denken brauchen.

Sehr viel nédher liegt es, im Begriff kpdZewv die intensive Ge-
miitsbewegung des Belers ausgedriickt zu finden. Es handelte
sich dann nicht um ein gewohnheitsméfliges Plappern, nicht
um ein starres, zu bestimmter Zeit wiederholtes Hersagen von
bestimmten Formeln, sondern, vielleicht in Opposition zum
jiidisch verkehrten Gebet, um ein aus der Tiefe der Seelennot
herausgeborenes Schreien und Rufen, das der Schonheit, des
kunstvollen Aufbaus und des liturgischen Reizes entbehrt.
Wir denken hier an den letzten Schrei Jesu am Kreuz. ®

Man kann sich aber fragen, ob nicht noch an ein anderes
Moment zu denken ist. Wie W. Grundmann ° ausfiihrt, hat das
Wort vornehmlich einen proklamatorischen Sinn. Wir haben
dann nicht bloB an den Grad der seelischen Erregung des
Betenden zu denken, sondern vor allem an die Umgebung, die
in den Horbereich des xpdZewv gerit. Deutlich liegt dieser pro-
klamatorische Sinn des Begriffs an vier Stellen aus dem Jo-
hannes-Evangelium vor. * Das Wort driickt dann, mit Grund-

Schmidt entnehme: <Die beiden Worter sind nicht direkt wurzelgleich,
sondern nur auf dem Weg iiber allerlei Wérter, die mit kr- und schlieflen-
dem Guttural lautmalerisch ein Schreien bezeichnen, indirekt zu verbin-
den.» — Vgl. W.Grundmann, Art. kpdZw xtA., ThWBzNT, 3.Bd., 1938,
S. 898 fr.

7 Zwischen Paulus und dem Unser Vater steht die Tradition der Ur-
gemeinde. «Abbay lilt offen, ob «mein Vater» oder «unser Vater», ob
also das personliche Jesusgebet oder das Gebet der Christen gemeint ist.

8 Matth. 27, 50: kpdfag @wvi) ueydhy. Immerhin zeigt die Hinzufiigung
ouwvf) peydin, dal wenigstens von Matthius das Moment des Lauten und
Schrillen nicht im Begriff xpdZeiv liegt. Oder sollte es sich bei Qwvi) ueydhy
blof um eine Verstirkung des kpdZeiv handeln?

% QOp. cit., S. 903.

10 Joh.1,15; 7,28; 7,371.; 12,441



W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmaglichkeit bei Paulus 27

mann gesprochen, <jeweils eine in mancherlei Widersprechen
und Widerstreit hineingesprochene Botschaft ausy. Es geht
um feierliche Verkiindigung offenbar werdender Christusge-
heimnisse. Wir kéonnen und diirfen selbstverstindlich diesen
johanneischen Sprachgebrauch nicht unbesehen auf Paulus
iibertragen. Es fragt sich aber, ob nicht die beiden paulini-
schen Briefstellen besser von diesem proklamatorischen Sinn
des Begriffs aus verstanden werden kénnen.

- Wenn das Pneuma schreit: «Abba, Vatery, so ist dabei
der Beter als der Horer dieses Rufes vorgestellt. Bevor die
Beter ihr eigenes «Schreieny vollziehen kénnen, woriiber Pau-
lus im Romerbrief spricht, ist er mit seinen Mitbetern zusam-
men Horer eines ihn angehenden Rufes. Er darf als Horer
dabeisein, wie das Pneuma den Vater anruft. Es ist hierbei
nicht blof an die dulerliche Verkiindigung des Evangeliums
in der Gemeinde Jesu Christi zu denken, sondern an das
zusammen mit dem #dullerlichen Horen erfolgende innerliche
Hoéren und Aufnehmen der verkiindigten Botschaft: «Mit dem
Herzen wird geglaubt zur Gerechtigkeity (Rom. 10, 10), «wie
sollen sie aber glauben, wo sie nicht (dullerlich und inner-
lich!) vernommen haben?» (Roém. 10, 14), und zwar hier als
besonders wichtiges Stiick der Evangeliumsbotschaft: den
Geist zum Vater reden? * So ist die Gemeinde in allen ihren
Gliedern vor die fiir sie bestimmte geheimnisvolle Prokla-
mation des Vaternamens durch den Geist gerufen, bevor sie
in ihrem Gebet und in ihrem Bekenntnis ** Gott und der Welt
weiterzugeben hat, was sie empfangen durfte. Gebet des
Pneuma und Bekenntnis des Pneuma sind eins: indem das
Pneuma zum Vater betet, bekennt es sich vor der Gemeinde
zum Vater, und es vernimmt darum die Gemeinde, die das
Pneuma empfangen hat, dall Gott auch fiir sie Vater ist. Die
nichste Umgebung, die zum Ho6rerkreis des priméren pneu-

11 Paulus scheint hier auf denselben geheimnisvollen Vorgang hin-
deuten zu wollen, der im Zeugnis des Jakobus-Briefes mit der Wendung
der Annahme des eingepflanzten Wortes (Jak.1,21) ausgedriickt ist.
Nichts 1ift auf eine Gebetsdullerung schlieflen (s. das zweimalige
¢tanéoteev V. 4.6 und V.7 mit seinem woTe).

12 Bekenntnis der Gemeinde und Gebet der Gemeinde sind bei Paulus
einander zugeordnet, da sie beide aus demselben Wurzelgrund des Pneuma
herkommen (vgl. 1. Kor. 12, 3).



28 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmdoglichkeit bei Paulus

matischen Betens gehort, ist mit Gott zusammen die Ekklesia
Gottes. Solche Doxa wird der Ekklesia zuteil, daBl sie in den
Horbereich des lebendigen Gottes hinaufgehoben ist: Gott hat
seiner Ekklesia mit dem erhdhten Christus zusammen «Sitz
gegeben in der Himmelswelt durch Christus Jesusy (Eph. 2, 6).

Dal Gott Vater ist, wullte auch das Spéatjudentum. ** Jesus
brauchte das alltigliche Abba als Gottesbezeichnung anstelle
des sakralen Abi.** Das ist das Neue. Dall der Vater, der im
Himmel ist, der Vater seiner ihm vertrauenden Familie und
als solcher nahe ist, dall die Niéhe dieses Vaters durch den
betenden und fiirbittenden Jesus in aktueller Lebendigkeit er-
halten wird, das ist das Neue, das Jesus bringt. Dieses Neue
ist aber bei Paulus nicht zu einer willbaren Theorie gewor-
den, sondern zu einer dem Pneuma vorbehaltenen, durch Of-
fenbarung kundwerdenden Wahrheit. Der Name des Vaters und
damit der Vater im Himmel selbst steht nach Paulus nicht dem
christlichen Menschen, sondern dem go6ttlichen Pneuma zur
Verfiigung. Nach Paulus ist es der Dienst des Pneuma, diesen
Namen den Christen zum Bekenntnis- und Gebetsgebrauch
leihweise zu iibergeben. Hierin zeigt sich die «Liebe des
Pneumay (Rom. 15, 30).

In Bestiitigung dieses Sachverhaltes lesen wir Rom. 8, 16: «Der Geist
selbst hezeugt unsrem Geiste, dal wir Kinder Gottes sind.» War der
Inhalt der Botschaft an der Galaterbriefstelle die nahe Vaterschaft Gottes,
so ist es an der Romerbriefstelle die Gotteskindschaft der Gliubigen.
Werden die menschlichen Mitempfinger der Botschaft im Galaterbrief
<unsere Herzeny genannt, so an der Romerbriefstelle «unser Geisty. Wie

1 Vgl Sir. 23,1: «Herr, Vater, Beherrscher meines Lebens», Mischna
Sota 9,15: «Rabbi Eliezer sagte: auf wen sollen wir uns stiitzen? auf
unsern Vater, der im Himmel ist.» — Wenn australische Victoriastimme
und die afrikanischen Benga zu einem «Vatery rufen, so scheint hier der
Reflex eines irdischen Sozialverhiltnisses vorzuliegen, eine Projektion
an den Himmel ohne reales Gegeniiber.

11 Ueber das Beten Jesu nur soviel: wenn Jesus in seinem Beten die
schlichte Anrede mdtep braucht (Matth. 11, 25; 26, 39.42 (? vgl. aber Mark.
14, 36); Luk.22,42; 23, 34.46; Joh.17,1.5; s.aber Anm.7), so liegt darin
wohl der Gedanke, dafll er fiir sich und die «Seinen» (Joh.17,9) den Vater
anruft. Er ist also gerade im Johannes-Evangelium auch der Paraklet, der
auf den <andern» Parakleten hinweist. Dann haben doch wohl das Johan-
nes-Evangelium und der 1. Johannes-Brief denselben Verfasser (vgl. Joh. 14,
16.26 mit 1. Joh. 2, 1).



W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmoglichkeit bei Paulus 29

«unsere Herzen», so meint auch «unser Geist» das menschliche Ich unter
dem besonderen Gesichtspunkt eines mithérenden und mit aufnehmenden
Ich. 16

Wird nun so die Gemeinde in allen ihren Gliedern durch
das Pneuma und dessen Schreien Mithorerin des Vaterna-
mens, so vollzieht sie selber von da aus ihr eigenes Schreien:
«...in welchem wir schreien: Abba, Vaters> (Rom. &, 15). Hat
sich das Pneuma in seinem Schreien Gott und die Gemeinde
als Umgebung seines Rufens erkoren, so sieht sich die Ge-
meinde als inspirierte Grofle in die Lage versetzt, mit Gott
und mit der Pluralitit ihrer einzelnen Beter als Umgebung
ihres Schreiens zu rechnen. Das «Schreieny der Glaubigen ist
somit die Antwort auf die mitvernommene Kunde vom Vater.
Bekenntnis im Geist und Gebet im Geist diirften sich nach
Paulus darin und dadurch unterscheiden, dall beim Bekennt-
nis im Geist vornehmlich an Gott und Welt, beim Gebet im
Geist vornehmlich an Gott und die Gemeinde als Hérbereich
der menschlichen Rede zu denken ist.

Was ist aber nun damit iiber den Menschen und dessen Ge-
betsmoglichkeit ausgesagt? Eroffnet das Pneuma dem Men-
schen die Gebetsmoglichkeit, so mull daraus gefolgert werden,
daB dem Menschen als solchem, abgesehen vom Pneuma
Christi, keine Gebetsmoglichkeit eignet. Denn wie soll der
Mensch aus Eigenem wirklich den anrufen kénnen, der der
Vater ist, wenn er nicht das Pneuma zuvor den Vaternamen
hat aussprechen héren?

Aber auch was den Gebetsinhalt betrifft, gerit der Mensch
nach Paulus in eine Ratlosigkeit hinein. Paulus spricht sich
selber dariiber aus: «Der Geist nimmt sich unsrer Schwach-
heit an; denn wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie man
beten mul}, vielmehr gerade der Geist tritt bittend ein
(legt Fiirsprache ein) mit unaussprechlichen Seufzerny (Rom.
8, 26).

Die Situation auch des christlichen Menschen beim Beten be-
schreibt Paulus mit dem Begriff der dodévein. dodéver meint
bei Paulus keine entwicklungsfihige, steigerungsfihige
Grofle (etwa im Sinn von: das Schwache mufl gestirkt wer-

15 Vgl. Zaub. pap. 12,327 (W. Bauer, Gr.-D. WBzNT, 3. Aufl, 1937,
Sp. 1127 s. v. mvedpa): frododn pov 6 wveduo UTo TvelpaTog odpavod,



30 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmdéglichkeit bei Paulus

den), sondern es handelt sich da um den Schauplatz fiir die
dUvaug deol, zu der sie im Gegensatz steht. ** Die dodéveia ge-
hort zur Sarx. Beim Beten zeigt sich die menschliche dodéveaa
darin, daf der Mensch nicht weill, was er beten goll, «wie
sich’s gebiihrt>. Hinter dem biblischen bdei steht keine unper-
sonliche Anangke und keine logische Notwendigkeit, sondern
der freie, nur an sich selber gebundene Wille Gottes, der un-
gehindert durch entgegenstehende Méchte dem in Aussicht ge-
nommenen eschatologischen Ziel zuschreitet. E. Gaugler sieht ¥7
die menschliche dodéveia beim Beten darin, dafl die Christen
nicht Einblick haben in den ihnen immer wieder verborgenen
Willen Gottes.

Beachten wir in diesem Zusammenhang Rom. 1, 10: Paulus
gedenkt der romischen Christen allezeit in seinen Gebeten, ob
es ihm vielleicht endlich einmal nach Gottes Willen gelingen
mochte, zu ihnen zu kommen. *®

Dessenungeachtet gibt es von der Christusoffenbarung her
nach Paulus eine Erkenntnis des Willens Gottes im Blick auf
den christlichen Wandel. Denn der christliche Wandel soll
sich durch menschliches «Priifeny hindurch entsprechend dem
offenbar werdenden Willen Gottes vollziehen. Nach Act. 22,
14 ist es geradezu entscheidende Lebensbestimmung des Apo-
stels Paulus, «den Willen Gottes zu erkenneny. Paulus ruft
zu dieser Erkenntnis- und Priifungsarbeit Rom. 12, 2 die Ge-
meinde zu Rom auf.

Da aber diese Erkenntnis nicht vom Menschen her gewon-
nen werden kann, darum bitiet Paulus Gott darum, daf die
Kolosser mit der Erkenntnis des Willens Gottes erfiillt wer-
den (Kol. 1, 9). Die Erkenntnis des gottlichen Willens ist Gabe
und Aufgabe zugleich. Was Gottes Wille ist auf Erden, d. h.
was der Mensch im Gehorsam zu Gott tun soll, was er also
beten soll, das ist dem Menschen, dem Christen, dem Beter in
ganz bestimmtem Sinne entnommen, das mufl ihm in ganz be-

16 2. Kor.12,9; vgl. 1. Kor.15,43; 2. Kor. 13, 4.

17 E. Gaugler, Der Brief an die Rémer, 1. Teil, in: Prophezei, Schweiz.
Bibelwerk fiir die Gemeinde, 1945, S. 317.

18 Das durch mwg verstirkte el driickt (Bl.-D., 7. Aufl., 1943, § 375) die
menschliche Erwartung aus bei der Gebetshandlung, die an den dem
Paulus verborgenen Willen Gottes anstolt.



W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmdglichkeit bei Paulus 31

stimmtem Sinne zugesprochen werden. Nicht nur den Vater-
namen, sondern auch den rechten Gebetsinhalt kann der
Mensch sich nicht selber nehmen. Der Mensch kann nicht aus
den Tiefen seiner Seele das herausholen, was «gottgemily ist.
Er kann nur im Bekenntnis seiner Gebetsastheneia im Heili-
gen Geist um den Heiligen Geist schreien. ** Er ist angewiesen
darauf, dall seine godéveia im Beten durch das Werk des Hei-
ligen Geistes iiberwunden wird.

Wie hilft das Pneuma dem schreienden Menschen? cuvovt-
AouBdveodai mivi bedeutet: «jemandem beisteheny. Der, dem man
beisteht, ist in irgendeinem Sinne td@tig zu denken. Der in der
dodévern. stehende Mensch iibt das Werk des Gebetes. Er kann
es nur iiben, weil das Pneuma ihm beisteht. Wie charakteri-
siert sich dieser Beistand des Prneuma?

Paulus redet von den «unaussprechlichen Seufzern>. Was
ist darunter zu verstehen? Haben wir hier, wie Ausleger an-
nehmen, einen Zusammenhang zu sehen mit der Glossolalie,
so dall dann die «unaussprechlichen Seufzery die unverstind-
lichen Worte der Betenden ausdriicken sollen, die des Nus
bar sind? Nun ist aber zu beachten, dafl im Kontext noch
zweimal vom Seufzen gesprochen wird: «Die ganze Schépfung
seufzt mity (V.22), «und wir selbst, die wir die Erstlings-
frucht des Geistes haben, auch wir seufzen bei uns selbst»
(V. 28). Die Schopfung und die Christen als ihr exponiertester
und mit zeugniskriftiger Verantwortung beladener Teil «seuf-
zeny. Und nun erfahren wir durch die <«unaussprechlichen
Seufzery, dafl auch das Pneuma selber am Seufzen der Welt
Anteil nimmt. Das Pneuma erscheint hier gleichsam als der
Vorsinger des ganzen kosmischen Seufzechors. Das Pneuma

1% Die altkirchliche Bitte «Veni Creator Spiritus» ist von Paulus aus
dann sinnvoll, wenn sie verstanden wird als Bitte der mit der Gabe des
Pneuma Beschenkten an den mit der Gabe identischen Herrn der Gabe:
die Beschenkten bitten den Herrengeist um sein vermehrtes Geben. Die
Geistbitte des Unser Vaters mit dem Ziel der Herzensreinigung zeigt,
dall gerade die Christen das Kommen des Geistes als eines schépferischen
Geistes erwartet haben (vgl.Luk.11,2 min. 700. 162 mit Luk. 11,13 und
Ps. 51,12 1.; s. dazu auch meinen Aufsatz im Kirchenblatt f. d. ref. Schweiz,
101. Jhrg., 1945, S.23{., ¢,Dein Reich komme!’ oder ,Zu uns komme dein
Reich!’?>).



32 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsméglichkeit bei Paulus

geht hier in ganz bestimmter Weise ein in das Elend, in die
Heimatlosigkeit der Welt. Es «schreity. Ist es wohl zu ge-
wagt, von einer «Kenosey» des Pneuma zu reden?

Dabei ist dieses Seufzen eschatologisch geladen. Das Seufzen
und Stohnen schliefft nicht ein wehleidiges Sich-Abfinden mit
der Welt in sich, es ist vielmehr nur vom Wissen um und von
der Sehnsucht nach der <KErlésung des Leibes» her moglich.
Seufzt das Pneuma, so ruft es selber nach der kommenden Er-
l6sungszeit, wie auch die Christen, ja die ganze Schopfung
sich nach ihr sehnt. Wie das Pneuma fiir die Christen escha-
tologische Gabe ist und darum auch «Krstlingsgabey (Rom.
8,23), «Anzahlungy (2. Kor.1,22) heilit, so ist das Pneuma
fiir sich selber schon ins Eschaton gestellt und nach ihm aus-
gerichtet.

Wir konnen hier noch auf Roém.8,6 verweisen: «das Sinnen des
Geistes ist Leben und Friede». elphvn und Zw? sind, mit W. Foerster zu
reden 2°, ¢Existenzweisen, die als solche eschatologisch offenbar werden
sollen». eiprjyn erinnert an das durchaus eschatologisch zu verstehende
hebr. $alom, und Zw® ist nicht nur «die gegenwiirtige geschichtliche Wirk-
lichkeit des Glaubendeny (R.Bultmann), sondern, gerade in Rom. 8, Hoff-
nungsgut. Damit ist gesagt, dall das Pneuma selber nach dem KEschaton
¢sinnt» oder «strebty. Von «Strebeny zu «Seufzeny ist kein grofer Schritt,
und dieser Schritt ist leicht begreiflich, da die xtioig infolge ihres Nichtig-
keitscharakters das Streben zum Seufzen werden 14i0(t.

Wenn nun diese Seufzer «unaussprechlich» heillen, so be-
deutet das, dal} sie vom Menschen nicht nachgesprochen wer-
den konnen, wie auch die von Paulus in der Verziickung ge-
horten Worte (2. Kor.12,4) Worte sind, die «kein Mensch
nachsprechen darfy. Wahrscheinlich durch eine «Offenbarung
des Geistes» (1. Kor. 12, 7) weill Paulus wohl, daf3 das Pneuma
seufzt, weill aber zugleich nicht, was der Inhalt dieses pneu-
matischen Erlosungsschreiens ist. Denn ¢«was das Sinnen des
Geistes isty, das weill nicht der Mensch, auch nicht der Christ,
sondern «der, der die Herzen erforschty (Rém. 8, 27). Wieviel
von dem Sinnen und Seufzen des Pneuma dem Paulus offen-

20 Art. elphvn xtA., ThWBzNT, 2.Bd., 1935, S.412,28f. — Rom.8,5
sinnen diejenigen, die des Geistes sind, dem nach, was des Geistes ist.
Sie konnen das darum tun, weil das Pneuma selber schon nach V.6 in
diesem seinem eigenen Wesen entsprechenden Sinnen begriffen ist. Zwi-
schen Rom. 8,5 und 8,6 besteht ein idhnliches Verhiltnis wie zwischen
Rom. 8,15 und Gal, 4, 6.



W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmdglichkeit bei Paulus 33

bar werden soll, das liegt im Ermessen dessen, der «die Her-
zen erforschty und «stiickweise» (1. Kor.13,9) zu erkennen
gibt. Darum bekennt Paulus auch: «Wir haben den Geist aus
Gott empfangen, dafl wir zu erfahren bekommen, was uns von
Gott geschenkt worden isty» (1.Kor.2,12). Erkenntnis des
pneumatischen Tuns zeigt einerseits auf die solche Erkennt-
nis ermoglichende Gabe, aber auch auf die Grenze solcher
Gabe hin. Den Pneumatikern wird nicht alles geschenkt. Und
das, was ihnen nicht geschenkt wird, ist der konkrete Inhalt
der «unaussprechlichen Seufzer».

Erkennt Paulus aber auch nicht den Inhalt der Seufzer, so
weill er doch, daBl das Beistandswerk des Pneuma einen ganz
bestimmten soteriologischen Charakter trigt. Darum spricht
er vom vmepevtuydvelyv des Pneuma. Das Wort, das im Neuen
Testament sonst nirgends mehr vorkommt, spiter aber bei
Clemens von Alexandrien nachzuweisen ist ?*, bedeutet: «I'iir-
sprache einlegen bei jemandem fiir jemandeny. Der Zusam-
menhang deckt auf, was gemeint ist: das Pneuma legt Fiir-
sprache ein bei Gott fiir den Menschen, dessen Gebet nicht
erhorungskraftig ist. Das Pneuma hilft dem Beter nicht direkt,
sondern indirekt. Es floBt nicht die rechten Worte ein, so daf}
aus dem schlechten Gebet ein rechtes Gebet wiirde, sondern
tritt fiirbittend ein fiir die Erhérung der unrechten Worte.
Was Rom. 8,34 von Christus ausgesagt ist: é&vruyxdver Umép
fiudv *2, das wird hier vom Pneuma Christi gesagt. Es findet
kein «influxus spiritualis» statt und keine «oratio infusa».

2 Pad. 1, 6,47, 4 p. 118,21 £ Stihlin.

22 Wer das vmepevruyxdver in V.26 mit dem évruyydver omép &ylwv in
V.27 vergleicht, der merkt, dal zwischen Kompositum und Bikompositum
kein sachlicher Unterschied vorliegt. Umép- in Umepevruyxdvewv bedeutet
<zugunsteny (Prof. A. Debrunner brieflich, s.0. Anm. 6). Vgl. K. L. Schmidt,
Das Pneuma Hagion... (s. 0. Anm. 4), S.206: <Das... Rom. 8, 26 vorkom-
mende und im Alten Testament verankerte Wort (ouv)dvtilauBdveoda hat
im selben Vers gleich hinter sich wiederum ein Bicompositum, das un-
gefihr dieselbe Bedeutung hat: Omepevruyxdvew, ,eintreten fiir..., ,Fiir-
sprache einlegen fiir.... Vielleicht enthilt die Préposition Ymép eine ge-
wisse superlativische Fassung, wie Luther es gewollt hat, wenn er iiber-
setzt: ,vertritt uns aufs beste’. Hiufiger ist das Compositum évruyydveirv
in derselben Bedeutung. Dieser juristisch gefdrbte Ausdruck wird dann
im selben 8. Kapitel des Romerbriefes auf Christus angewendet, von dem
es Rom. 8, 34 heifit: ,der auch fiir uns eintritt’.»



34 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmaoglichkeit bei Paulus

Dadurch, dal das Pneuma fiirbittend schreit und also eintritt
fiir die betenden Menschen, hilft es dem in und mit seinem
Beten sonst verlorenen Menschen. Darin besteht die «Unter-
stiitzungy (Phil. 1,19) des Geistes Jesu Christi. Und so wird
die dodévaa des Menschen beim Beten iiberwunden.

Damit aber harrt noch eine andere Frage der Beantwor-
tung: wie verhalten sich des néiheren das gottliche Pneuma
und der menschliche Nus im betenden Menschen?

1. Kor. 14, 14 f. redet Paulus vom <«Beten mit der Zunge»,
vom <«Beten mit dem Geisty, vom «Beten mit dem Verstand».
Wie sind diese drei Bestimmungen gegeneinander abzugren-
zen? Die Zungenrede ist ein ganz bestimmtes Gebet, bei dem
der menschliche Nus ausgeschaltet ist. Das «Beten mit der
Zungey ist in bestimmtem Sinn ein «Beten mit dem Geistey,
und wir miissen dieses ekstatische Beten zunéchst dem «Beten
mit dem Verstand» gegeniiberstellen. Mit dieser Gegeniiberstel-
lung ist aber nicht alles gesagt. Ausschaltung des Nus bedeutet
nicht Ausschaltung des betenden Ich. Es handelt sich gerade
beim Zungengebet nicht um ein Aufgehen des ekstatischen
Menschen in der Gottheit. Denn V.28 werden im glossolali-
schen Geschehen Goit und das Ich unterschieden: wer keinen
Deuter seiner glossolalischen Rede findet, der halte sein Still-
gebet «sich selbst und Gotty. Sodann ist auf die schwer deut-
bare Wendung 76 mvedud pov V.14 hinzuweisen. Das Pneuma
und der von der Gebetsekstase ergriffene Mengch sind hier
¢in actu ecstasis» ineins geschaut. Es ist unmdéglich, in diesem
Ausdruck das gottliche Pneuma, den Anteil des Menschen an
diesem gottlichen Pneuma und das menschliche Pneuma von-
einander abzugrenzen und unterscheiden zu wollen. Die en-
thusiastisch eschatologische Grundstimmung, aus der heraus
das Zungenreden allein verstindlich wird, hat hier die pneu-
matische Bezogenheit von Pneuma und betendem Menschen
so eng gestaltet, dal sie zu einer phénomenologisch-existen-
tiellen Ununterscheidbarkeit fiihren mulfite.

Dem gegeniiber bezeichnet Paulus das nichtekstatische
Beten als ¢«Beten mit dem Verstand». Nun ist gerade das «Ge-
bet mit dem Verstandy in gewissem Sinn ein Gebet <«im
Geistey. Wir diirfen das pneumatische Gebet nicht im ekstati-
schen Gebet aufgehen lassen. Das Schwergewicht beim Gebet



W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmdglichkeit bei Paulus 35

mit dem Verstand liegt allerdings nicht so sehr auf dem, was
das Pneuma im Menschen wirkt (in der glossolalischen Rede),
als vielmehr auf dem, was das Pneuma fiir den Menschen tut
(das seufzende, schreiende Eintreten beim Vater).

Welches ist aber nun die Funktion des Nus im betenden
Menschen? Der Nus, den wir als das seelische Ich des Men-
schen, nidher: als das Organ des Denkens und Wollens ** be-
zeichnen konnen, unterliegt einer stindigen Erneuerung und
Umgestaltung (Roém. 12, 2). Die Triger des Nus gehéren ja
bereits dem kommenden Aeon an. Von diesem kommenden
Aeon aus erfafit die Erneuerung den ganzen Menschen und
also auch dessen Nus. Ist das Pneuma der eigentliche Erneue-
rer auch des Nus *, so besteht die Erneuerung des Nus darin,
dafl das menschliche Ich des pneumatischen Gebetszugangs zu
Gott bewullt und der eigenen Unfdhigkeit und Unwiirdigkeit
zum Beten innewird. Gerade der erneuerte Nus spricht: «Wir
wissen nicht, was wir beten sollen, wie sich’s gebiihrt.s Dieses
Bekenntnis bedeutet aber fiir den Nus nicht eine Dispensation
vom Beten. Vielmehr wird er sich im Glauben an das eintre-
tende Werk des Pneuma der Prifungsarbeit unterziehen, was
der gute und wohlgefillige und vollkommene Wille Gottes sei,
was also als rechies Gebetsanliegen Gott vorgelegt werden
soll und darf. Die Gebetswiinsche und Fiirbitten, wie sie an
vielen paulinischen Briefstellen begegnen, zeigen deutlich,
daBl beim paulinischen Beten diese Priifungsaufgabe des Nus
voraufgegangen ist. Denn tiiberall da wird ersichtlich, wie das
paulinische Gebet das Bestreben verrédt, dem Willen Gottes
inhaltlich konform zu werden. *®

Die Funktion des Nus ist also dreifacher Art: er weill um
den Gebetszugang zu Gott, er weill nicht, was er beten soll,
er strebt darnach, zu wissen, was er beten soll. Die reale Kon-
formitit des menschlichen Strebens und Wollens mit dem gétt-

2 S0 W.G. Kiimmel, Romer 7 und die Bekehrung des Paulus, Unter-
suchungen zum NT, 17. ., 1929, S.26.

22 J Behm, Art. dvaxaivwoig, ThWBzNT, 3.Bd., 1938, S.455,21f.

% Auch des Paulus personliche Bitten um ein Zusammentreffen mit
den Christen zu Thessalonich und zu Rom (1.Thess.3,11; Rom.1,10)
stehen im Dienste der grofien Christussache (vgl.vor allem & vudg Phil.
1,24), um deren Fortgang in der weiten Welt Paulus besorgt ist. Vgl
ferner 2. Thess. 1, 111.; 2,16 f.; 2. Kor.13,6; Rom.10,1; Kol.1,91f.; 4, 2 1.

3#



36 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsméglichkeit bei Paulus

lichen Willen, die Erfiillung der dritten Bitte des Unser Vaters
wird aber nicht durch diese menschliche Bemiihung des Beters
erreicht, auch nicht durch die F'iille der geschenkten Krkennt-
nisgabe, sondern durch das fiir den Menschen eintretende
Werk des rufenden Pneuma. Und dieses Werk des Pneuma
ist es, das dem Beter die Moglichkeit und den Mut verschafft,
in allem und jedem zu Gott zu kommen und <zu jeder Zeit im
Geiste zu beten» (Eph. 6, 18).

Wir kénnen aber nicht vom Pneuma reden, ohne von Chri-
stus zu reden. Zwischen dem Kyrios und dem Pneuma bestehen
allerniichste Beziehungen: «Der Herr ist der Geisty (2. Kor.
3,17). Wie das Pneuma eintritt, so tut das der erhéhte Herr
(R6m. 8, 34). Wie das Pneuma schreit, so tat das der Kyrios
in seiner Erniedrigung.®®* Wie das Pneuma mitseufzt mit der
ganzen Kreatur, so nahm der Gottgleiche Sklavengestalt an
(Phil. 2,7). Und gerade das Beten vollzog sich, wenn wir an
die Bedeutung des regierenden «Christus praesens» in den
Gemeindeversammlungen denken und an die urchristlichen
Mahlfeiern mit der erbetenen Gegenwart des Erhohten ¥, «in
Jesus Christus», indem es «im Geiste» geschah. Und ebenso
wie das Pneuma nicht ohne Christus zu denken ist, ebenso
Christus nicht ohne den Vater. 1. Kor. 1, 2 werden die Christen
hin und her in den Gemeinden beschrieben als émkoaloduevor o
dvopa 100 kupiou fuwy Ingod Xprotod ¢v mavti tomw. Man kann sich
fragen, ob es sich hier um ein Bekenntnis zu Jesus Christus
(P. Christ), um eine direkte Anrede an ihn (A. Juncker) oder
um eine Anrufung Gottes unter Miteinbeziehung Jesu Christi
(v. d. Goltz) handle. émxahéopor ist ein juristischer «terminus
technicus», entsprechend dem lateinischen <«provocare ad»:
¢sich auf jemanden berufen». Es liegt wohl die Vorstellung
zugrunde, daB die Gemeinde in ihrem Gebet sich bei Gott auf
Jesus Christus beruft und bei diesem Anlafl den Namen des
erhohten Kyrios ausspricht, daBl sie also zu Gott, dem Vater
Jesu Christi, betet, aber nur noch unter Berufung auf Jesus
Christus, den sie «in actu orationisy gegenwirtig glaubt, zu
Gott beten kann. Von da aus versteht man dann auch die

% Matth. 27, 50; Hebr. 5, 7: uetd xpavyfg toxvpds.
?7 Vgl. O. Cullmann, Urchristentum und Gottesdienst, Abhandlungen
zur Theologie des AT und NT, 1944.



W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmdéglichkeit bei Paulus 87

Wendung: «Gnade und Friede sei mit euch von Gott unsrem
Vater und dem Herrn Jesus Christusy (z. B. 1. Kor. 1, 3). Es ist
klar, daBl aus dem bekenntnishaften Aussprechen des Namens
Jesus Christus sehr leicht das Gebet zum Kyrios werden
konnte, wenn nicht das Bekenntnis zum Kyrios seinerseits
der Niederschlag des friih geiibten Kyriosgebetes gewesen ist. ®
Auch Paulus betete zum Kyrios, unter dem wir 2. Kor. 12,8
niemand anders als den erhdhten Christus verstehen kénnen. *
Jedenfalls zeigen alle diese Ueberlegungen, dafl wir gerade
vom Paulus-Gebet aus in beinah trinitarische Zusammenhdnge
vorstoflen. Einleuchtend ist es dabei, dall spétere theologische
Arbeit sehr bald von da aus zu trinitarischen Gedankengiingen
kommen konnte als einer durchaus legitimen Entfaltung des
urchristlichen Zeugnisses.

Es bleibt uns noch iibrig, die nun so gewonnenen Resultate
dem Hellenismus gegentiber in doppelter Weise abzugrenzen.
Liegt fiir die mystisch gerichtete I'rémmigkeit des Hellenismus

2 Wir denken etwa an das «Maranatha» (1.Kor.16,22); vgl. auch
F. Barth, Die Anrufung Jesu in der christlichen Gemeinde, 1904.

20 Man hat schon die schematische Behauptung aufgestellt, dall Paulus
im individuellen Gebet Christus anrufe, wihrend er, wie die Briefein-
ginge zeigen sollen, in den fiir die Gemeinde bestimmten Gebeten und
Gebetswiingchen zu Gott, dem Vater Jesu Christi, rufe und rufen lasse.
Gerade 2. Kor. 12, 8 ist nicht ein blof individuelles Gebet, da es als solches
dennoch missionarische Relevanz hat. Paulus bittet den Kyrios darum, dafl
der «Satansengel» von ihm ablasse. Wenn Paulus 1. Thess. 2, 18 den Satan
selber als den groBlen Verhinderer seiner Reise nach Thessalonich ansieht
— der Satan wiire dann der eigentliche Gegenspieler des Pneuma, das in der
Sicht der Aecta dem Paulus die Reiseroute in Kleinasien vorschreibt (Act.
16,7) —, =0 liegt die Vermutung nahe, dall Paulus von seiner Krankheit
darum frei werden wollte, damit er unbehinderter seiner Arbeit fiir das
FEvangelium obliegen kénnte. Ihm, der Tag und Nacht seines Ermahnungs-
dienstes wartet (Act. 20, 31), kann es nicht in den Sinn kommen, blofl um
rein persénlicher korperlicher Erleichterungen willen die Befreiungs-
bitte seinem erhdhten Herrn vorzulegen. So dient das individuelle spontane
Gebet des Apostels dem missionarischen Geschehen. Dabei-ist der Wille
Gottes, der dem Paulus «in actu orationisy unbekannt war, durch Offen-
barung des Herrn erkennbar geworden: Paulus soll in der Niedrigkeit
seiner Sarx den Sieg Christi verkiinden und in dieser Belastung der
Anstrengung seines missionarischen Tuns obliegen. Paulus weifl von nun
an unter den Faustschligen des Satansengels sich seines Herrn zu freuen
(Phil. ).



38 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmaoglichkeit bei Paulus

das Gebetsideal im groflen Verstummen und Schweigen vor
der Gottheit, im «Sich-einwérts-neigen in den Grund der Seele
zu der Gegenwart Gottesy, wie es I. Heiler einmal formuliert,
wird also darum und so das Gebet in seiner Substanz aufge-
16st, so zeigt sich die jiidische Komponente in der christlichen
Existenz des Apostels darin, dafl fiir ihn das Beten trotz der
Mahnung: «Betet ohne Unterlaf!» (1. Thess.5,16b) ein je
und je geiibtes Werk ist, das allerdings durch das ganz andere
Werk des Pneuma ermdéglicht, aber in keiner Weise bagatelli-
siert oder aufgehoben wird. Paulus bittet die Korinther, mit
ihm zusammenzuarbeiten im Werk des Betens (2. Kor. 1, 11).
Des Epaphras Gebetskampf fiir die Kolosser nennt Paulus eine
«<miihsame Arbeity (Kol. 4, 13, s. V.12). Es ist allerdings nicht
die krampfhafte unerloste Arbeit des werkgerechten Juden
mehr, sondern der xémog (1. Thess. 3,5) des Kampfers, der, an
den Triumphwagen des Christus gespannt, nun einfach durch
nichts mehr unterzukriegen ist, sondern trotz aller Bedring-
nis und Not im Aeon der Erhéorlichkeit (2. Kor.6,2) lebt,
krichzt und jubelt, nur nicht unheilig schweigt. Denn Paulus
gehort zu den Kindern Gottes, deren Mund weit gedffnet ist
nicht nur gegen die Korinther (2. Kor.6,11), sondern auch
im Preisgebet zu Gott hin (Rom. 15, 6).

Dazu kommt eine andere Abgrenzung. Der hellenistische
Beter einfachen Gemiites, dem die transzendente Welt noch
ernst zu nehmende Realitit bedeutet, lebt in bestéindiger Un-
sicherheit, ob er alle Gottheiten aufgezihlt habe. Die Gottheit
ist ihm der groBe Unsicherheitsfaktor. Darum hiuft er die
Epitheta und redet schliefilich vom 8eo¢ mohubvunog *°, um da-
durch die Gottheit sich und seinen Wiinschen dienstbar zu
machen und so iiber den Unsicherheitsfaktor hinwegzukom-
men. Bei Paulus aber ist nicht Gott, sondern zunichst der
Beter der Unsicherheitsfaktor. Nicht der deog mohudvupog, son-
dern der Gott als der Vater év T évéuat ’Incod Xpiotod wird
vom Apostel angerufen. Der Beter, der diesem Gott gegen-
iibersteht, kommt in eine Gebetskrisis hinein: er weill nicht,
was er beten soll. Diese Krisis wird, wie wir gesehen haben,
durch das Werk des Geistes iiberwunden. Nun gibt es aller-

30 Siehe G.Harder, op. cit., S. 138 ff.



W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsméglichkeit bei Paulus 39

dings auch in gewissen Schichien des Hellenismus eine Auf-
fassung, wonach der Mensch infolge der Transzendenz Gottes
nicht imstande ist, so zu beten, wie sich’s gebiihrt, es sei denn,
das richtige Lob Gottes werde dem Frommen von der Gottheit
selber geschenkt. Diesen Sachverhalt hat G. H. Boobyer in sei-
ner Heidelberger Dissertation 1929 unter dem Titel ¢, Thanks-
giving’ and ,the Glory of God’ in Pauly herausgearbeitet. Der
Verfasser spricht da von einer «God-causedy edxopioria. Nicht
klar wird aber aus der Arbeit, worin nun eigentlich der Unter-
schied besteht zwischen dem, was wir paulinisches Gebet «kard
Yebév nennen, und dem, was wir im Hellenismus ein Gebet xata
9e6v nennen konnten. Stellen aus dem 2. Korintherbrief kénn-
ten die Meinung entstehen lassen, dafl Paulus gerade wie im
Hellenismus den Beter als einen Kanal betrachte, durch den die
geschenkte evyapiorio hindurchgeht, um zur Vermehrung der
Doxa Gottes an ihren gottlichen Ursprungsort zu gelangen.
Man miillte dann von einer christianisierten Emanation spre-
chen. So horen wir Paulus sagen, dall «die sich mehrende
Gnade durch die gréflere Zahl der Erretteten die Danksagung
oder das Lob iiberstromen lasse zur Doxa Gottes» (2. Kor. 4,
15). Oder es bewirkt die Kollekte fiir die Jerusalemer Christen
Dank in den Beschenkten; dieser Dank kommt aber gleich-
falls wieder, da er Lichtgabe Gottes ist, Gott und der Vermeh-
rung seiner Doxa zugute (2.Kor.9,12). In &dhnlicher Weise
wire dann auch 2. Kor. 1,11 zu verstehen: der Dank aus dem
Munde vieler geschieht zur Vermehrung des Lobpreises.
Aber nun darf Paulus nicht einfach als Spezialfall helleni-
stischer Frommigkeit aufgefalit werden, so starke Beriihrungs-
punkte hier auch genannt werden koénnen und miissen. Bei
Paulus, das ist nun mit ein Ergebnis unserer Untersuchung,
ist der Beter nicht einfach Durchgangsstation gottlicher
Krifte. So sehr durch die Gewalt des gottlichen Pneuma das
Ich bei Paulus fast zu verschwinden droht — «nun aber lebe
nicht mehr ich, vielmehr lebt Christus in mir» (Gal. 2,20 a)
—, so0 ist doch der christliche Mensch Paulus nun erst recht
da als der Glaubende und als der in diesem Glauben Betende.
Wir konnten mit Paulus selbst fortfahren: «Was ich aber jetzt
lebe im Fleisch, das lebe ich im Glauben an den Sohn Gottes,
der mich geliebt und sich fiir mich dahingegeben hat» (Gal. 2,



40 H.van Oyen, Kulturarbeit und Weltende

20 b). Das Beten des Pneuma streicht den Menschen in seinem
Beten nicht durch, erniedrigt ihn auch nicht zu einem blofien
Kanal, sondern erhoht ihn zur Wiirde des verantwortlichen
Beters, der durch das eintretende Werk des Pneuma gerecht-
fertigt ist.

Glarus. Werner Bieder.

Kulturarbeit und Weltende.

Ein religionsphilosophischer Versuch.

Die reiche Differenzierung der Wissenschaften, die die
Kultur der letzten anderthalb Jahrhunderte zu einem &ulerst
komplizierten Organismus gestaltet hat, ruft unwillkiirlich
das Bild herauf, das der Apostel Paulus anwendet auf die
Differenzierung der geistigen Krifte in der Gemeinde der
Gldubigen. Er schreibt im 1. Kor. 12, daf} alle Glaubigen sich
als Glieder eines Korpers fiihlen miissen und daB kein einziges
sich deshalb véllig unniitz glauben darf, weil es nicht eine
wichtigere Rolle spielt, daBl aber auch kein Glied sich der-
mafen iiberheben darf, dafl es sich einbildet, ganz fiir sich
der Korper zu sein: «Wenn der ganze Leib Auge wére, wo
bliebe das Gehor? So er ganz Gehoér wire, wo bliebe der Ge-
ruch?» Die Spannungen, iiber die Paulus da spricht, sind
eigentlich zugleich die Spannungen unsrer Kultur im Ver-
hiltnis der Wissenschaften zueinander. Jedes Glied des Or-
ganismus erliegt offenbar dem leidenschaftlichen Trieb, sich
selbst zur Totalitit zu erheben. Hat der menschliche Geist an
sich schon die Neigung, seine einzelnen Funktionen vom
Ganzen abzul6sen und absolut zu fassen, in der Gliederung
der verschiedenen Wissenschaften sehen wir die Neigung,
die Glieder zu vereinzeln, spiiren wir diesen Mangel an
gegenseitigem Zusammenhang und infolgedessen das Kon-
struieren einer eigenen Welt, eines getrennt fiir sich selbst
bestehenden Leibes, wie Paulus sagen wiirde! Man kann das
Grenziiberschreitungen nennen; eine einzige Wissenschaft
dehnt sich aus zu einem Weltbilde, entwirft mit eigenem Mate-
rial Normen, glaubt das <«Ally darzustellen. In den Grenz-
iiberschreitungen, die wir Naturalismus, Positivismus, Mate-
rialismus, Psychologismus, Historismus u. 4. nennen, wurden



	Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus : das Beten des Geistes und das Beten im Geiste

