Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 1

Artikel: Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre, Genesis 1, 26.
Autor: Koehler, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877398

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877398
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

16 L. Koehler, Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre, Genesis 1, 26

Verbreitung der christlichen Heiligen Schrift Biicher mit teil-
nehmen, die ihrem urspriinglichen Namen nach eigentlich
«verborgeny und «geheimgehalten» werden sollten, die «Apo-
kryphen»!

Die Summe des zusammengetragenen Materials, das sich
iibrigens ins Ungemessene mehren lieflle, liefert eine ernste
Mahnung zu gréferer Vorsicht und Zuriickhaltung in der Kr-
klirung und Beurteilung religionsgeschichtlicher Tatbestéinde.
Logischer Drang nach Vereinfachung und Vereinheitlichung
fiihrt allzu leicht zu Urteilen, deren Hauptfehler Einseitigkeit
ist. «Audiatur et altera pars!» Auf religionsgeschichtlichem
Boden breitet sich Leben aus in der ganzen bunten Mannig-
faltigkeit seiner Beweggriinde, die so oder so gelagert sein
kénnen. Sie auf einen Nenner bringen oder in ein starres ein-
heitliches Schema pressen zu wollen, hiefle jenes Lebens
irrationale Faktoren verkennen. Und doch darf es ein Gliick
genannt werden, dall jenes Lebens geheime Hintergriinde
solcher Art sind: sie machen religionsgeschichtliches Forschen
erst selber lebensvoll. In besagtem Sinn aber aus diesem
Forschen zu lernen bereit sein ist gleichzeitig ein unverdufler-
liches Stiick Erziehung zu menschlich verstindnisvollerer
Lebensfiihrung!

Basel. Alfred Bertholet.

Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre,
Genesis 1, 26.

Die Anschauung von der Gottebenbildlichkeit des Men-
schen nimmt in den Darstellungen der christlichen Lehrmei-
nungen einen weiten und bedeutsamen Raum ein. Jenes
Anliegen, welches Andreas Osiander klassisch formulierte,
als er im Titel seiner 1550 erschienenen Untersuchung «ltem
de imagine Dei quid sity hinzufiigte, es sei eine Darlegung,
entnommen <aus den sichern und einleuchtenden Zeugnissen

35 Vgl. z. B. das Urteil Rabbi Akibas im babylonischen Talmud, daf
derjenige keinen Teil an der kiinftigen Welt habe, der in apokryphen
Biichern lese, und zur komplizierten Geschichte des Begriffes <apo-
kryph» s. meine «Apokryphen und Pseudepigraphen» in Karl Budde, Ge-
gchichte der althebriischen Literatur, 1906, S. 338.



L. Koehler, Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre, Genesis 1, 26 17

der Heiligen Schrift und nicht aus den philosophischen Kr-
wigungen der menschlichen Vernunfty, wird in den neuern
und neuesten Erorterungen der Imago Dei in erfreulichem
Male wahrnehmbar. Je ernster es ist, desto dringlicher mufl}
das Streben sein, vorgingig aller weitern Ausdeutung und
Anwendung der Anschauung von der Gottebenbildlichkeit des
Menschen zunichst einmal mit aller Genauigkeit und unerbitt-
lichen Strenge festzustellen, was an der Grundstelle der Imago-
Dei-Lehre, und diese Grundstelle ist unbestrittenermafien
Genesis 1, 26, eigentlich und urspriinglich und ausschlieflich
gemeint ist. Erst wenn diese Arbeit geleistet ist, kann mit
Frucht die Frage erortert werden, wie sich die spidtere Lehre
zu ihrem biblischen Ausgangspunkte verhilt. Diese erste Auf-
gabe zu erfiillen, mit denjenigen Mitteln zu erfiillen, die dafiir
allein in Betracht kommen, ist die alleinige Absicht der nach-
stehenden Awusfithrungen. Alles dariiber Hinausgehende ist
dann nur Folge.

Gen. 1, 26 auslegen heilit aber, den Sinn und die vom Ver-
fasser beabsichtigte Meinung der beiden Worter und Begriffe

DBE, salam, und N122%, d°mat, ander genannten Stelle feststellen.

Uebrigens ist diese Stelle von Paul Humbert in seinen Etudes sur le
récit du paradis et de la chute dans la Genése (Neuchatel, 1940) im
5. Kapitel: L’«<Imago Dei» dans I’Ancien Testament (p.153—175) in hochst
einsichtiger und umfassender Weise und mit Beriicksichtigung auch der
neuesten Bearbeiter behandelt worden. Wir brauchen ung daher hier nur
mit der philologischen Seite der Frage zu befassen; und zwar beginnen
wir mit saldm.

Im Mischnatraktat Aboda zara (Vom unerlaubten Kult) heilit es III, 1:
Kol hasselamim asurim mippené schihém né‘4ba In pa‘am ahhat basch-
schana. Das heiBt: «Alle Bildsdiulen (Standbilder) sind verboten, sofern
sie einmal im Jahr Kult erfahren.» In III, 2 heillit es: «Wer Bruchstiicke
von Bildsdulen (schibré selamin) findet, siehe, die sind erlaubt. Findet
er die Nachbildung (tabnit) einer Hand oder die Nachbildung eines
Fufles...» Was damit gemeint ist, zeigt sehr schén eine Abbildung eines
FulBles mit der Aufschrift TTovmn /100 Aouxi / Ma avednkev bei R. Dussaud, Les
monuments palestiniens et judaiques au Musée du Louvre, Paris, 1912,
p-28s. Saldm heiBt in der Mischna Bildsdule, Statue, Skulptur.

In der Batania (Basan) fanden am Sockel des Portikus eines an-
sehnlichen Tempels Vogiié und Waddington 1861 eine nabatiisch-griechi-
sche Inschrift. Das Nabatiische fingt an mit: Dena salma di aqimd =
«Dies ist die Statue, welche aufstelltens (Corpus Inscriptionum Semitica-
rum, pars secunda inscriptiones Aramaicas continens, Parisiis, 1893,

2



18 L. Koehler, Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre, Genesis 1, 26

n®164). Die zahlreichen mnabatidischen Inschriften sind durch eine sehr
genaue Terminologie der Bauformen ausgezeichnet. Unsre Inschrift
stammt aus den ersten Jahren unsrer Zeitrechnung.

Eine von E.Glaser fiir den Louvre erworbene Steintafel aus San‘a,
die vom Sockel einer Tempelstatue — die Liécher, in denen die Statue be-
festigt war, sind noch sichtbar — herstammt, trigt aus den letzten vor-
christlichen Jahrhunderten eine altsiidarabische Inschrift, in der es heifit:
... hgnyw.. t'lb rymm... dn slmn ... <sie stellten [zu Ehren des Gottes]
Ta’lab Rijam diese Statue auf» (im obengenannten Corpus, pars quarta
inseriptiones Himyariticas et Sabaeas continensg, tomus I, 1899, n® 2, Zeile
2—5). Auch im Altstidarabischen heiflt slm, slmn Statue.

Genau so ist es im Akkadischen mit salmu. Wir greifen wahllos
einige Beispiele heraus: aus der Zeit des Assurbanipal 668—626 (M. Streck,
Assurbanipal, 1916 = Vorderasiatische Bibliothek VII, 2); 32 salme %ar-
rani pitig hurdsi kaspi eri (abnu) parutu «32 Statuen von Konigen, aus
Gold, Silber, Bronze, Kalkstein verfertigt> (Streck I, 54f); aus den
El-Amarna-Tafeln (hrsg. von J. A. Knudtson, 1915): 1 salmu rabd 3a hu-
rasu uhhuzu <1 grofle mit Gold belegte Statue» (14, II,11); salam (ameltu)
Da-a-du-he-e-pa «die Statue der Daduhepa» [der Tochter des Mitanni-Kénigs
Tusratta] (27,20). Somit ergibt sich fiir den ganzen ortlichen und zeit-
lichen Bereich der semitischen Sprachen, dafl sdlim — im Arabischen zu
sanam geworden — Statue bedeutet.

Dies gilt auch fiir das Alte Testament. Eine Uebersicht iiber alle Stel-
len ergibt das Folgende:

a. Salim bedeutet Statue, Gottesbild: «ihr sollt seine [des Baaltem-
pels] Statuen vernichten» 2. Kon. 11,18 und 2. Chron. 23, 17; «ihr sollt all
ihre [aus Erz] gegossenen Statuen vernichten» Num. 33, 52; <sie haben
daraus ihre abscheulichen Statuen, ihre Greuel, gemachty Hes. 7, 20; «aus
meinem [Gottes] Gold und aus meinem Silber, das ich dir gegeben, mach-
test du dir phallische Statuen» Hes. 16, 17; «das Gestell (lies kijjon) eurer
Statuen> Am. 5, 26;

b. Saldm bedeutet Plastik, plastische Nachbildung: ¢ihr machtet pla-
stische Nachbildungen eurer Geschwiire und plastische Nachbildungen
eurer Springméuse> (Ludwig Koehler, Kleine Lichter, 1945, S.221.)
1.Sam. 6,5; «die plastische Nachbildung ihrer Beulen» 6, 11;

c. Salim bedeutet Flachbild, Relief oder Zeichnung (auf Stuck); <auf
der Wand Zeichnungen von Chaldiern, mit Mennig aufgetragen» Hes.
23, 14.

d. An den beiden Psalmstellen 39,7, wo es parallel mit habidl <Hauch»,
und 73,20, wo es parallel mit halom «Traum» steht, ist ein ganz andres
silim anzunehmen, wie Humbert S.156 zutreffend erkannt hat. Dieses II
8.lim steht im Zusammenhang mit akkadisch salamu <schwarz sein» und
arabisch azlama «dunkel werden» und zulmatun <¢Dunkelheit>. Dies hat
schon Friedrich Delitzsch, Prolegomena usw., S. 141 richtig erkannt, es frei-
lich unrichtig auf alle Stellen von sdlam ausgedehnt. An den beiden
Psalmstellen ist mit «Schatten> zv iibersetzen.



L. Koehler, Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre, Genesis 1, 26 19

e. An allen andern Stellen liegt I §ilim vor. Es kommt von einem un-
belegten *salam, das im Arabischen salama «(ein Ohr, die Nase) abhauens»
bedeutet. Das hebriische Wort bedeutet zu einer Gestalt, einem Stein-
bild, einer Statue ausgehauener Stein: Bildsdule, Statue. Spiter wird es
zu plastischer Nachbildung, Skulptur iiberhaupt. Die Verwendung fiir Re-
lief oder Gravierung (Hes.23,14) ist eine spéate, letzte Bedeutungsent-
wicklung.

f. Es bleiben noch die Gen.-Stellen 1,26.27.27; 5,3 und 9, 6; sie ge-
hioren sachlich zusammen, und an ihnen allen bedeutet I sdldm soviel wie
Statue und dann Gestalt. Gott macht 1, 26, schafft die Menschen (adam ist
hier kollektiv und bedeutet [die, eine Vielzahl von] Menschen) in seiner
Gestalt. Er schafft 1,27, macht 9,6 sie in Gottesgestalt; er schafft sie
in seiner (Gottes) Gestalt 1,27; Adam erzeugt [einen Sohn] wie [in] sei-
ne[r] Gestalt 5,3. An all diesen Stellen ist «Gestalt» die richtige Ueberselzung
und eigentlich gemeint.

g. P. Humbert hat mit allem Grund meine Deutung, dafl die Imago
Dei «darin bestehe, dal die Menschen iiber die auflermenschliche Natur,
die Tiere, die Pflanzen und die Erde iiberhaupt verfiigen und herrschen
sollen» (Theologie des Alten Testaments, 1936, S.133), als falsch zuriick-
gewiesen (p.162.163). Sie liBt sich aus der Vokabel sdldm heraus nicht
rechtfertigen. Vielmehr ist mit diesem Wort Gestalt, und zwar, wie noch
zu zeigen sein wird, aufrechte Gestalt gemeint. Dafl aus Statue, Bild-
giule, plastische Nachbildung, was das Wort, wie gezeigt worden ist,
sonst bedeutet, leicht die Bedeutung [aufrechte] Gestalt werden kann,
liegt auf der Hand. Das alttestamentliche Denken aber, und nicht blofl
dieses allein, denkt sich Gott mit einer [aufrechten] Gestalt behaftet.
Gott wird von Jesaja auf einem Throne sitzen gesehn (Jes.6,1). Also
hat Gott eine Gestalt. Als Mose Gott sehen will, wird ihm der Bescheid:
«Du sollst meine Riickseite sehen, aber meine Vorderseite darf nicht ge-
sehen werden» (IEx.33,23). Also hat Gott eine Gestalt. Als Ezechiel sein
groBes Gesicht hat, sieht er iiber den vier Wesen eine Erscheinung von
Sapphirsteinen [den lichten, blauen Himmel] und etwas einem Thron
Aehnliches und auf dem einem Thron Aehnlichen oben etwas dhnlich einer
Menschenerscheinung. Nach oben hin von dem an, was wie die Hiiften aus-
sieht, ist es wie Glanzerz, und nach unten hin von dem an, was wie die
Hiiften aussieht, ist es wie etwas, das wie Feuer aussieht (Ies.1,261.).
Die Beschreibung ist reichlich ins Unsinnliche geriickt, aber die anschau-
liche Gestalt schimmert noch durch. Also hat Gott eine Gestalt. Gerade
bei der ersten und der letzten dieser drei Stellen wird man an die assy-
rischen Skulpturen (salme!) thronender Kénige erinnert. Von ihnen her
wird diese Anschauung genommen sein.

Aber angenommen, unsere Uebersetzung der Gen.-Stellen mit <Ge-
stalt> sei richtig, was wiirde das bedeuten? Was heillit dann das Wort:
«Wir wollen Menschen in [nach] unserer Gestalt machen»? Es mufl doch
einen greifbaren, bedeutsamen Sinn haben. Ich glaube sagen zu kinnen,
welcher es ist. Es gibt etwas, was den Menschen von allem Geschaffnen,
namentlich von allen sonstigen Lebewesen unterscheidet, das im Alter-

o%



20 L. Koehler, Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre, Genesis 1, 26

tum schon beachtet wurde, das noch heute die Aufmerksamkeit der Natur-
forscher und Naturbetrachter findet und das zugleich den Menschen aus
den iibrigen Lebewesen so heraushebt, dal es ihn neben Gott [und die
Gotter] so, wie ihn sich das Alte Testament dachte, riickt. Dies ist die
aufrechte Gestalt des Menschen.

¢«0s homini sublime dedit, caelumque videre / Jussit et erectos ad sidera
tollere vultus» heiBt es in Ovids Metamorphosen (1,85 f.); und es miilite
nicht schwer fallen, dazu aus den antiken Schriftstellern Parallelen auf-
zuweisen. Nur aus dem Octavius des ersten lateinisch schreibenden Apo-
logeten Minucius Felix sei eine Stelle (17,2) hier verzeichnet, welche
zeigt, welch bedeutsame Stellung die aufrechte Gestalt des Menschen im
damaligen Denken einnahm: «Cum a pecoribus et feris beluis hoc dif-
feramus, quod illa prona in terramque vergentia nihil nata sunt prospi-
cere nisi pabulum, nos, quibus vultus erectus, quibus suspectus in cae-
lum datus est et mens et ratio, per quae deum adgnoscimus sentimus ini-
tiamus, ignorare nec fas nec licet ingerentem sese oculis et sensibus
nostris caelestem claritatem.»

Das Theologumenon, daf der Mensch die aufrechte Gestalt Gottes
an sich trage, ist Sondergut — und wohl auch Neuschopfung — der Prie-
sterschrift. An jener kritischen Stelle, wo die Priesterschrift, um durch
ihre Genealogien ihre Chronologie geben zu konnen, auf einmal nicht
mehr von den «Menscheny (adam), sondern von dem individuellen ersten
Menschen Adam reden mull (Gen.5, 1—3), stellt sie ausdriicklich fest, daBl
Adam seinen Sohn «in seiner [aufrechten] Gestalty gezeugt habe, und da,
wo sie sagt, dal man wohl Tierblut, aber nicht Menschenblut vergiellen
diirfe (Gen.9, 1—6), begriindet sie diese Unterscheidung damit, daf Gott
«die Menschen in Gottesgestalt gemacht hat». So wichtig und folgenreich
ist dieses Theologumenon.

Freilich darf man eine Abschwiichung, welche die Einzigartigkeit
Gottes sicherstellt, nicht iibersehen. «Wir wollen Menschen in unsrer
Gestalt, wie sie uns dhnlich sind, machen.» Damit kommen wir auf das
Wort demiit und seine Meinung. Auch iiber dieses Wort hat P. Humbert
Wertvolles gesagt (p.163), zu dem wir uns nur erginzend dullern. Von
den 23 Stellen fillt Jes. 13,4, wo hamot, und Hes. 1, 13, wo @ihénot zu lesen
ist, und wohl auch Ps.58,5, wo das Wort nach der Wiedergabe in der
Peschitta Dittographie zu sein scheint, — insgesamt drei Stellen — weg.
An den folgenden Stellen bedeutet das Wort «etwas wie»: Hes. 1,16 (etwas
wie ein Thron); 8,2; 10,1 (lies sch).21; Da. 10,16 (lies jad). Diese Be-
deutung ist aufschluBireich; sie zeigt, dal das Abstraktum demuit die-
ienige Gleichheit besagt, welche in Aehnlichkeit besteht, nicht aber jene
Gleichheit, mit der die Uebercinstimmung zweier Griéfen besagt wird.
So bedeutet unser Wort 2. Kon. 16,10 — wohl dem &ltesten Beleg — so-
viel wie Nachbildung oder Modell. Jes. 40, 18 habe ich (Deuterojesaja stil-
kritisch untersucht, 1923, S.8) mit «Abbild» iibersetzt; heute wiirde ich
¢das ist wie er» dafiir sagen. An mehreren Stellen trifft man nimlich den
Sinn am besten durch die Umschreibung mit <etwas, das aussieht wie»;
so «etwas, das aussah wie vier lebende Weseny Hes. 1,5 und <¢sie sahen



L. Koehler, Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre, Genesis 1, 26 21

aus wie Menschen» [sie waren aber keine] 1,5; «das, was aussah wie ihr
Gesichty 1,10; 10,22; «die vier sahen in ein und derselben Weise ausy
1,16; 10, 10; «iiber den Kopfen der Wesen sah es aus wie» 1, 22; «die aus-
sah wie der Lichtglanz» 1,28; «sie sahen aus wie Babylonier» 23, 15;
zetwas, das wie Rinder aussahy 2. Chron. 4, 3.

Es bleiben noch die drei Gen.-Stellen, alle drei aus der Priester-
schrift. «Als Gott Adam schuf, der aussah wie Gotty Gen.5,1; «er zeugte
[einen Sohn], der aussah wie er, wie seine Gestalty 5,3; «wir wollen
Menschen in unsrer Gestalt machen, die aussehen wie wir> Gen. 1, 26.
Namentlich wenn man die Hes.-Stellen betrachtet, wird man sich iiber die
Meinung und den Zweck der Verwendung von demiat klar. Das erste Hes.-
Kapitel ist, z.B. im Vergleich mit der Vision von Jes. 6, eine Vision, die
keine Vision mehr ist. Jes. 6 schaut Jesaja die Dinge und Wesen bis hin-
auf zu Gott selber klipp und klar so, wie sie sind; der Bericht erzdhlt
eine reine, wirkliche, ungebrochne Vision. Hes.1 wird auch noch eine
Vision berichtet, aber iiber sie ist der Schleier des Abstandes und der
Andeutung gelegt. Die Dinge und Wesen sind nicht mehr ungebrochen
geschaut, sondern es ist alles auf die — wenn man will — KEbene des
Unsinnlichen, Vergeistigten, Sinnbildlich-Un- und Ueberwirklichen gezo-
gen. Daher kommen in diesem Kapitel die vielen «wiey. Es ist alles
zur Als-ob-Vision veréndert. Von hier aus wird uns die Funktion, welche
das Wort demiit hat, ja um derentwillen es eigentlich geschaffen wurde,
klar. Es dient iiberall zur Abschwdichung einer Gleichheit. Das Modell des
Altars ist ein Altar und ist doch kein Altar (2. Kon.16,10). Die Rinder
unterm ehernen Meer sind Rinder und doch keine Rinder (2. Chron.4, 3).
Die menschliche Hand ist eine Menschenhand und doch keine Menschen-
hand (Da. 10,16). So geht es durch alle Belege durch; und wenn einmal
der Sprachcharakter des Kzechiel die Untersuchung findet, die ihm schon
lange gebiihrt, werden gerade die Hes.-Stellen dies deutlich machen.

Damit ist auch klargelegt, was gemeint ist, wenn Gen. 1,26 auf das
besalménii ein kidemuténa folgt. Es hat abschwichende Wirkung. Die Men-
schen sind in der [aufrechten] Gestalt Gottes geschaffen, aber doch nicht
ganz so, sondern nur in dem Male, dafl es aussieht, als ob sie diese Gestalt
hitten. Damit ist die Wiirde und die Einzigartigkeit der Erscheinung Got-
tes gewahrt, wie es der ganzen Haltung der Priesterschaft gemil ist.

Zur Vollstindigkeit der Deutung des Anfangs von Gen.1,26 gehort
es, daB wir noch ein Wort iiber das «wir» von «wir wollen Menschen
macheny sagen. Warum sagt hier Gott nicht «ich will machen»? Man weil,
wie man dieses «wir» verschieden, bald trinitarisch (so noch heute katho-
lische Exegeten), bald als polytheistischen Rest oder Nachklang, bald
angelisch oder elementarisch, bald psychologisch gedeutet hat. Wenn man
die allgemeine Sprachlage der Priesterschrift beachtet, legt sich eine
andre Auffassung nahe. Luther hat mit seiner Uebersetzung die Einsicht
in diese Sprachlage in Abweichung von Septuaginta und Vulgata verhin-
dert oder doch erschwert, wenn er die Worte Gottes mit dem feierlich
gehobenen «Und Gott sprach» statt mit dem sachlich niichternen «Gott
sagte» einleitet. Denn die Sprachlage der ganzen Priesterschrift ist wie



22 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmdglichkeit bei Paulus

auch ihr ganzes sonstiges Wesen nicht feierlich und gehoben, sondern
sachlich, niichtern und alltidglich; und uajjomér heillit nicht «und er sprachy,
sondern <er sagte».

Ist dieses Urteil iiber die Sprachlage zutreffend, dann ergibt sich
auch das richtige Urteil iiber das <«wir» von «wir wollen machen». Ein
paar Beispiele aus den lebenden Sprachen machen am besten klar, was
wir meinen. Wenn ein IFranzose sagen will: «Ich habe Durst», sagt er:
<On a s=oif.» Ein Walliser, auf néchtlicher Bahnfahrt gebeten, einem Rei-
senden eine bestimmte Station zu sagen, antwortete: «<On y descend soi-
méme.» Ein Deutschschweizer, von seinen Kindern zu Hilfe gerufen, weil
sie eine Tir nicht 6ffnen koénnen, wird sagen: «<Mr wind luege (Wir wol-
len sehen).» Ein Englinder antwortet im gleichen Fall: «Let’s (= Let us)
try.» Allen diesen Beispielen liegt die Erscheinung zugrunde, dafl ein
«ich» vermieden und durch ein «man» oder «wir» ersetzt wird. So spricht
die Sprache des Alltags. Dies entspricht der Sprachlage der Priester-
schrift, in der Gott iiberhaupt ndr selten und bei feierlichen Veranlas-
sungen das Wort nimmt und in der er erst Gen. 15 sich und seinen Namen
vorstellt und offenbart. Somit wire Gen. 1,26 das ¢wir» aus keinem andern
‘Grunde gebraucht als aus der Absicht, ein verfriihtes «ichy zu vermeiden.

Ziirich. Ludwig Koehler.

Gebetswirklichkeit und Gebetsmoglichkeit
bei Paulus.

Das Beten des Geistes und das Beten im Geiste.

Probevorlesung am 19. November 1947
vor der Theologischen Fakultit der Universitit Basel.

Paulus spricht in seinen Briefen oft bezeugend und mah-
nend davon, dall er betet und dafl die Christen beten sollen.
Ueber das hinaus zeigen doxologische Zwischenrufe, Segens-
griile am Anfang, Danksagungen und Gebetswiinsche in der
Mitte und Segenswiinsche am Schlull der Briefe®, dall der
Apostel in einer ganz bestimmten Gebetshaltung geschrieben
hat. Darum konnte dann auch E. Orphal in seiner anregenden
Arbeit iiber das Paulus-Gebet geradezu ein kleines Paulus-
Brevier zusammenstellen. 2

t Doxologische Zwischenrufe: Rom.1,25; 9,5; Segensgriife: 1. Thess.
1,1; Gal.1,3; Kol.1,2; Danksagungen: 1.Kor.1,14; 14,18; 2. Kor.9,15;
Gebetswiinsche: 1. Thess. 3, 11—138; 2. Thess. 2,16 f.; Kol. 3,16 a; Segens-
wiinsche: 2. Thess. 3,18; Rom. 15, 33; Phil. 4, 23.

2 Die Arbeit E.Orphals leidet m.E. an psychologisch-etymologischer
Uecberinterpretation. Die Umschreibung von mpookuvelv mit «sich wie ein



	Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre, Genesis 1, 26.

