
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 1

Artikel: Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre, Genesis 1, 26.

Autor: Koehler, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877398

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877398
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


16 L. Koeliler, Die Grundstelle der Imago-Dei Lehre, Genesis 1, 26

Verbreitung der christlichen Heiligen Schrift Bücher mit
teilnehmen, die ihrem ursprünglichen Namen nach eigentlich
«verborgen» und «geheimgehalten» werden sollten, die
«Apokryphen»! 35

Die Summe des zusammengetragenen Materials, das sich
übrigens ins Ungemessene mehren ließe, liefert eine ernste
Mahnung zu größerer Vorsicht und Zurückhaltung in der
Erklärung und Beurteilung religionsgeschichtlicher Tatbestände.
Logischer Drang nach Vereinfachung und Vereinheitlichung
führt allzu leicht zu Urteilen, deren Hauptfehler Einseitigkeit
ist. «Audiatur et altera pars!» Auf religionsgeschichtlichem
Boden breitet sich Leben aus in der ganzen bunten
Mannigfaltigkeit seiner Beweggründe, die so oder so gelagert sein
können. Sie auf einen Nenner bringen oder in ein starres
einheitliches Schema pressen zu wollen, hieße jenes Lebens
irrationale Faktoren verkennen. Und doch darf es ein Glück
genannt werden, daß jenes Lebens geheime Hintergründe
solcher Art sind: sie machen religionsgeschichtliches Forschen
erst selber lebensvoll. In besagtem Sinn aber aus diesem
Forschen zu lernen bereit sein ist gleichzeitig ein unveräußerliches

Stück Erziehung zu menschlich verständnisvollerer
Lebensführung

Basel. Alfred Bertholet.

Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre,
Genesis 1, 26.

Die Anschauung von der Gottebenbildlichkeit des
Menschen nimmt in den Darstellungen der christlichen Lehrmeinungen

einen weiten und bedeutsamen Raum ein. Jenes
Anliegen, welches Andreas Oslander klassisch formulierte,
als er im Titel seiner 1550 erschienenen Untersuchung «Item
de imagine Dei quid sit» hinzufügte, es sei eine Darlegung,
entnommen «aus den sichern und einleuchtenden Zeugnissen

35 Vgl. z.B. das Urteil Rabbi Akibas im babylonischen Talmud, daß

derjenige keinen Teil an der künftigen Welt habe, der in apokryphen
Büchern lese, und zur komplizierten Geschichte des Begriffes
«apokryph» s. meine «Apokryphen und Pseudepigraphen» in Karl Budde,
Geschichte der althebräischen Literatur, 1906, S. 338.



L. Koehler, Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre, Genesis 1, 26 17

der Heiligen Schrift und nicht aus den philosophischen
Erwägungen der menschlichen Vernunft», wird in den neuern
und neuesten Erörterungen der Imago Dei in erfreulichem
Maße wahrnehmbar. Je ernster es ist, desto dringlicher muß
das Streben sein, vorgängig aller weitern Ausdeutung und
Anwendung der Anschauung von der Gottehenbildlichkeit des
Menschen zunächst einmal mit aller Genauigkeit und unerbittlichen

Strenge festzustellen, was an der Grundstelle der Imago-
Dei-Lehre, und diese Grundstelle ist unbestrittenermaßen
Genesis 1, 26, eigentlich und ursprünglich und ausschließlich
gemeint ist. Erst wenn diese Arbeit geleistet ist, kann mit
Frucht die Frage erörtert werden, wie sich die spätere Lehre
zu ihrem biblischen Ausgangspunkte verhält. Diese erste
Aufgabe zu erfüllen, mit denjenigen Mitteln zu erfüllen, die dafür
allein in Betracht kommen, ist die alleinige Absicht der
nachstehenden Ausführungen. Alles darüber Hinausgehende ist
dann nur Folge.

Gen. 1,26 auslegen heißt aber, den Sinn und die vom
Verfasser beabsichtigte Meinung der beiden Wörter und Begriffe

saläm, und HIHI, demut, an der genannten Stelle feststellen.

Uebrigens ist diese Stelle von Paul Humbert in seinen Etudes sur le
récit du paradis et de la chute dans la Genèse (Neuchâtel, 1940) im
5. Kapitel: L'clmago Dei» dans l'Ancien Testament (p. 153—175) in höchst
einsichtiger und umfassender Weise und mit Berücksichtigung auch der
neuesten Bearbeiter behandelt worden. Wir brauchen uns daher hier nur
mit der philologischen Seite der Frage zu befassen; und zwar beginnen
wir mit saläm.

Im Mischnatraktat Aboda zara (Vom unerlaubten Kult) heißt es III, 1:

Kol hasselämim asurim mippenë schähem nä'äbäin pa'am ahhat basch-
schänä. Das heißt: «Alle Bildsäulen (Standbilder) sind verboten, sofern
sie einmal im Jahr Kult erfahren.» In III, 2 heißt es: «Wer Bruchstücke
von Bildsäulen (schibrë selâmïn) findet, siehe, die sind erlaubt. Findet
er die Nachbildung (tabnit) einer Hand oder die Nachbildung eines
Fußes ...» Was damit gemeint ist, zeigt sehr schön eine Abbildung eines
Fußes mit der Aufschrift TTovttti / ia Aouki / Xia aveör|Kev bei R. Dussaud, Les
monuments palestiniens et judaïques au Musée du Louvre, Paris, 1912,

p. 28 s. Säläm heißt in der Mischna Bildsäule, Statue, Skulptur.
In der Batanäa (Basan) fanden am Sockel des Portikus eines

ansehnlichen Tempels Vogiié und Waddington 1861 eine nabatäisch-griechi-
sche Inschrift. Das Nabatäische fängt an mit: Denä salmä di aqimü
«Dies ist die Statue, welche aufstellten» (Corpus Inscriptionum Semitica-

rum, pars secunda inscriptiones Aramaicas continens, Parisiis, 1893,

2



18 L.Koehler, Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre, Genesis 1, 2G

n°164). Die zahlreichen nabatäischen Inschriften sind durch eine sehr

genaue Terminologie der Bauformen ausgezeichnet. Unsre Inschrift
stammt aus den ersten Jahren unsrer Zeitrechnung.

Eine von E. Glaser für den Louvre erworbene Steintafel aus San'a,
die vom Sockel einer Tempelstatue — die Löcher, in denen die Statue
befestigt war, sind noch sichtbar — herstammt, trägt aus den letzten
vorchristlichen Jahrhunderten eine altsüdarabische Inschrift, in der es heißt:

hqnyw t'lh rymm dn slmn «sie stellten [zu Ehren des Gottes]
Ta'lah Rijäm diese Statue auf» (im obengenannten Corpus, pars quärta
inscriptiones Himyaritieas et Sabaeas continens, tomus I, 1899, n° 2, Zeile
2—5). Auch im Altsüdarabischen heißt slm, slmn Statue.

Genau so ist es im Akkadischen mit salmu. Wir greifen wahllos
einige Beispiele heraus: aus der Zeit des Assurbanipal 668—626 (M. Streck,
Assurbanipal, 1916 Vorderasiatische Bibliothek VII, 2) ; 32 salme sar-
râni pitiq hurâsi kaspi eri (abnu) parûtu «32 Statuen von Königen, aus
Gold, Silber, Bronze, Kalkstein verfertigt» (Streck I, 54 f.) ; aus den
El-Amarna-Tafeln (hrsg. von J. A. Knudtson, 1915) : 1 salmu rabû sa hu-
râsu uhhuzu «1 große mit Gold belegte Statue» (14, II, 11) ; salam (ameltu)
Da-a-du-he-e-pa «die Statue der Daduhepa» [der Tochter des Mitanni-Königs
Tusratta] (27,20). Somit ergibt sich für den ganzen örtlichen und
zeitlichen Bereich der semitischen Sprachen, daß säläm — im Arabischen zu
sanam geworden — Statue bedeutet.

Dies gilt auch für das Alte Testament. Eine Uebersicht über alle Stellen

ergibt das Folgende:
a. Saläm bedeutet Statue, Gottesbild: «ihr sollt seine [des Baaltempels]

Statuen vernichten» 2. Kön. 11,18 und 2. Chron. 23,17; «ihr sollt all
ihre [aus Erz] gegossenen Statuen vernichten» Num. 33,52; «sie haben
daraus ihre abscheulichen Statuen, ihre Greuel, gemacht» Hes. 7, 20; «aus
meinem [Gottes] Gold und aus meinem Silber, das ich dir gegeben, machtest

du dir phallische Statuen» Iles. 16,17; «das Gestell (lies kijjön) eurer
Statuen» Am. 5, 26;

b. Saläm bedeutet Plastik, plastische Nachbildung: «ihr machtet
plastische Nachbildungen eurer Geschwüre und plastische Nachbildungen
eurer Springmäuse» (Ludwig Koehler, Kleine Lichter, 1945, S. 22 f.)
1. Sam. 6,5; «die plastische Nachbildung ihrer Beulen» 6,11;

c. Saläm bedeutet Flachbild, Relief oder Zeichnung (auf Stuck) ; «auf
der Wand Zeichnungen von Chaldäern, mit Mennig aufgetragen» Hes.
23,14.

d. An den beiden Psalmstellen 39, 7, wo es parallel mit häbäl «Hauch»,
und 73, 20, wo es parallel mit hälöm «Traum» steht, ist ein ganz andres
saläm anzunehmen, wie Humbert S. 156 zutreffend erkannt hat. Dieses II
säläm steht im Zusammenhang mit akkadisch salämu «schwarz sein» und
arabisch azlama «dunkel werden» und zulmatun «Dunkelheit». Dies hat
schon Friedrich Delitzsch, Prolegomena usw., S. 141 richtig erkannt, es freilich

unrichtig auf alle Stellen von säläm ausgedehnt. An den beiden
Psalmstellen ist mit «Schatten» zu übersetzen.



L. Koehler, Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre, Genesis 1, 26 19

e. An allen andern Stellen liegt I säläm vor. Es kommt von einem
unbelegten *sälam, das im Arabischen salama «(ein Ohr, die Nase) abhauen»
bedeutet. Das hebräische Wort bedeutet zu einer Gestalt, einem Steinbild,

einer Statue ausgehauener Stein: Bildsäule, Statue. Später wird es

zu plastischer Nachbildung, Skulptur überhaupt. Die Verwendung für Relief

oder Gravierung (Hes. 23,14) ist eine späte, letzte Bedeutungsentwicklung.

f. Es bleiben noch die Gen.-Stellen 1,26.27.27; 5,3 und 9,6; sie
gehören sachlich zusammen, und an ihnen allen bedeutet I säläm soviel wie
Statue und dann Gestalt. Gott macht 1, 26, schafft die Menschen (ädäm ist
hier kollektiv und bedeutet [die, eine Vielzahl von] Menschen) in seiner
Gestalt. Er schafft 1,27, macht 9, 6 sie in Gottesgestalt; er schafft sie
in seiner (Gottes) Gestalt 1,27; Adam erzeugt [einen Sohn] wie [in] sei-
ne[r] Gestalt 5,3. An all diesen Stellen ist *Gestalt» die richtige Uebersetzung
und eigentlich gemeint.

g. P. Humbert hat mit allem Grund meine Deutung, daß die Image
Dei «darin bestehe, daß die Menschen über die außermenschliche Natur,
die Tiere, die Pflanzen und die Erde überhaupt verfügen und herrschen
sollen» (Theologie des Alten Testaments, 1936, S. 133), als falsch
zurückgewiesen (p. 162.163). Sie läßt sich aus der Vokabel säläm heraus nicht
rechtfertigen. Vielmehr ist mit diesem Wort Gestalt, und zwar, wie noch

zu zeigen sein wird, aufrechte Gestalt gemeint. Daß aus Statue,
Bildsäule, plastische Nachbildung, was das Wort, wie gezeigt worden ist,
sonst bedeutet, leicht die Bedeutung [aufrechte] Gestalt werden kann,
liegt auf der Hand. Das alttestamentliche Denken aber, und nicht bloß
dieses allein, denkt sich Gott mit einer [aufrechten] Gestalt behaftet.
Gott wird von Jesaja auf einem Throne sitzen gesehn (Jes. 6,1). Also
hat Gott eine Gestalt. Als Mose Gott sehen will, wird ihm der Bescheid:
«Du sollst meine Rückseite sehen, aber meine Vorderseite darf nicht
gesehen werden» (Ex. 33, 23). Also hat Gott eine Gestalt. Als Ezechiel sein
großes Gesicht hat, sieht er über den vier Wesen eine Erscheinung von
Sapphirsteinen [den lichten, blauen Himmel] und etwas einem Thron
Aehnliches und auf dem einem Thron Aehnlichen oben etwas ähnlich einer
Menschenerscheinung. Nach oben hin von dem an, was wie die Hüften
aussieht, ist es wie Glanzerz, und nach unten hin von dem an, was wie die
Hüften aussieht, ist es wie etwas, das wie Feuer aussieht (Hes. 1, 26 f.).
Die Beschreibung ist reichlich ins Unsinnliche gerückt, aber die anschauliche

Gestalt schimmert noch durch. Also hat Gott eine Gestalt. Gerade
bei der ersten und der letzten dieser drei Stellen wird man an die
assyrischen Skulpturen (salme!) thronender Könige erinnert. Von ihnen her
wird diese Anschauung genommen sein.

Aber angenommen, unsere Uebersetzung der Gen.-Stellen mit
«Gestalt» sei richtig, was würde das bedeuten? Was heißt dann das Wort:
«Wir wollen Menschen in [nach] unserer Gestalt machen»? Es muß doch
einen greifbaren, bedeutsamen Sinn haben. Ich glaube sagen zu können,
welcher es ist. Es gibt etwas, was den Menschen von allem Geschaffnen,
namentlich von allen sonstigen Lebewesen unterscheidet, das im Alter-

2*



20 L. Koehler, Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre, Genesis 1, 26

tum schon beachtet wurde, das noch heute die Aufmerksamkeit der
Naturforscher und Naturbetrachter findet und das zugleich den Menschen aus
den übrigen Lebewesen so heraushebt, daß es ihn neben Gott [und die
Götter] so, wie ihn sich das Alte Testament dachte, rückt. Dies ist die

aufrechte Gestalt des Menschen.
«Os homini sublime dedit, caelumque videre / Jussit et erectos ad sidera

tollere vultus» heißt es in Ovids Metamorphosen (1, 85 f.) ; und es müßte
nicht schwer fallen, dazu aus den antiken Schriftstellern Parallelen
aufzuweisen. Nur aus dem Octavius des ersten lateinisch schreibenden
Apologeten Minucius Felix sei eine Stelle (17,2) hier verzeichnet, welche
zeigt, welch bedeutsame Stellung die aufrechte Gestalt des Menschen im
damaligen Denken einnahm: «Cum a pecoribus et feris beluis hoc dif-
feramus, quod illa prona in terramque vergentia nihil nata sunt prospi-
cere nisi pabulum, nos, quibus vultus erectus, quibus suspectus in
caelum datus est et mens et ratio, per quae deum adgnoscimus sentimus ini-
tiamus, ignorare nec fas nec licet ingerentem sese oculis et sensibus
nostris caelestem claritatem.»

Das Theologumenon, daß der Mensch die aufrechte Gestalt Gottes
an sich trage, ist Sondergut — und wohl auch Neuschöpfung — der
Priesterschrift. An jener kritischen Stelle, wo die Priesterschrift, um durch
ihre Genealogien ihre Chronologie geben zu können, auf einmal nicht
mehr von den «Menschen» (ädäm), sondern von dem individuellen ersten
Menschen Adam reden muß (Gen. 5,1—3), stellt sie ausdrücklich fest, daß
Adam seinen Sohn «in seiner [aufrechten] Gestalt» gezeugt habe, und da,

wo sie sagt, daß man wohl Tierblut, aber nicht Menschenblut vergießen
dürfe (Gen. 9, 1—6), begründet sie diese Unterscheidung damit, daß Gott
«die Menschen in Gottesgestalt gemacht hat». So wichtig und folgenreich
ist dieses Theologumenon.

Freilich darf man eine Abschwächung, welche die Einzigartigkeit
Gottes sicherstellt, nicht übersehen. «Wir wollen Menschen in unsrer
Gestalt, wie sie uns ähnlich sind, machen.» Damit kommen wir auf das

Wort demüt und seine Meinung. Auch über dieses Wort hat P. Humbert
Wertvolles gesagt (p. 163), zu dem wir uns nur ergänzend äußern. Von
den 23 Stellen fällt Jes. 13, 4, wo hamöt, und Iles. 1,13, wo übenöt zu lesen
ist, und wohl auch Ps. 58,5, wo das Wort nach der Wiedergabe in der
Peschitta Dittographie zu sein scheint, — insgesamt drei Stellen — weg.
An den folgenden Stellen bedeutet das Wort «etwas wie»: Hes. 1,16 (etwas
wie ein Thron); 8,2; 10,1 (lies sch).21; Da. 10,16 (lies jad). Diese
Bedeutung ist aufschlußreich; sie zeigt, daß das Abstraktum demüt
diejenige Gleichheit besagt, welche in Aehnlichkeit besteht, nicht aber jene
Gleichheit, mit der die Uebereinstimmung zweier Größen besagt wird.
So bedeutet unser Wort 2. Kön. 16,10 — wohl dem ältesten Beleg —
soviel wie Nachbildung oder Modell. Jes. 40,18 habe ich (Deuterojesaja
stilkritisch untersucht, 1923, S. 8) mit «Abbild» übersetzt; heute würde ich
«das ist wie er» dafür sagen. An mehreren Stellen trifft man nämlich den
Sinn am besten durch die Umschreibung mit «etwas, das aussieht wie»;
so «etwas, das aussah wie vier lobende AVesen» Hes. 1, 5 und «sie sahen



L. Koehler, Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre, Genesis 1, 26 21

ftus wie Menschen» [sie waren aber keine] 1,5; «das, was aussah wie ihr
Gesicht» 1,10; 10,22; «die vier sahen in ein und derselben Weise aus»
1,16; 10,10; «über den Kopien der Wesen sah es aus wie» 1,22; «die aussah

wie der Lichtglanz» 1,28; «sie sahen aus wie Babylonier» 23,15;
«etwas, das wie Rinder aussah» 2. Chron. 4, 3.

Es bleiben noch die drei Gen.-Stellen, alle drei aus der Priesterschrift.

«Als Gott Adam schuf, der aussah wie Gott» Gen. 5,1 ; «er zeugte
[einen Sohn], der aussah wie er, wie seine Gestalt» 5,3; «wir wollen
Menschen in unsrer Gestalt machen, die aussehen wie wir» Gen. 1,26.
Namentlich wenn man die Hes.-Stellen betrachtet, wird man sich über die
Meinung und den Zweck der Verwendung von demüt klar. Das erste Hes.-

Kapitel ist, z. B. im Vergleich mit der Vision von Jes. 6, eine Vision, die
keine Vision mehr ist. Jes. 6 schaut Jesaja die Dinge und Wesen bis hinauf

zu Gott selber klipp und klar so, wie sie sind; der Bericht erzählt
eine reine, wirkliche, ungebrochne Vision. Hes. 1 wird auch noch eine
Vision berichtet, aber über sie ist der Schleier des Abstandes und der
Andeutung gelegt. Die Dinge und Wesen sind nicht mehr ungebrochen
geschaut, sondern es ist alles auf die — wenn man will — Ebene des

Unsinnlichen, Vergeistigten, Sinnbildlich-Un- und Ueberwirklichen gezogen.

Daher kommen in diesem Kapitel die vielen «wie». Es ist alles
zur Als-ob-Vision verändert. Von hier aus wird uns die Funktion, welche
das Wort demüt hat, ja um derentwillen es eigentlich geschaffen wurde,
klar. Es dient überall zur Abschwächung einer Gleichheit. Das Modell des
Altars ist ein Altar und ist doch kein Altar (2. Kön. 16,10). Die Rinder
unterm ehernen Meer sind Rinder und doch keine Rinder (2. Chron. 4, 3).
Die menschliche Hand ist eine Menschenhand und doch keine Menschenhand

(Da. 10,16). So geht es durch alle Belege durch; und wenn einmal
der Sprachcharakter des Ezechiel die Untersuchung findet, die ihm schon

lange gebührt, werden gerade die Hes.-Stellen dies deutlich machen.
Damit ist auch klargelegt, was gemeint ist, wenn Gen. 1, 26 auf das

besalmenü ein kidemütenü folgt. Es hat abschwächende Wirkung. Die
Menschen sind in der [aufrechten] Gestalt Gottes geschaffen, aber doch nicht
ganz so, sondern nur in dem Maße, daß es aussieht, als ob sie diese Gestalt
hätten. Damit ist die Würde und die Einzigartigkeit der Erscheinung Gottes

gewahrt, wie es der ganzen Haltung der Priesterschaft gemäß ist.
Zur Vollständigkeit der Deutung des Anfangs von Gen. 1, 26 gehört

es, daß wir noch ein Wort über das «wir» von «wir wollen Menschen
machen» sagen. Warum sagt hier Gott nicht «ich will machen»? Man weiß,
wie man dieses «wir» verschieden, bald trinitarisch (so noch heute katholische

Exegeten), bald als polytheistischen Rest oder Nachklang, bald
angelisch oder elementarisch, bald psychologisch gedeutet hat. Wenn man
die allgemeine Sprachlage der Priesterschrift beachtet, legt sich eine
andre Auffassung nahe. Luther hat mit seiner Uebersetzung die Einsicht
in diese Sprachlage in Abweichung von Septuaginta und Vulgata verhindert

oder doch erschwert, wenn er die Worte Gottes mit dem feierlich
gehobenen «Und Gott sprach» statt mit dem sachlich nüchternen «Gott
sagte» einleitet. Denn die Spraehlage der ganzen Priesterschrift ist wie



22 W. Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus

auch ihr ganzes sonstiges Wesen nicht feierlich und gehoben, sondern
sachlich, nüchtern und alltäglich; und uajjömär heißt nicht «und er sprach»,
sondern «er sagte».

Ist dieses Urteil über die Sprachlage zutreffend, dann ergibt sich
auch das richtige Urteil über das «wir» von «wir wollen machen». Ein
paar Beispiele aus den lebenden Sprachen machen am besten klar, was
wir meinen. Wenn ein Franzose sagen will: «Ich habe Durst», sagt er:
«On a soif.» Ein Walliser, auf nächtlicher Bahnfahrt gebeten, einem
Reisenden eine bestimmte Station zu sagen, antwortete: «On y descend soi-
même.» Ein Deutschschweizer, von seinen Kindern zu Hilfe gerufen, weil
sie eine Tür nicht öffnen können, wird sagen: «Mr wand luege (Wir wollen

sehen).» Ein Engländer antwortet im gleichen Fall: «Let's Let us)
try.» Allen diesen Beispielen liegt die Erscheinung zugrunde, daß ein
«ich» vermieden und durch ein «man» oder «wir» ersetzt wird. So spricht
die Sprache des Alltags. Dies entspricht der Sprachlage der Priesterschrift,

in der Gott überhaupt mfr selten und bei feierlichen Veranlassungen

das Wort nimmt und in der er erst Gen. 15 sich und seinen Namen
vorstellt und offenbart. Somit wäre Gen. 1, 26 das «wir» aus keinem andern
Grunde gebraucht als aus der Absicht, ein verfrühtes «ich» zu vermeiden.

Zürich. Ludwig Koehler.

Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit
bei Paulus.

Das Beten des Geistes und das Beten im Geiste.

Probevorlesung am 19. November 1947

vor der Theologischen Fakultät der Universität Basel.

Paulus spricht in seinen Briefen oft bezeugend und
mahnend davon, daß er betet und daß die Christen beten sollen.
Ueber das hinaus zeigen doxologische Zwischenrufe, Segensgrüße

am Anfang, Danksagungen und Gebetswünsche in der
Mitte und Segenswünsche am Schluß der Briefe \ daß der
Apostel in einer ganz bestimmten Gebetshaltung geschrieben
hat. Darum konnte dann auch E. Orphal in seiner anregenden
Arbeit über das Paulus-Gebet geradezu ein kleines Paulus-
Brevier zusammenstellen.2

1 Doxologische Zwischenrufe: Rom. 1,25; 9,5; Segensgrüße: 1. Thess.

1,1; Gal. 1, 3; Kol. 1, 2; Danksagungen: 1. Kor. 1,14; 14,18; 2. Kor. 9,15;
Gebetswünsche: 1. Thess. 3,11—13; 2. Theas. 2,16 f.; Kol. 3,16 a;
Segenswünsche: 2. Thess. 3,18; Rom. 15, 33; Phil. 4, 23.

2 Die Arbeit E. Orphals leidet m. E. an psychologisch-etymologischer
Ueberinterpretation. Die Umschreibung von irpocTKUveîv mit «sich wie ein


	Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre, Genesis 1, 26.

