
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 1

Artikel: Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen

Autor: Bertholet, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877397

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
4. Jahrgang Heft 1 Januar/Februar 1948

Religionsgeschichtliche Ambivalenz¬
erscheinungen.

In meinen religionsgeschichtlichen Studien werde ich
mehr und mehr auf eine Erscheinung gestoßen, die, an sich
offenkundig genug, im ganzen vielleicht noch nicht genügende
Beachtung gefunden hat: ich meine die Ambivalenz, man
könnte auch sagen: Bipolarität, die sich auf den verschiedensten

Gebieten religionsgeschichtlicher Erscheinungswelt
aufdecken läßt. Nicht freilich, als wäre sie scharfem
Beobachtungssinn entgangen. Im Gegenteil, spricht doch schon
Benjamin Constant in seinem Lehenswerk1 einmal von den
«contradictions inhérentes aux philosophies sacerdotales», diese

Widersprüche mit gelegentlichen Beispielen belegend. Bekanntlich

hat in bezug auf «das Heilige» Rudolf Otto das Widerspiel
des «tremendum» und des «fascinosum» mit feinem Verständnis

herausgearbeitet. In der Fortsetzung dieser Linie liegt,
was G. van der Leeuw in seiner «Phänomenologie der
Religion» (1933) als den ambivalenten Charakter des religiösen
Erlebnisses hervorhebt. «Das ambivalente Liebeserlebnis»,
sagt er 2, «kann sogar als Grunderlebnis des Religiösen
gelten; ohne das Hingezogenwerden gäbe es keine Furcht, keine
Begehung, überhaupt keine Religion.» Bei diesem Hingezogenwerden

handelt es sich um die im Hintergrund alles Religiösen
stehende Macht, der gegenüber das Verhältnis immer «ein
Hingezogen- und ein Abgestoßenwerden» ist. Entsprechend ist
Ambivalenz der Gefühle und der ihnen entsprechenden
Vorstellungen stets zu erwarten, wo Macht im Spiele ist, gleichviel

ob diese letztere personhaft oder rein dynamistisch
unpersönlich gefaßt wird. Dieser zweite Fall bedingt die
Miteinbeziehung magischer Vorstellungen und Begehungen neben den
im engeren Sinn religiösen in den Kreis der folgenden Be-

1 De la Religion, considérée dans sa source, ses formes et ses

développements, 1824—31.
2 §76,1; vgl. 4,3.

1



2 A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen

trachtung.3 Dieser darf daher nicht zu eng gezogen werden,
wenn der Religionshistoriker seiner Aufgabe, das einschlägige
Material in möglichst weitem Umfang aufzuspüren, zusammenzustellen

und unter zusammenfassende Gesichtspunkte zu
bringen, auch nur einigermaßen gerecht werden soll. So wird
er u. a. auch den Aberglauben, der so viel Magisches in sich
befaßt, weitgehend berücksichtigen.4 Inwieweit das nun dabei

zu Tage tretende Ambivalenzproblem durch den in der
Psychologie heute vielerörterten Schichtenbegriff aufgehellt
zu werden vermag, bleibe dem Religionspsychologen
überlassen. In allen Fällen aber dürfte richtig sein, von der
menschlichen Psyche auszugehen und aus ihrer Beobachtung
festzuhalten, mit wieviel Polarität des Menschen selbst zu
rechnen ist. Immer wieder kann er zwei Seelen in seiner Brust
vereinen, und in einem Augenblick wird unter Umständen aus
einem Saulus ein Paulus! Heißt es nun aber, daß Gott den
Menschen nach seinem Bilde geschaffen habe, so gilt nicht
minder, daß der Mensch sich nach seinem Bilde seine Götter
schafft oder vorstellt. Wie er dabei eine der seinen entsprechende

Bipolarität in sie hineinlegen kann, ist vielleicht am
augenfälligsten im Bilde von Göttern, die von Haus aus die
furchtbare Seite der Macht verkörpern, wie z. B. der indische
Shiva, der Zerstörer, der dann aber doch zugleich als der
zeugende Gott erscheint, wie denn der Phallus («linga») sein
Emblem ist und schon sein Name ihn als den «Gnädigen»
bezeichnet, oder seine Gemahlin Durgä, die als Zerstörerin
gefürchtet und wieder als Mutter gefeiert wird, beides
vielleicht nach dem Vorgang der dravidischen Erdmutter, die
ihrerseits bald als wohl-, bald als übelgesinnt galt.5 Bestimmt
historischen Ursprungs, d. h. durch feindliches Auseinandertreten

der betreffenden Völker bedingt, ist die Ambivalenz der

3 Zu dieser Gegenüberstellung von Magischem und in engerm Sinn
Religiösem vgl. meinen Artikel: «Zur Religionsphänomenologie» in
«Forschungen und Fortschritte» XXI/XXIII, April 1947.

4 Daher wird in diesem Aufsatz vom Handwörterbuch des Deutschen

Aberglaubens, hrsg. von E. Hoffmann-Krager u. Hanns Bächtold-
Stäubli, 1927 ff., ausgiebiger Gebrauch gemacht. Darauf beziehen sich die
Nachweise mit bloßer römischer und deutscher Zahl (Bandnummer und
Spaltenangabe).

6 ERE Encyclopaedia of Religion and Ethics) V, 6 b.



A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivaienzerscheinungen 3

«devas», die auf indischem Boden die Götter, auf persischem
die Dämonen und Teufel bezeichnen, wie umgekehrt die
«asuras» bei den Indern die Götterfeinde sind, während das
entsprechende «Ahura (Mazda)» Benennung des höchsten
Persergottes geworden ist. Wenn Venus als Liebesgöttin im
allgemeinen Glücksbringerin ist, so schließt das nicht aus, daß
die Sitte der Mexikaner, auf das Venusgestirn Menschenblut
zuzuspritzen, auf einstige Menschenopfer, wie sie sie sonst
schreckenerregenden Gestalten darzubringen pflegten, an die
himmlische Venus schließen läßt (VI, 159).

Die Ambivalenz, mit der der Mensch auf Grund eigener
Bipolarität seine Götter ausstattet, greift bis in christlichen
Heiligenkult hinein. Ich nenne nur die hl. Agnes, das Vorbild
der in fleckenloser Unschuld beharrenden Jungfrauen, die
doch gerade von heiratslustigen Mädchen in der Nacht zu
ihrem Heiligentag um Eheorakel angegangen wird, wie denn
auch an ihrem Tage nach dem Glauben der Wipp- und Eisak-
taler sowie der Etschländer die Vögel heiraten (1,214 f.)!

Auch in andern Beziehungen äußert sich die Ambivalenz
der Gottesauffassung. Je höher der Mensch von seiner Gottheit

denkt, um so mehr wird er dazu neigen, sie zu entsinnlichen

und vergeistigen, sie, von aller Erdenschwere gelöst, zu
symbolisieren und ins Jenseitige zu rücken. Und doch möchte
er sie sich wieder möglichst nahe haben — es ist der ewige
Widerstreit von Transzendenz und Immanenz —, zum
mindesten soll die Gottheit faßbar und in konkreter
Vergegenwärtigung greifbar gemacht werden: er streckt die Arme nach
dem Gottesbild und küßt die Reliquie! Daneben drängt es ihn,
in den Gott, in dem er einmal sein Heil gefunden hat, sein
ganzes göttliches Erleben zu zentralisieren und ihn selber
zur letzten endgültigen Einheit zusammenzufassen, und doch
erstirbt nicht der lockende Trieb, diese Einheit in die Mehrzahl

von Erscheinungsformen aufzuspalten, in denen
Göttliches, vorab göttlich Nahes empfunden wird.6 Wiederum
treibt es den Frommen vielleicht in lautlose mystische Stille,
daß es bei Tersteegen heißen kann: «Am Schweigen werden
sie erkannt, die Gott im Herzen tragen» ; aber wie singt dagegen

8 Vgl. zu diesem Problem mein Schriftehen: Götterspaltung und
Göttervereinigung, Tübingen, 1933.

1*



4 A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen

ein Joh. Mentzer: «0 daß ich tausend Zungen hätt' und einen
tausendfachen Mund!» Jenem Drang zur Stille läuft gerne
parallel derjenige zur Individuation, in der der Einzelne in
religiöser Ergriffenheit, losgelöst von seiner Umgebung, sein
Sonderleben ungehemmter meint führen zu können. Bekanntlich

geht «Mönch» auf ^iôvoç zurück, und in strengster Verfolgung

dieser Linie entwickelt sich der Mönch zum Einsiedler
und Anachoreten. Aber schon meldet sich wieder die ganze
Stärke sozialen Triebes, natürlicher Drang zu menschlicher
Vergesellschaftung, und führt zum Zusammenschluß
Gleichgesinnter, sodaß wir bei Mönchtum bereits vorzugsweise an
die kollektivistischen Erscheinungen von Klostergemeinschaften

denken. Es gibt kaum einen kultischen Zentralbegriff, der
nicht irgendwie ambivalent wäre. Ein Gehet kann im selben
Atemzug Segen und Fluch enthalten, und für das Opfer
genüge die beiläufige Erwähnung, daß seine Reste bald als
gefährlich vernichtet, bald als krafterfüllt verehrt werden
(VIII, 172).

Betritt man das schon mehr ans Theologische streifende
Gebiet, so studiere man an einem Jeremia die Ambivalenz
seiner Stellung zur Frage menschlicher Willensfreiheit: Für seine
Person absoluter Determination sich bewußt (vgl. 1, 5: «Ehe
ich dich schuf im Mutterleibe, ersah ich dich mir»), kann er
doch «die Männer von Juda und die Bewohner Jerusalems»

auffordern, «sich einen Neubruch zu brechen und nicht in die
Dornen zu säen» (4, 3), als läge es in ihrer eigensten Macht,
es zu tun. Um so mehr Verständnis wird man auf Grund
solcher Beobachtung für die Tatsache gewinnen, daß im Koran,
dem heiligen Buch der Religion, die nach traditioneller
Ansicht den Prädestinationsglauben klassisch vertritt, ein
Schwanken zwischen den beiden Polen völliger Prädestination
und menschlicher Selbstbestimmungsmöglichkeit nicht zu
verkennen ist.7 Es hielte nicht schwer, im Verlauf spezifisch
theologischer Entwicklung immer wieder — man nehme z. B. die
Lehre von der Sünde — dergleichen Ambivalenzen aufzuspüren.

Ich halte mich im folgenden zumeist an Konkreteres.
Mit der Geburt des Menschen zu beginnen, nenne ich nur

den Fall von Zwillingen. Diese gelten z. B. bei den im Osten

7 Vgl. Ernst Diez, Glaube u. Welt des Islam, 1942, S. 54.



A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen 5

Assams im Gebirge wohnenden Nagas als Glückskinder,
indem sie landwirtschaftliches Gedeihen ankünden sollen, und
anderseits werden dort ihre Eltern als untermenschlich und
tiergleich angesehen und sind zu meiden.8 Eine ähnliche
Doppelwertung kehrt bei den Negern wieder, von denen einzelne
Stämme eine Zwillingsgeburt als Glück, andere als Unglück
betrachten und die betreffende Mutter als eine von einem bösen
Geist besessene verfemen.9

Ambivalenz kann in den Namen liegen, deren Träger die
Neugeborenen werden; von ihnen hängt das Mehr oder
Weniger ihrer künftigen Tüchtigkeit ab; denn dem Namen haftet
nach allgemeinem Volksglauben «mana» an. Wer daher im
Besitz des Namens ist, der hat Macht über den Genannten
(vgl. das Märchen vom Rumpelstilzchen).10 Man darf aber nicht
den Teufel mit Namen rufen: er würde dadurch gezwungen
zu kommen, womit das Unglück zur Stelle wäre! Umgekehrt
will der Name der übermenschlichen Macht angerufen sein,
wenn es gilt, sich ihres Schutzes und ihrer Hilfe zu versichern.
Aber auch hier noch die Ambivalenz: auf der einen Seite die
Scheu, den wahren Gottesnamen auszusprechen (Jahve!), wofür

Umschreibungen wie der Höchste u. ä. zur Anwendung
kommen, auf der andern das Bestreben, es mit dem Namen des

Angerufenen peinlichst genau zu nehmen, namentlich keinen
derselben zu vergessen.

Gewisse Menschen sind in besonderm Sinn «Mana»-Träger,
womit gegeben ist, daß sich an ihre Macht Ambivalenz knüpft:
so der Zauberer, der dank seiner Machtbegabung schädlich
wie heilsam wirken kann, er vermag zu verzaubern wie zu
entzaubern (vgl. III, 772 f.) ; so der Fremde; denn die
unbekannten, vielleicht unheimlichen Kräfte, die ihm zugeschrieben

werden, bewirken auf der einen Seite Absperrung von
ihm, wo nicht feindseliges Vorgehen gegen ihn, auf der andern
abergläubische Scheu, aus der heraus ihm bis an göttliche
Verehrung grenzendes Entgegenkommen erwiesen werden kann
(III, 807).

8 ERE IX, 124 a. 8 Ebenda IX, 291 b.
10 Namen-dosem» Unglück steht der Mensch machtlos gegenüber! Auch

hat der Mensch seinen eigenen Namen zu verschweigen, will er nicht die
Macht über sich selber verlieren!



6 A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen

Ergiebiges Material liefert uns der menschliche Tod samt
dem, was mit ihm zusammenhängt. Wenn E. S. Hartland seinen
Artikel «Death and Disposal of the Dead» in ERE 11 mit den
Worten eröffnet: «The horror of death is universal among
mankind», so ist das wohl nur halb richtig. Gewiß, «dem Tode
trotzt das Lehen, das ewig lächelnde, dem fürchterlichen»
(Platen), und von ungezählten Stimmen getragen, schwillt der
Chor an, der des Lebens Vorzug preist. Und doch klingt,
vernehmlich genug, auf der Gegenseite das «Komm, süßer Tod»,
und dem Tod als Feind steht gegenüber der Tod als Freund
(«Freund Hein»), Gevatter, Bruder Tod, er wird gerufen, ja
eigenhändig gesucht! Und wie dem Tod selber, so erscheinen
dem Toten gegenüber Gefühle der Liebe und der Furcht
miteinander in Spannung. Man ruft seine Seele zurück12 und —-

man flieht vor ihm! Man hält mit Beigaben an ihn nicht
zurück, ihm seine Anhänglichkeit zu bezeugen, und — man ist
ängstlich beflissen, ihm nichts mitzugeben, was einem Lebenden

gehört, er könnte diesen sonst nachziehen (III, 1102)! Im
Erzgebirge beschenkt man die dem Verstorbenen gewidmeten
Blumenstöcke mit Geld oder einer Haarnadel, damit er nicht
wiederkomme (III, 1289) Man lost über seiner Leiche, um aus
der Schwere des Sarges Gegenteiliges herauszulesen (V,
1145 f.). Man bestattet den Toten mit allen Ehren, ihm den

Weg in ein glückliches Jenseits freizulegen, und überbietet
sich in Riten, die ursprünglich nichts anderes bezwecken als
rascheste Loslösung der Hinterbliebenen von vermeintlich
gefahrvollen von der Leiche ausgehenden Kranftwirkungen
(I, 976)! Gegen sie verspricht man sich radikalste Hilfe auch

von der Leichenverbrennung, und doch soll diese wieder die
Seele des Verstorbenen, unbeschwert von allem Körperlichen,
zu ihrer Jenseitsfahrt fähiger machen. Die Feierlichkeit des

Leichenzuges läßt langsames Gehen des Trauergeleites
angemessen erscheinen, und doch gilt bei Letten und in manchen

Gegenden Indiens für richtig, den Toten eilenden Schrittes zu
seiner letzten Ruhestatt zu geleiten, unter Umständen auch

11 IV, 411a.
12 Vgl. vor allem die Texte aus dem Liki in dem von mir

herausgegebenen Religionsgeschiclitlichen Lesebuch 6, Die Chinesen von Erich

Schmitt, 1927, S. 26 ff.



A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen 7

den Rückweg ebenso schnell zurückzulegen, um den Geist des
Toten in Verwirrung zu bringen und ihm den Versuch einer
Rückkehr zu erschweren.15 Einem entsprechenden Zweck,
dem Toten den Rückweg zu verlegen, dient die in deutschen
Landen bekannte Sitte, hinter der Leiche Wasser auszuschütten

u; denn vielfach wird angenommen, daß Geister Wasser
nicht zu überschreiten vermögen. Aber von den Bodos in
Indien wird, im Gegensatz zur eben genannten Sitte, berichtet,
daß, wenn der Leichenzug einen Fluß überschreite, eine
Schnur darübergespannt werde, um dem Toten die Rückkehr
zu ermöglichen.15 Gegensätzlicher Bedeutung, d. h. Glück oder
Unglück verheißend, ist ferner die Begegnung mit einem
Leichenwagen (V, 1143 f.). Zuweilen findet sich im Leichengefolge

Maskierung, eine Sitte, die sich bis heute z. B. im Tos-
kanischen bei den hinter dem Sarge mitschreitenden Mitgliedern

der Misericordia-Bruderschaft erhalten hat, und die
früher auch die «barmherzigen Brüder» in Altdorf übten, die

u.a. die zum Tode Verurteilten zur Richtstätte begleiteten1";
sie ist aber auch schon bei den Negern in Kamerun bezeugt
und gehört in das Kapitel der bereits aus dem Alten Testament
bekannten Verhüllung dem Toten gegenüber. In hessischen
Orten trug bis vor kurzem der Haupttrauernde einen über den

Kopf gehängten Mantel, der im Dorfe nach Bedarf umging.17
Dazu steht nun aber wieder im Gegensatz die nicht selten
erscheinende Vorschrift für die Männer, während des

Grabganges barhäuptig zu sein.18 Im übrigen können Masken auch
Totengeister darstellen und sind als solche bald böse, bald gut
(V, 1749 f.). Nach unsern Begriffen legt selbstverständlichste
Pietät es nahe, Räume, in denen ein geliebter Verstorbener
gehaust hat, mit allem, was an ihn erinnert, zunächst
möglichst unverändert zu lassen — gelegentlich schreibt
Volksbrauch vor, es vier Wochen lang zu tun (V, 1048). Aber
gerade das Gegenteil davon kann man, wie der Verfasser aus

13 Paul Sartori, Sitte u. Brauch, 1910, I, S. 151, Anm. 1.
14 Zeitschr. des Vereins für Volkskunde, 18, S. 364 ff.
15 ERE II, 755 a.
10 H. Brockmann-Jerosch, Schweizer Volksleben II, 1931, S. 25.
17 P. Sartori, a. a. 0., I, S. 148, Anm. 24.
18 Ebenda, S. 147 f.



8 A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen

eigenster Beobachtung im Toskanischen erfahren hat, erleben:
es wird gleich nach Eintritt des Todes im Sterbezimmer und
vielleicht auch in andern Räumen alles umgestellt: der
Abgeschiedene soll, falls er zurückkehren wollte, sich im Hause
nicht mehr auskennen und daher die Rückkehr lieber
unterlassen! Was sonst die Trauerriten anbelangt, braucht man
bloß Totenmahlzeit und Trauerfasten der Hinterbliebenen
nebeneinanderzustellen, um auf eine weitere Ambivalenz zu
stoßen. Um im Anschluß an den Tod mit Einem Wort den
Schatten zu erwähnen, sei nur an die alte Geschichte vom
Streit um des Esels Schatten erinnert, wo wir wieder dem

Doppelgesicht begegnen, im Schatten ein Etwas und doch wieder

ein Nichts zu sehen (IX, 129).
Vom Menschen zum Tier! Je mehr dieses in menschlichen

Empfinden Eindrücke von «Mana»haltigkeit zu erwecken
vermag, um so mehr Ambivalenz weist schon seine Wertung auf.
Das mag wohl am besten das Beispiel der Schlange zeigen.
Auf der einen Seite als das erdgebundene, vielleicht giftige,
unheimliche und typisch dämonische Tier, des Menschen natürlicher

Feind (vgl. Gen. 3!), wird sie gefürchtet, gehaßt, verfolgt;
auf der andern, zumal als Tempel- und Hausschlange, als
wohltätige, Heilung bringende Schutzmacht, des Menschen
naher Freund, hochgeschätzt, umhegt, ja geradezu verehrt, in
beiden Fällen aber als Kakodaimon wie als Agathodaimon
Trägerin von Kräften, die der Mensch aus der Welt zu schaffen

oder sich selber anzueignen sucht, um aus ihnen für sich
Nutzen zu ziehen oder sie wieder zu anderer Schaden
anzuwenden. 19 Besonders tritt schon bei der Schlange in Erscheinung,

was in den mit Tieren verbundenen Vorstellungen der
Völkerwelt förmlich einen Triumph der Ambivalenz bedeutet:
das ist die Rolle, welche Tiere als Vorzeichen, zumal im
Angang, spielen. Gemäß der Doppelnatur der Schlange als Symbol

der Weisheit und wieder des Bösen bringt oder verkündet

18 Für die Rolle der Schlange bei den alten Aegyptern vgl. Hermann
Rees, Der Götterglaube in Aegypten, 1941, S. 54 ff. Aehnlich verhielt es
sich bei ihnen mit dem Skorpion, ging man doch auch hei der Skorpiongöttin

Selket, einer der Schutzgöttinnen des Toten, von dem Gedanken
aus, die an sich gefährlichen Wirkungen des Tieres als Hilfe zu gewinnen
(ebenda, S. 58).



A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinangen 9

sie sowohl Glück als Unglück (VII, 1144). Entsprechendes
läßt sich von der Eidechse sagen: Als Teufelsgeburt, d. h.

hervorgegangen aus der fleischlichen Vermischung der Hexen
mit dem bösen Feind (11,676), ist sie im Angang Unglücksbotin;

aber im Handkehrum gilt sie wieder als geheiligtes
Geschöpf, das man nicht töten noch beleidigen soll; denn ihr
Gerippe stellt das Leiden Christi dar, das ihr der Herr in die
Beine gelegt hat zum Dank dafür, daß sie ihm die
Blutstropfen ableckte, als er am Kreuze hing, und von hier aus
wird ihr Angang geradezu Glück, vorab Geld verheißend (II,
676. 678. 680). Stark ambivalent ist die Bedeutung des Wolfes.
In Rom hielt man sein Erscheinen für so unheilvoll, daß man
Lustrationen anordnete; dagegen ist den Franzosen seine

Begegnung «une visite joyeuse» (IX, 763 f.) Als dämonische
Gestalt gefürchtet, dient er doch selber wieder der Abwehr
von Dämonen (IX, 714). Solche Doppelseitigkeit der an ihn
sich knüpfenden Vorstellungen ist eine durchgehende: Wölfe
toben im Korn und wollen es verderben; aber ihr Fuß segnet
wieder die blühende Saat (IX, 755. 759) usw. Nicht viel weniger

schwankt, und zwar nicht bloß in bezug auf Vorbedeutung,
die Beurteilung des Esels und spiegelt sich noch in Sage und
Legende, wo er gerne als frommes und doch wieder als
dämonisches Tier auftritt (vgl. II, 1016). Eindeutiger ist im
allgemeinen die Wertung der Kuh, insbesondere bei Indogermanen,
soll sie doch z. B. nach indischem Glauben den Toten über die
Totenbrücke tragen 20, weshalb der sterbende Hindu sich noch
an einem Kuhschwanz festzuhalten sucht, und doch geht die
Verabscheuung der Kuh bei den ebenfalls arischer Rasse an-
gehörigen Dards (zwischen Kaschmir und Hindukusch) so

weit, daß sie sich der Milch wie sämtlicher von ihr stammender

Produkte enthalten in der Meinung, deren Genuß
verursache Irrsinn.21 Daß den Israeliten das Schwein, das
heiliges Opfertier ihrer heidnischen Vorfahren in Haran gewesen
war, als unrein verboten wurde (Lev. 11, 7), wie es in ge-

20 Daher auch der in gewissen Gegenden Deutschlands noch geübte
Brauch, eine Kuh im Leichenzuge mitzuführen. In Britswerth in Friesland

wurde bis zu Anfang des 19. Jh.s eine eiserne Kuh, die offenbar an
Stelle der einst lebenden getreten war, mit auf den Friedhof getragen
(V, 781). 21 EKE IV, 401 a.



10 A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen

schichtlicher Zeit übrigens auch in ganz Aegypten als kultisch
unrein galt, während doch für die feuchte Deltamarsch
Schweinehaltung stets kennzeichnend gewesen war22, mag
sich aus demselben Prinzip erklären, nach welchem die christliche

Kirche Pferdefleischgenuß verpönte, weil das Pferd einst
germanisches Opfertier gewesen war. Im Angang-Glauben ist
das Schwein hei den Indogermanen entgegen ihrer sonstigen
Schätzung desselben öfter Unheil verkündendes als Glück
bringendes Vorzeichen (VII, 1482 f.). Entsprechend ist die
schwankende Wertung des Wildschweines, indem es die Rok-
kenphilosophie 23 als gut bezeichnet, während es in Frankreich
wie schon in indischen Märchen als böse gilt (IX, 626), ebenso

diejenige des Igels, dessen Angang bei Zigeunern auf Glück,
um Antwerpen auf Unglück gedeutet wird, wie auch ihn
hingestreckt daliegen sehen den Wotjaken (Finnen) Todesomen
ist (IV, 669). Als speziell Unheil bringend erscheint bei
Terenz (Phormio IV 4, 30) der fremde schwarze Hund: das

mag durch seine Herkunft und Farbe bedingt sein; denn sonst
steht der Hund, wie man es vor allem aus der Religion Za-
rathustras weiß, wo er den Verstorbenen bis auf den «Turm
des Schweigens» begleiten darf, bei Indogermanen in höchster
Schätzung — dies nun allerdings wieder in ausgesprochenem
Gegensatz zu Semiten (vgl. z. B. 1. Sam. 17, 43; 2. Sam. 3, 8; 9, 8;
16, 9). Dagegen sind Perser und Juden (neben andern Völkern
und dem deutschen Mittelalter) wieder darin einig, den

Angang des Hirsches für böse zu halten, während darüber die
Rockenphilosophie gerade umgekehrt urteilt (IV, 102). Ein
ähnlicher Dualismus in bezug auf Angang wäre auch für Reh

(VII, 618) und Wiesel (IX, 594) nachzuweisen. Ein über den

Weg laufender Hase ist bei den meisten Völkern (Deutschen,
Slaven, Indern) von übler Vorbedeutung, bei Griechen und
Römern gibt es aber auch Beispiele des Gegenteils (III, 1514).
Nicht minder ambivalent sind die Wirkungen der Fledermaus,
schon als eines Mittels gegen Schläfrigkeit auf der einen

-- Hermann Rees, a. a. 0., S. 70 f., vgl. S. 131.
23 Das ist eine Sammlung abergläubischer Bräuche und Anschauungen

als Niederschlag von Spinnstuhengesprächen. Solche in Nordfrankreich

oder Belgien entstandenen Sammlungen gehen bis in die zweite
Hälfte des 15. Jh.s zurück (VII, 761).



A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen 11

Seite, während auf der andern im hellenisch-jüdisch-ägyptischen
Schlafzauher (300—350 v. Chr.) auf die Flügel einer

lebenden Fledermaus magische Zeichen und Bilder geschrieben
wurden, um Schlaf zu erzielen (II, 1586). Vielfach böses
Omen, ja Todeskünderin, ist sie doch wieder — vor allem in
China — Glückssymhol, entsprechend bald für heilig gehalten,
bald getötet (II, 1590. 1595). Unter den Vögeln ist es bekanntlich

der Rabe, von dem man sich am ehesten Unglück
verspricht. Das schließt aber Gegenbeispiele nicht aus, so bei
den alten Römern, bei Arabern, Isländern, am Lechrain und
anderswo (VII, 447). Aehnlich galt die Krähe Römern und
Indern im allgemeinen als Unglücksvogel, und im Traume
gesehen, sagte sie in Indien Böses voraus; aber im deutschen
Mittelalter sah man sie als glückhaft an 21, und in Mythologie
wie Kult mancher nordamerikanischer Indianerstämme spielt
sie als guter, in Westafrika allerdings als böser Geist eine
Rolle (V, 357. 362). Das schwarze Huhn betrachtet der Volksglaube

vielfach als Hexe, vielleicht sogar als den Teufel selbst;
doch fehlt es auch nicht am Glauben, es schütze das Haus
vor Hexen (IV, 454). Das Rufen der Rohrdommel kündet ein
fruchtbares Jahr; doch daß man ihm auch Unglück verheißende

Zeichen entnimmt, beweist oldenburgischer Glaube
(VII, 772). Der Sperling gilt in den Kindheitsevangelien als
ein Geschöpf des Kindes Jesu; aber Jesus soll ihn auch
verflucht haben, weil er ihn verriet (VIII, 240). Als «wissendes
Tier» verkündet er Zukünftiges, und sein Lied hatte in Indien
gelegentlich gute Vorbedeutung; sitzt er aber bei offenem Fenster

auf dem Fensterbrett, so ereignet sich nach deutschem
Volksglauben im Hause ein Unglück. Gleiches bedeutet es

auch, ihn im Traume zu sehen (VIII, 250). Als günstig, aber
ebenso oft wieder als ungünstig gilt der Angang von Schmetterlingen

(VII, 1250). Auf deutschem Boden sind sie entweder
gute Holden oder, aus der Vermischung der Hexen mit dem
Teufel hervorgegangen, «böse Dinger» (VII, 1244). Ebenso
zwiespältig ist die Beurteilung der Schaben: einerseits Schutzgeister

des Hauses, sind sie mit Pietät zu pflegen, weil ihm
ihre Anwesenheit Glück bringen soll und mit ihrem Wegzug

24 Freilich mußte sie von links nach rechts fliegen oder links schreien.



12 A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen

das Unglück in ihm beginnt25, andererseits als dämonisch
lästige Gäste durch allerhand abergläubische Mittel daraus
zu vertreiben (VII, 966). Ambivalentes Omen entnimmt man
dem Zirpen der Grille (III, 1166 f.), und wenn der Holzwurm
tickt, hört man in mitteleuropäischen Ländern im allgemeinen
daraus die Ankündigung bevorstehenden Todes, dagegen im
Inntal, in Mecklenburg und auf Rügen diejenige baldiger Hochzeit

(IV, 284 f.). Am bekanntesten ist die Doppelrolle der
Spinne: am Morgen Kummer und Sorgen, am Abend erquickend
und labend; aber auch für die Morgenspinne findet sich, wenn
auch selten, die Deutung als gutes Omen (VIII, 277): somit
wieder innerhalb des ersten Falles eine Ambivalenz!
Glückverheißende Bedeutung hat vor allem die Kreuzspinne sich
erworben, was sie ihrer Zeichnung verdankt. Sonst scheint
das Widerspiel der Spinne als «Muttergottestierchen» einerseits,

als «Hexentier» andererseits ein ziemlich durchgängiges
zu sein. Und das gilt auch von ihren Weben, die man zum
Gedeihen des Viehes im Stall bald abkehren, bald gerade
nicht abkehren soll (IV, 1231).

Nicht weniger als Tieren wird Pflanzen ambivalente
Bedeutung und Vorbedeutung zugeschrieben. So gilt der im
germanischen Heidentum besonders hochgeschätzte Haselstrauch
in christlichem Volksglauben als böser Strauch, unter dem
der Teufel den Hexen begegnet (III, 1587). Ein im Herbst
noch einmal blühender Obstbaum deutet nach westfälischem
Glauben auf eine Hochzeit oder — auf eine Leiche.28 Selbst
von dem als Glück bringend allbekannten vierblättrigen Kleeblatt

heißt es: «Wer leicht findet vierblätterten Klee, der kriegt
viel Ach und Weh!», und wer solchen in kurzer Zeit viermal
nacheinander findet, wird bald sterben (IV, 1456).27 Tiere und

25 Der russische Bauer nimmt daher auch bei einem Wohnungswechsel
diese Insekten, soweit sie sich einfangen lassen, mit sich (a.a.O.)!

26 Curl Clemen, Deutscher Volksglaube und Volksbrauch, 1925, S. 80.
27 Dies letztere wohl nach dem Prinzip der Volksmedizin, daß zwei

gleich stark wirkende Mittel zu stark werden und das Gegenteil bewirken:

z.B. soll Schwalbenstein in Schöllkraut gewickelt — beides an sich
beliebte Mittel gegen Augenkrankheiten — das Sehvermögen verschlechtern

(VII, 1402). Anders VII, 1439: Verstärkung kraftgeladenen Stoffes
durch zauberkräftige Farbe, denn auch die Farben sind mana-haltig (vgl.
oben S. 10) und dementsprechend ambivalent, z. B. Gelb bald Glücks-,



A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen 13

Pflanzen liefern aber nur einen Bruchteil ambivalenter Omina.
Aus der Fülle der übrigen greife ich zunächst nur heraus die
Wechselbedeutung von Gefundenem, sei es Geld (III, 605 f.),
sei es eine Nadel, selbst wo eine solche einem die Spitze
zukehrt (VI, 916 f.). Es heißt bekanntlich, daß Scherben Glück
bringen, wie denn auch mit zerstoßenem Fensterglas aus einem
Gewehr schießen nach oldenburgischem Glauben guten Schuß
sichern soll28; aber schon, wo die Braut das Glas, aus dem
sie mit dem Bräutigam getrunken hat, hinter sich wirft, wird
sein Brechen hier auf Glück, dort auf Unglück gedeutet.29

Als ambivalent gelten infolge besonderer Kraftgeladenheit
vor allem auch gewisse Zeiten: so der Frühling, als der
Segensreiche zwar hochgepriesen, aber doch wieder gefürchtet
als der «die Kranken Wegnehmende» (III, 158). Eine besondere

Rolle spielt in ihm als der zu Hochzeiten bevorzugten
Zeit der Regen: «Regnet es auf den Brautkranz, so wird die
Ehe gesegnet», sagt man, aber auch wieder «Viel Regen, viele
Tränen!» (VII, 600). Ambivalent sind wieder die Zwölften30,
charakterisiert durch die Fülle von Dingen, die man an ihnen
zu unterlassen hat, wie z. B. das Spinnen (IX, 985) ; aber
gerade in ihnen segnet Hulda die Spinnerinnen, und das in
ihnen gesponnene Garn gilt als brauchbarstes und hilft aucli
gegen Hexen (IX, 987). Der Römer kannte die «dies fasti» und
die «dies nefasti», Glücks- und Unglückstage. Als ein solcher
gilt meist der Freitag: Freitagskinder Unglückskinder, zu

bald Unglücksfarbe: III, 580; ebenso Schwarz: VII, 1450. Auf die
Volksmedizin sei im übrigen hier nur nebenbei hingewiesen, so überreich sie
an Beispielen von Ambivalenz wäre: vgl. z. B. ihre divergierende
Beurteilung des Verhältnisses von Herzgröße und Mut: III, 1803, der
Wirksamkeit gewisser Allheilmittel, wie Speichel (zu seiner Heilwirkung vgl.
Joh. 9,6), Heringslake: III, 1779 f., Durchkriechen: II, 487.491, Lärm —
dieser speziell als Heilmittel Geistern gegenüber (V, 914—17) in einem
Doppelsinn, der in den den Glocken zugeschriebenen Wirkungen ausklingt,
ferner die widerspruchsvolle sog. Signaturenlehre, die aus dem äußern
Aussehen einer Pflanze auf deren Verwendbarkeit zu Heilzwecken
schließt (II, 1214).

28 Adolf Wuttke, Der deutsche Volksaberglaube der Gegenwart, dritte
Bearbeitung von Elard Hugo Meyer, § 714.

20 Ebenda § 338. Entsprechende Ambivalenzen kehren in diesem
Zusammenhang mehrfach wieder, s. ebenda § 290. 293. 297.

30 D. h. die Zeit vom 25. Dezember bis 6. Januar.



14 A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen

frühem Tod verurteilt, nach ungarischem Glauben dem Teufel
verfallen (III, 55), und doch heißt es auf der andern Seite wieder:
Freitagskinder werden strenggläubig und fromm (I.e.). Man hütet

sich, am Freitag zu reisen, an ihm soll auch die Wöchnerin
nicht aussegnen gehen oder — nein, sie soll es gerade tun (III,
56)! «Freitag guter Anfang», sagt der Pole (III, 53). Als beste
Butter gilt Freitagsbutter (I, 1249). Haarschur am Freitag,
selbst am Karfreitag, sichert vor Kopfschmerzen; aber im
Handkehrum liest man auch das Gegenteil (III, 1255 f.)!
Doppelsinnig ist ferner der Samstag, hier Glücks-, dort Hexen-
und Teufelstag (VII, 925 f.), und säen am Karsamstag ist bei
den einen geboten wie bei den andern verpönt (IV, 1013 f.).
Besondere Segnungen werden dem Johannistag nachgerühmt,
und doch wird ihm wieder Unglücksbedeutung nachgesagt
(IV, 719). Als Unglückstag sieht man meist auch den Montag
an (VI, 556) ; aber den Muhammedanern gilt er als glücklichster

Reisetag, sollen doch an ihm Muhammed und viele andere
bedeutende Männer ihre Reise ins Jenseits angetreten haben

(VII, 639). — Innerhalb der einzelnen Tage will wiederum die
Ambivalenz bestimmter Stunden, wie z. B. der mittäglichen,
beachtet sein (vgl. VI, 405 ff.).

In diesen Zusammenhang sind die ambivalenten Vorstellungen

einzureihen, die sich an Sonne und Mond knüpfen.
Dazu bietet letzterer vor allem durch seine wechselnden Phasen

Anlaß, und die zwiespältige Natur der bald als wärmende
Wohltat, bald als brennende Qual empfundenen Sonne läßt in
ihr Freund und Feind in einem sein. Dasselbe gilt vom Feuer
in seinen gegensätzlichen Wirkungen, die entsprechend divergente

Bräuche zur Folge haben, so wenn man z.B. zur
Bannung von Gewittergefahr in einigen Gegenden glaubt, das
Herdfeuer unterhalten, in andern umgekehrt, es löschen zu
müssen.31

Dies Letzte mag zu Bräuchen häuslichen und alltäglichen
Lehens überleiten, und dabei sei an die Spitze gestellt die
schon durch Gen. 3,19 angeregte Frage der Wertung der
Arbeit als eines Segens oder eines Fluches, woran sich gleich
die Mehrschichtigkeit der Beurteilung anschließen ließe, was
unter den Begriff von Feiertagsweihe bzw. -entweihung falle

31 Wuttke, a. a. 0., § 449.



A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen 16

(vgl. II, 475 und katholische Werktagsarbeit am Karfreitag!).
Kaum übersehbar ist weiterhin, was hier freilich aus
Raumbeschränkung nicht ins Detail verfolgt werden kann, die Fülle
von Ambivalenzen auf dem Gebiet des Essens und Trinkens,
zumal auch des kultischen.52 Und wenn mit der verpönten
13-Zahl bei Tisch33 Zahlen-Ambivalenz berührt wird, so sei

nur erwähnt, daß in der manichäischen Gnosis wie in der
Kabbala 13 stets gute Bedeutung hat, und im deutschen
Märchen ist der 13te oft genug der Stärkste und Klügste, wenn
allerdings auch zuweilen der Schwächste und Dümmste.34 Zu
den natürlichsten Dingen im Verkehr von Menschen
untereinander gehört ohne Zweifel der Glückwunsch, vorab wo der
zu Beglückwünschende vor einem schwierigeren oder
gefahrvolleren Unternehmen steht. Aber wer kennt nicht die beliebte
Redensart vom «Arm- und Beinbruch», in die sich solcher
Glückwunsch gerne kleidet, als sei es dem machtgeladenen
Wort ein leichtes, sein Gegenteil zu bewirken, ohne die mit
dem tatsächlich Gewünschten verbundenen Gefahren mit
heraufzubeschwören (III, 906 f.) — Mit Worten wie den
genannten tritt man schon tiefer in das ureigenste Gebiet des

Aberglaubens hinein. Von da ist nur ein Schritt zur eigentlichen

Zauberformel, und hier sei noch einer weiteren
Ambivalenz gedacht. Zauberformeln gelten als ganz besonders
machtgeladen und wirkungskräftig und wollen daher, wenn
sie an Kraft nicht verlieren sollen, mit größter Aengstlichkeit
behütet, vor Nachahmung und Preisgabe, welch letztere
namentlich auch durch die Schrift geschehen könnte, geschützt
werden. Dazu tritt aber in direkten Widerstreit ein naheliegendes

Bestreben, ihre Kraft vielmehr zu verbreiten und an ihr
auch andere teilnehmen zu lassen, weswegen denn auch z. B.
im Text sogenannter Himmelsbriefe zu lesen steht: «Dieser
Text wird einem gegeben abzuschreiben» (1,118). Schließlich
wird es zur förmlichen Ironie des Schicksals, daß an der

32 Vgl. etwa den Artikel Speiseverbote in RGG.
33 Ihre Verpönung hat übrigens ihren Ursprung nicht erst in Jesu

letztem Mahl mit seinen Jüngern, weil gleich nach ihm Judas' Tod
erfolgte, sondern geht schon auf die alten Bahylonier zurück, deren Schalttage

(der 13. Monat!) als Unglückszeit galten, wie sie denn auch im
Zeichen des Rahen standen.

34 RGG V, 2067.



16 L. Koeliler, Die Grundstelle der Imago-Dei Lehre, Genesis 1, 26

Verbreitung der christlichen Heiligen Schrift Bücher mit
teilnehmen, die ihrem ursprünglichen Namen nach eigentlich
«verborgen» und «geheimgehalten» werden sollten, die
«Apokryphen»! 35

Die Summe des zusammengetragenen Materials, das sich
übrigens ins Ungemessene mehren ließe, liefert eine ernste
Mahnung zu größerer Vorsicht und Zurückhaltung in der
Erklärung und Beurteilung religionsgeschichtlicher Tatbestände.
Logischer Drang nach Vereinfachung und Vereinheitlichung
führt allzu leicht zu Urteilen, deren Hauptfehler Einseitigkeit
ist. «Audiatur et altera pars!» Auf religionsgeschichtlichem
Boden breitet sich Leben aus in der ganzen bunten
Mannigfaltigkeit seiner Beweggründe, die so oder so gelagert sein
können. Sie auf einen Nenner bringen oder in ein starres
einheitliches Schema pressen zu wollen, hieße jenes Lebens
irrationale Faktoren verkennen. Und doch darf es ein Glück
genannt werden, daß jenes Lebens geheime Hintergründe
solcher Art sind: sie machen religionsgeschichtliches Forschen
erst selber lebensvoll. In besagtem Sinn aber aus diesem
Forschen zu lernen bereit sein ist gleichzeitig ein unveräußerliches

Stück Erziehung zu menschlich verständnisvollerer
Lebensführung

Basel. Alfred Bertholet.

Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre,
Genesis 1, 26.

Die Anschauung von der Gottebenbildlichkeit des
Menschen nimmt in den Darstellungen der christlichen Lehrmeinungen

einen weiten und bedeutsamen Raum ein. Jenes
Anliegen, welches Andreas Oslander klassisch formulierte,
als er im Titel seiner 1550 erschienenen Untersuchung «Item
de imagine Dei quid sit» hinzufügte, es sei eine Darlegung,
entnommen «aus den sichern und einleuchtenden Zeugnissen

35 Vgl. z.B. das Urteil Rabbi Akibas im babylonischen Talmud, daß

derjenige keinen Teil an der künftigen Welt habe, der in apokryphen
Büchern lese, und zur komplizierten Geschichte des Begriffes
«apokryph» s. meine «Apokryphen und Pseudepigraphen» in Karl Budde,
Geschichte der althebräischen Literatur, 1906, S. 338.


	Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen

