Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 4 (1948)

Heft: 1

Artikel: Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen
Autor: Bertholet, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877397

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

4. Jahrgang Heft 1 Januar/Februar 1948

Religionsgeschichtliche Ambivalenz-

erscheinungen.

In meinen religionsgeschichtlichen Studien werde ich
mehr und mehr auf eine Erscheinung gestoflen, die, an sich
offenkundig genug, im ganzen vielleicht noch nicht geniigende
Beachtung gefunden hat: ich meine die Ambivalenz, man
konnte auch sagen: Bipolaritéit, die sich auf den verschieden-
sten Gebieten religionsgeschichtlicher Erscheinungswelt auf-
decken laft. Nicht freilich, als wére sie scharfem Beobach-
tungssinn entgangen. Im Gegenteil, spricht doch schon Ben-
jamin Constant in seinem Lebenswerk ' einmal von den «con-
tradictions inhérentes aux philosophies sacerdotales», diese
Widerspriiche mit gelegentlichen Beispielen belegend. Bekannt-
lich hat in bezug auf «das Heilige» Rudolf Otto das Widerspiel
des «tremendum» und des «fascinosum» mit feinem Verstind-
nis herausgearbeitet. In der Fortsetzung dieser Linie liegt,
was G.van der Leeuw in seiner «Phinomenologie der Reli-
giony (1933) als den ambivalenten Charakter des religitsen
Erlebnisses hervorhebt. «Das ambivalente Liebeserlebnisy,
sagt er?, «kann sogar als Grunderlebnis des Religitsen gel-
ten; ohne das Hingezogenwerden gibe es keine Furcht, keine
Begehung, iiberhaupt keine Religion.» Bei diesem Hingezogen-
‘werden handelt es sich um die im Hintergrund alles Religitsen
stehende Macht, der gegeniiber das Verhiltnis immer «ein Hin-
gezogen- und ein Abgestoflenwerdeny ist. Entsprechend ist
Ambivalenz der Gefiihle und der ihnen entsprechenden Vor-
stellungen stets zu erwarten, wo Macht im Spiele ist, gleich-
viel ob diese letztere personhaft oder rein dynamistisch un-
personlich gefallt wird. Dieser zweite Fall bedingt die Mitein-
beziehung magischer Vorstellungen und Begehungen neben den
im engeren Sinn religiosen in den Kreis der folgenden Be-

1 De la Religion, considérée dans sa source, ses formes et ses déve-
loppements, 1824—31.
2 §76,1; vgl. 4, 3.



2 A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen

trachtung. ®* Dieser darf daher nicht zu eng gezogen werden,
wenn der Religionshistoriker seiner Aufgabe, das einschligige
Material in moglichst weitem Umfang aufzuspiiren, zusammen-
zustellen und unter zusammenfassende Gesichtspunkte zu
bringen, auch nur einigermallen gerecht werden soll. So wird
er u.a. auch den Aberglauben, der so viel Magisches in sich
befalit, weitgehend beriicksichtigen.* Inwieweit das nun da-
bei zu Tage tretende Ambivalenzproblem durch den in der
Psychologie heute vielerdrterten Schichtenbegriff aufgehellt
zu werden vermag, bleibe dem Religionspsychologen iiber-
lassen. In allen Féllen aber diirfte richtig sein, von der
menschlichen Psyche auszugehen und aus ihrer Beobachtung
festzuhalten, mit wieviel Polaritit des Menschen selbst zu
rechnen ist. Immer wieder kann er zwei Seelen in seiner Brust
vereinen, und in einem Augenblick wird unter Umstidnden aus
einem Saulus ein Paulus! Heillit es nun aber, daB Gott den
Menschen nach seinem Bilde geschaffen habe, so gilt nicht
minder, dal der Mensch sich nach seinem Bilde seine Gdtier
schafft oder vorstellt. Wie er dabei eine der seinen entspre-
chende Bipolaritit in sie hineinlegen kann, ist vielleicht am
augenfiilligsten im Bilde von Goéttern, die von Haus aus die
furchtbare Seite der Macht verkérpern, wie z. B. der indische
Shiva, der Zerstorer, der dann aber doch zugleich als der
zeugende Gott erscheint, wie denn der Phallus («lingay) sein
Emblem ist und schon sein Name ihn als den «Gnédigen»
bezeichnet, oder seine Gemahlin Durga, die als Zerstorerin
gefiirchtet und wieder als Mutter gefeiert wird, beides viel-
leicht nach dem Vorgang der dravidischen Erdmutter, die
ihrerseits bald als wohl-, bald als iibelgesinnt galt.® Bestimmt
historischen Ursprungs, d. h. durch feindliches Auseinander-
treten der betreffenden Vélker bedingt, ist die Ambivalenz der

3 Zu dieser Gegeniiberstellung von Magischem und in engerm Sinn
Religiosem vgl. meinen Artikel: «Zur Religionsphédnomenologie» in «For-
schungen und Fortschrittey XXI/XXIII, April 1947.

* Daher wird in diesem Aufsatz vom Handworterbuch des Deut-
schen Aberglaubens, hrsg. von E. Hoffmann-Krayer u. Hanns Bdchtold-
Stdaubli, 1927 ff., ausgiebiger Gebrauch gemacht. Darauf beziehen sich die
Nachweise mit bloBer rémischer und deutscher Zahl (Bandnummer und
Spaltenangabe).

8 ERE (= Encyclopaedia of Religion and Ethics) V, 6b.



A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen 3

«devasy, die auf indischem Boden die Gétter, auf persischem
die Dimonen und Teufel bezeichnen, wie umgekehrt die
<asurasy bei den Indern die Goétterfeinde sind, wihrend das
entsprechende « Ahura (Mazda)y Benennung des héchsten Per-
sergottes geworden ist. Wenn Venus als Liebesgottin im all-
gemeinen Gliicksbringerin ist, so schlieflt das nicht aus, dal}
die Sitte der Mexikaner, auf das Venusgestirn Menschenblut
zuzuspritzen, auf einstige Menschenopfer, wie sie sie sonst
schreckenerregenden Gestalten darzubringen pflegten, an die
himmlische Venus schlieflen 146t (VI, 159).

Die Ambivalenz, mit der der Mensch auf Grund eigener
Bipolaritit seine Gotter ausstattet, greift bis in christlichen
Heiligenkult hinein. Ich nenne nur die hl. Agnes, das Vorbild
der in fleckenloser Unschuld beharrenden Jungfrauen, die
doch gerade von heiratslustigen Méaddchen in der Nacht zu
ihrem Heiligentag um Kheorakel angegangen wird, wie denn
auch an ihrem Tage nach dem Glauben der Wipp- und Eisak-
taler sowie der Ktschléinder die Vigel heiraten (1,214 f.)!

Auch in andern Beziehungen dulert sich die Ambivalenz
der Gottesauffassung. Je hoher der Mensch von seiner Gott-
heit denkt, um so mehr wird er dazu neigen, sie zu entsinn-
lichen und vergeistigen, sie, von aller Erdenschwere geldst, zu
symbolisieren und ins Jenseitige zu riicken. Und doch méchte
er sie sich wieder moglichst nahe haben — es ist der ewige
Widerstreit von Transzendenz und Immanenz —, zum min-
desten soll die Gottheit faflbar und in konkreter Vergegen-
wirtigung greifbar gemacht werden: er streckt die Arme nach
dem Gottesbild und kiil}t die Reliquie! Daneben dringt es ihn,
in den Gott, in dem er einmal sein Heil gefunden hat, sein
ganzes gottliches Erleben zu zentralisieren und ihn selber
zur letzten endgiiltigen Einheit zusammenzufassen, und doch
erstirbt nicht der lockende Trieb, diese Einheit in die Mehr-
zahl von Erscheinungsformen aufzuspalten, in denen Gott-
liches, vorab gottlich Nahes empfunden wird.® Wiederum
treibt es den Frommen vielleicht in lautlose mystische Stille,
daBl es bei Tersteegen heillen kann: «Am Schweigen werden
sie erkannt, die Gott im Herzen tragen»; aber wie singt dagegen

8 Vgl. zu diesem Problem mein Schriftchen: Gétterspaltung und Got-
tervereinigung, Tiibingen, 1933.

1%



4 A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen

ein Joh. Mentzer: «O daf ich tausend Zungen hitt’ und einen
tausendfachen Mund!» Jenem Drang zur Stille liuft gerne
parallel derjenige zur Individuation, in der der Einzelne in
religioser Ergriffenheit, losgel6st von seiner Umgebung, sein
Sonderleben ungehemmter meint fiihren zu kénnen. Bekannt-
lich geht «M&nchy auf uovog zuriick, und in strengster Verfol-
gung dieser Linie entwickelt sich der Ménch zum Einsiedler
und Anachoreten. Aber schon meldet sich wieder die ganze
Stirke sozialen Triebes, natiirlicher Drang zu menschlicher
Vergesellschaftung, und fiihrt zum Zusammenschlufl Gleich-
gesinnter, sodall wir bei Monchtum bereits vorzugsweise an
die kollektivistischen Erscheinungen von Klostergemeinschaf-
ten denken. Es gibt kaum einen kultischen Zentralbegriff, der
nicht irgendwie ambivalent wire. Ein Gebet kann im selben
Atemzug Segen und Fluch enthalten, und fiir das Opfer ge-
niige die beildufige Erwihnung, dall seine Reste bald als ge-
fiahrlich vernichtet, bald als krafterfiillt verehrt werden
(VIII, 172).

Betritt man das schon mehr ans Theologische streifende
Gebiet, so studiere man an einem Jeremia die Ambivalenz sei-
ner Stellung zur Frage menschlicher Willensfreiheit: Fiir seine
Person absoluter Determination sich bewulit (vgl. 1, 5: «Ihe
ich dich schuf im Mutterleibe, ersah ich dich mir»), kann er
doch «die Minner von Juda und die Bewohner Jerusalems»
auffordern, «sich einen Neubruch zu brechen und nicht in die
Dornen zu sideny (4, 3), als lige es in ihrer eigensten Macht,
es zu tun. Um so mehr Verstindnis wird man auf Grund sol-
cher Beobachtung fiir die Tatsache gewinnen, dal} im Koran,
dem heiligen Buch der Religion, die nach traditioneller An-
sicht den Pridestinationsglauben klassisch vertritt, ein
Schwanken zwischen den beiden Polen villiger Prdadestination
und menschlicher Selbstbestimmungsmdglichkeit nicht zu ver-
kennen ist. ? Es hielte nicht schwer, im Verlauf spezifisch theo-
logischer Entwicklung immer wieder — man nehme z. B. die
Lehre von der Siinde — dergleichen Ambivalenzen aufzuspii-
ren. Ich halte mich im folgenden zumeist an Konkreteres.

Mit der Geburt des Menschen zu beginnen, nenne ich nur
den Fall von Zwillingen. Diese gelten z. B. bei den im Osten

7 Vgl. Ernst Diez, Glaube u. Welt des Islam, 1942, S. 54.



A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen 5

Assams im Gebirge wohnenden Nagas als Gliickskinder, in-
dem sie landwirtschaftliches Gedeihen ankiinden sollen, und
anderseits werden dort ihre Eltern als untermenschlich und
tiergleich angesehen und sind zu meiden. * Eine dhnliche Dop-
pelwertung kehrt bei den Negern wieder, von denen einzelne
Stimme eine Zwillingsgeburt als Gliick, andere als Ungliick
betrachten und die betreffende Mutter als eine von einem bésen
Geist besessene verfemen. ®

Ambivalenz kann in den Namen liegen, deren Triger die
Neugeborenen werden; von ihnen hingt das Mehr oder We-
niger ihrer kiinftigen Tiichtigkeit ab; denn dem Namen haftet
nach allgemeinem Volksglauben «mana» an. Wer daher im
Besitz des Namens ist, der hat Macht iiber den Genannten
(vgl. das Mérchen vom Rumpelstilzchen). ** Man darf aber nicht
den Teufel mit Namen rufen: er wiirde dadurch gezwungen
zu kommen, womit das Ungliick zur Stelle wire! Umgekehrt
will der Name der iibermenschlichen Macht angerufen sein,
wenn es gilt, sich ihres Schutzes und ihrer Hilfe zu versichern.
Aber auch hier noch die Ambivalenz: auf der einen Seite die
Scheu, den wahren Gottesnamen auszusprechen (Jahve!), wo-
fiir Umschreibungen wie der Ho6chste u. . zur Anwendung
kommen, auf der andern das Bestreben, es mit dem Namen des
Angerufenen peinlichst genau zu nehmen, namentlich keinen
derselben zu vergessen.

Gewisse Menschen sind in besonderm Sinn «Manay-Triger,
womit gegeben ist, dall sich an ihre Macht Ambivalenz kniipft:
so der Zauberer, der dank seiner Machtbegabung schidlich
wie heilsam wirken kann, er vermag zu verzaubern wie zu
entzaubern (vgl. II1,7721.); so der Fremde; denn die unbe-
kannten, vielleicht unheimlichen Kréfte, die ihm zugeschrie-
ben werden, bewirken auf der einen Seite Absperrung von
ihm, wo nicht feindseliges Vorgehen gegen ihn, auf der andern
abergliubische Scheu, aus der heraus ihm bis an gottliche Ver-
ehrung grenzendes Entgegenkommen erwiesen werden kann
(111, 307).

¢ KRE IX, 124 a. ¢ Ebenda IX, 291 b.

10 Namen-<losem>» Ungliick steht der Mensch machtlos gegeniiber! Auch
hat der Mensch seinen eigenen Namen zu verschweigen, will er nicht die
Macht iiber sich selber verlieren!



6 A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen

Ergiebiges Material liefert uns der menschliche Tod samt
dem, was mit ihm zusammenhéngt. Wenn E. S. Hartland seinen
Artikel «Death and Disposal of the Deady in ERE ** mit den
Worten erdffnet: «The horror of death is universal among
mankindy, so ist das wohl nur halb richtig. Gewil}, «<dem Tode
trotzt das Leben, das ewig lédchelnde, dem fiirchterlichens
(Platen), und von ungezihlten Stimmen getragen, schwillt der
Chor an, der des Lebens Vorzug preist. Und doch klingt, ver-
nehmlich genug, auf der Gegenseite das «Komm, siiler Tody,
und dem Tod als Feind steht gegeniiber der Tod als Freund
(¢<Freund Heiny), Gevatter, Bruder Tod, er wird gerufen, ja
eigenhindig gesucht! Und wie dem Tod selber, so erscheinen
dem Toten gegeniiber Gefiihle der Liebe und der Furcht mit-
einander in Spannung. Man ruft seine Seele zuriick ** und —
man flieht vor ihm! Man hilt mit Beigaben an ihn nicht zu-
riick, ihm seine Anhinglichkeit zu bezeugen, und — man ist
dngstlich beflissen, ihm nichts mitzugeben, was einem Leben-
den gehort, er konnte diesen sonst nachziehen (III, 1102)! Im
Erzgebirge beschenkt man die dem Verstorbenen gewidmeten
Blumenstécke mit Geld oder einer Haarnadel, damit er nicht
wiederkomme (111, 1289)! Man lost iiber seiner Leiche, um aus
der Schwere des Sarges Gegenteiliges herauszulesen (V,
1145 f.). Man bestattet den Toten mit allen Ehren, ihm den
Weg in ein gliickliches Jenseits freizulegen, und iiberbietet
sich in Riten, die urspriinglich nichts anderes bezwecken als
rascheste Loslésung der Hinterbliebenen von vermeintlich ge-
fahrvollen von der Leiche ausgehenden Kranftwirkungen
(I, 976)! Gegen sie verspricht man sich radikalste Hilfe auch
von der Leichenverbrennung, und doch soll diese wieder die
Seele des Verstorbenen, unbeschwert von allem Korperlichen,
zu ihrer Jenseitsfahrt fihiger machen. Die Feierlichkeit des
Leichenzuges lift langsames Gehen des Trauergeleites ange-
messen erscheinen, und doch gilt bei Letten und in manchen
Gegenden Indiens fiir richtig, den Toten eilenden Schrittes zu
seiner letzten Ruhestatt zu geleiten, unter Umstinden auch

11 TV, 411a,
12 Vgl. vor allem die Texte aus dem Liki in dem von mir heraus-
gegebenen Religionsgeschichtlichen Lesebuch 6, Die Chinesen von Erich

Schmitt, 1927, S. 26 ff.



A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen T

den Riickweg ebenso schnell zuriickzulegen, um den Geist des
Toten in Verwirrung zu bringen und ihm den Versuch einer
Riickkehr zu erschweren.®® Einem entsprechenden Zweck,
dem Toten den Riickweg zu verlegen, dient die in deutschen
Landen bekannte Sitte, hinter der Leiche Wasser auszuschiit-
ten ™; denn vielfach wird angenommen, dall Geister Wasser
nicht zu iiberschreiten vermégen. Aber von den Bodos in In-
dien wird, im Gegensatz zur eben genannten Sitte, berichtet,
daB, wenn der Leichenzug einen Flull tiiberschreite, eine
Schnur dariibergespannt werde, um dem Toten die Riickkehr
zu ermdoglichen. *® Gegensiitzlicher Bedeutung, d. h. Gliick oder
Ungliick verheiBlend, ist ferner die Begegnung mit einem Lei-
chenwagen (V,11431f.). Zuweilen findet sich im Leichenge-
folge Maskierung, eine Sitte, die sich bis heute z. B. im Tos-
kanischen bei den hinter dem Sarge mitschreitenden Mitglie-
dern der Misericordia-Bruderschaft erhalten hat, und die
frither auch die «barmherzigen Briidery in Altdorf iibten, die
u. a. die zum Tode Verurteilten zur Richtstitte begleiteten *¢;
sie ist aber auch schon bei den Negern in Kamerun bezeugt
und gehort in das Kapitel der bereits aus dem Alten Testament
bekannten Verhiillung dem Toten gegeniiber. In hessischen
Orten trug bis vor kurzem der Haupttrauernde einen iiber den
Kopf gehingten Mantel, der im Dorfe nach Bedarf umging. ¥
Dazu steht nun aber wieder im Gegensatz die nicht selten er-
scheinende Vorschrift fiir die Manner, wiahrend des Grab-
ganges barhduptig zu sein. ** Im iibrigen konnen Masken auch
Totengeister darstellen und sind als solche bald bose, bald gut
(V, 17491.). Nach unsern Begriffen legt selbstverstindlichste
Pietéit es nahe, Rdume, in denen ein geliebter Verstorbener
gehaust hat, mit allem, was an ihn erinnert, zunéchst mog-
lichst unveréindert zu lassen — gelegentlich schreibt Volks-
brauch vor, es vier Wochen lang zu tun (V, 1043). Aber ge-
rade das Gegenteil davon kann man, wie der Verfasser aus

3 Paul Sartori, Sitte u. Brauch, 1910, I, S.151, Anm. 1.

14 Zeitschr. des Vereins fiir Volkskunde, 18, S. 364 ff.

15 ERE II, 755 a.

8 H. Brockmann-Jerosch, Schweizer Volksleben II, 1931, S.25.
17 P. Sartori, a.a.0., 1, S. 148, Anm. 24.

18 Ebenda, S.147{.



8 A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen

eigenster Beobachtung im Toskanischen erfahren hat, erleben:
es wird gleich nach Eintritt des Todes im Sterbezimmer und
vielleicht auch in andern Réumen alles umgestellt: der Abge-
schiedene soll, falls er zuriickkehren wollte, sich im Hause
nicht mehr auskennen und daher die Riickkehr lieber unter-
lassen! Was sonst die Trauerriten anbelangt, braucht man
blof Totenmahlzeit und Trauerfasten der Hinterbliebenen ne-
beneinanderzustellen, um auf eine weitere Ambivalenz zu
stoBen. Um im Anschlufl an den Tod mit Einem Wort den
Schatten zu erwihnen, sei nur an die alte Geschichte vom
Streit um des Esels Schatten erinnert, wo wir wieder dem
Doppelgesicht begegnen, im Schatten ein Etwas und doch wie-
der ein Nichts zu sehen (IX, 129).

Vom Menschen zum Tier! Je mehr dieses in menschlichen
Empfinden Eindriicke von «Manayhaltigkeit zu erwecken ver-
mag, um so mehr Ambivalenz weist schon seine Wertung auf.
Das mag wohl am besten das Beispiel der Schlange zeigen.
Auf der einen Seite als das erdgebundene, vielleicht giftige, un-
heimliche und typisch démonische Tier, des Menschen natiir-
licher Feind (vgl. Gen. 3!), wird sie gefiirchtet, gehalit, verfolgt;
auf der andern, zumal als Tempel- und Hausschlange, als
wohltitige, Heilung bringende Schutzmacht, des Menschen
naher Freund, hochgeschiitzt, umhegt, ja geradezu verehrt, in
beiden Féllen aber als Kakodaimon wie als Agathodaimon
Tragerin von Kréiften, die der Mensch aus der Welt zu schaf-
fen oder sich selber anzueignen sucht, um aus ihnen fiir sich
Nutzen zu ziehen oder sie wieder zu anderer Schaden anzu-
wenden. ** Besonders tritt schon bei der Schlange in Erschei-
nung, was in den mit Tieren verbundenen Vorstellungen der
Violkerwelt formlich einen Triumph der Ambivalenz bedeutet:
das ist die Rolle, welche Tiere als Vorzeichen, zumal im An-
gang, spielen. Gemill der Doppelnatur der Schlange als Sym-
bol der Weisheit und wieder des Bosen bringt oder verkiindet

19 Fiir die Rolle der Schlange bei den alten Aegyptern vgl. Hermann
Kees, Der Gotterglaube in Aegypten, 1941, S.54 ff. Aehnlich verhielt es
sich bei ihnen mit dem Skorpion, ging man doch auch bei der Skorpion-
gottin Selket, einer der Schutzgottinnen des Toten, von dem Gedanken
aus, die an sich gefihrlichen Wirkungen des Tieres als Hilfe zu gewinnen
(ebenda, S.58).



A. Bertholet, Religionsgeschichiliche Ambivalenzerscheinungen 9

sie sowohl Gliick als Ungliick (VII, 1144). Entsprechendes
148t sich von der Eidechse sagen: Als Teufelsgeburt, d. h. her-
vorgegangen aus der fleischlichen Vermischung der Hexen
mit dem bosen Feind (II, 676), ist sie im Angang Ungliicks-
botin; aber im Handkehrum gilt sie wieder als geheiligtes Ge-
schopf, das man nicht téten noch beleidigen soll; denn ihr
Gerippe stellt das Leiden Christi dar, das ihr der Herr in die
Beine gelegt hat zum Dank dafiir, dafl sie ihm die Bluts-
tropfen ableckte, als er am Kreuze hing, und von hier aus
wird ihr Angang geradezu Gliick, vorab Geld verheillend (II,
676. 678. 680). Stark ambivalent ist die Bedeutung des Wolfes.
In Rom hielt man sein Erscheinen fiir so unheilvoll, daff man
Lustrationen anordnete; dagegen ist den Franzosen seine Be-
gegnung <«une visite joyeusey (IX, 763 f.)! Als damonische
Gestalt gefiirchtet, dient er doch selber wieder der Abwehr
von Didmonen (IX, 714). Solche Doppelseitigkeit der an ihn
sich kniipfenden Vorstellungen ist eine durchgehende: Walfe
toben im Korn und wollen es verderben; aber ihr Full segnet
wieder die blithende Saat (IX, 755. 759) usw. Nicht viel weni-
ger schwankt, und zwar nicht blof in bezug auf Vorbedeutung,
die Beurteilung des Esels und spiegelt sich noch in Sage und
Legende, wo er gerne als frommes und doch wieder als démo-
nisches Tier auftritt (vgl. II, 1016). Eindeutiger ist im allge-
meinen die Wertung der Kuh, inshesondere bei Indogermanen,
soll sie doch z. B. nach indischem Glauben den Toten iiber die
Totenbriicke tragen ?°, weshalb der sterbende Hindu sich noch
an einem Kuhschwanz festzuhalten sucht, und doch geht die
Verabscheuung der Kuh bei den ebenfalls arischer Rasse an-
gehdrigen Dards (zwischen Kaschmir und Hindukusch) so
weit, daB sie sich der Milch wie samtlicher von ihr stammen-
der Produkte enthalten in der Meinung, deren Genul} ver-
ursache Irrsinn.? Dall den Israeliten das Schwein, das hei-
liges Opfertier ihrer heidnischen Vorfahren in Haran gewesen
war, als unrein verboten wurde (Lev.11, 7), wie es in ge-

20 Daher auch der in gewissen Gegenden Deutschlands noch geiibte
Brauch, eine Kuh im Leichenzuge mitzufithren. In Britswerth in Fries-
land wurde bis zu Anfang des 19. Jh.s eine eiserne Kuh, die offenbar an
Stelle der einst lebenden getreten war, mit auf den Friedhof getragen
(V, 781). # ERE 1V, 401 a.



10 A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen

schichtlicher Zeit iibrigens auch in ganz Aegypten als kultisch
unrein galt, widhrend doch fiir die feuchte Deltamarsch
Schweinehaltung stets kennzeichnend gewesen war ?*?, mag
sich aus demselben Prinzip erkldren, nach welchem die christ-
liche Kirche Pferdefleischgenull verponte, weil das Pferd einst
germanisches Opfertier gewesen war. Im Angang-Glauben ist
das Schwein bei den Indogermanen entgegen ihrer sonstigen
Schitzung desselben 6fter Unheil verkiindendes als Gliick
bringendes Vorzeichen (VII, 1482f.). Entsprechend ist die
schwankende Wertung des Wildschweines, indem es die Rok-
kenphilosophie ** als gut bezeichnet, wéahrend es in Frankreich
wie schon in indischen Méarchen als bose gilt (I1X, 626), ebenso
diejenige des Igels, dessen Angang bei Zigeunern auf Gliick,
um Antwerpen auf Ungliick gedeutet wird, wie auch ihn hin-
gestreckt daliegen sehen den Wotjaken (Finnen) Todesomen
ist (IV, 669). Als speziell Unheil bringend erscheint bei
Terenz (Phormio IV 4, 30) der fremde schwarze Hund: das
mag durch seine Herkunft und Farbe bedingt sein; denn sonst
steht der Hund, wie man es vor allem aus der Religion Za-
rathustras weill, wo er den Verstorbenen bis auf den «Turm
des Schweigensy begleiten darf, bei Indogermanen in héchster
Schatzung — dies nun allerdings wieder in ausgesprochenem
Gegensatz zu Semiten (vgl. z. B. 1. Sam. 17, 43; 2. Sam. 3, 8; 9, 8;
16, 9). Dagegen sind Perser und Juden (neben andern Vélkern
und dem deutschen Mittelalter) wieder darin einig, den An-
gang des Hirsches fiir bose zu halten, wihrend dariiber die
Rockenphilosophie gerade umgekehrt urteilt (IV, 102). Ein
dhnlicher Dualismus in bezug auf Angang wire auch fiir Reh
(VII, 618) und Wiesel (1X, 594) nachzuweisen. Ein iiber den
Weg laufender Hase ist bei den meisten Volkern (Deutschen,
Slaven, Indern) von iibler Vorbedeutung, bei Griechen und
Romern gibt es aber auch Beispiele des Gegenteils (111, 1514).
Nicht minder ambivalent sind die Wirkungen der Fledermaus,
schon als eines Mittels gegen Schlifrigkeit auf der einen

# Hermann Kees, a.a.Q., S.701f, vgl. S.131.

** Das ist eine Sammlung abergldubischer Briduche und Anschauun-
gen als Niederschlag von Spinnstubengesprichen. Solche in Nordfrank-
reich oder Belgien entstandenen Sammlungen gehen bis in die zweite
Hialfte des 15. Jh.s zuriick (VII, 761).



A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen 11

Seite, wihrend auf der andern im hellenisch-jiidisch-agypti-
schen Schlafzauber (300—350 v. Chr.) auf die Fliigel einer le-
benden Fledermaus magische Zeichen und Bilder geschrieben
wurden, um Schlaf zu erzielen (II, 1586). Vielfach boéses
Omen, ja Todeskiinderin, ist sie doch wieder — vor allem in
China — Gliickssymbol, entsprechend bald fiir heilig gehalten,
bald getiotet (11, 1590. 1595). Unter den Vdgeln ist es bekannt-
lich der Rabe, von dem man sich am ehesten Ungliick ver-
spricht. Das schlielit aber Gegenbeispiele nicht aus, so bei
den alten R6mern, bei Arabern, Islindern, am Lechrain und
anderswo (VII, 447). Aehnlich galt die Krihe Romern und
Indern im allgemeinen als Ungliicksvogel, und im Traume ge-
sehen, sagte sie in Indien Béses voraus; aber im deutschen
Mittelalter sah man sie als gliickhaft an **, und in Mythologie
wie Kult mancher nordamerikanischer Indianerstimme spielt
sie als guter, in Westafrika allerdings als boser Geist eine
Rolle (V, 357. 362). Das schwarze Huhn betrachtet der Volks-
glaube vielfach als Hexe, vielleicht sogar als den Teufel selbst;
doch fehlt es auch nicht am Glauben, es schiitze das Haus
vor Hexen (IV, 454). Das Rufen der Rohrdommel kiindet ein
fruchtbares Jahr; doch dall man ihm auch Ungliick verhei-
Bende Zeichen entnimmt, beweist oldenburgischer Glaube
(VI1, 772). Der Sperling gilt in den Kindheitsevangelien als
ein Geschopf des Kindes Jesu; aber Jesus soll ihn auch ver-
flucht haben, weil er ihn verriet (VIII, 240). Als «wissendes
Tiery verkiindet er Zukiinftiges, und sein Lied hatte in Indien
gelegentlich gute Vorbedeutung; sitzt er aber bei offenem Fen-
ster auf dem Fensterbrett, so ereignet sich nach deutschem
Volksglauben im Hause ein Ungliick. Gleiches bedeutet es
auch, ihn im Traume zu sehen (VIII, 250). Als giinstig, aber
ebenso oft wieder als ungiinstig gilt der Angang von Schmelter-
lingen (VII, 1250). Auf deutschem Boden sind sie entweder
gute Holden oder, aus der Vermischung der Hexen mit dem
Teufel hervorgegangen, «bidse Dingers (VII, 1244). Ebenso
zwiespiltig ist die Beurteilung der Schaben: einerseits Schutz-
geister des Hauses, sind sie mit Pietdt zu pflegen, weil ihm
ihre Anwesenheit Gliick bringen soll und mit ihrem Wegzug

24 Freilich muBte sie von links nach rechts fliegen oder links schreien.



12 A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen

das Ungliick in ihm beginnt **, andererseits als didmonisch
listige Géste durch allerhand abergldubische Mittel daraus
zu vertreiben (VII, 966). Ambivalentes Omen entnimmt man
dem Zirpen der Grille (111, 1166 f.), und wenn der Holzwurm
tickt, hort man in mitteleuropéischen Lindern im allgemeinen
daraus die Ankiindigung bevorstehenden Todes, dagegen im
Inntal, in Mecklenburg und auf Riigen diejenige baldiger Hoch-
zeit (IV, 284 f). Am bekanntesten ist die Doppelrolle der
Spinne: am Morgen Kummer und Sorgen, am Abend erquickend
und labend; aber auch fiir die Morgenspinne findet sich, wenn
auch selten, die Deutung als gutes Omen (VIII, 277): somit
wieder innerhalb des ersten Ifalles eine Ambivalenz! Gliick-
verheillende Bedeutung hat vor allem die Kreuzspinne sich
erworben, was sie ihrer Zeichnung verdankt. Sonst scheint
das Widerspiel der Spinne als «Muttergottestiercheny einer-
seits, als «Hexentiery andererseits ein ziemlich durchgingiges
zu sein. Und das gilt auch von ihren Weben, die man zum
Gedeihen des Viehes im Stall bald abkehren, bald gerade
nicht abkehren soll (IV, 1231).

Nicht weniger als Tieren wird Pflanzen ambivalente Be-
deutung und Vorbedeutung zugeschrieben. So gilt der im ger-
manischen Heidentum besonders hochgeschitzte Haselstrauch
in christlichem Volksglauben als bdser Strauch, unter dem
der Teufel den Hexen begegnet (III, 1537). Ein im Herbst
noch einmal blithender Obstbaum deutet nach westfilischem
Glauben auf eine Hochzeit oder — auf eine Leiche. ¢ Selbst
von dem als Gliick bringend allbekannten vierblittrigen Klee-
blatt heilit es: « Wer leicht findet vierblitterten Klee, der kriegt
viel Ach und Weh!», und wer solchen in kurzer Zeit viermal
nacheinander findet, wird bald sterben (I'V, 1456).* Tiere und

25 Der russische Bauer nimmt daher auch bei einem \Vohnungswechsel
diese Insekten, soweit sie sich einfangen lassen, mit sich (a.a. 0.)!

26 Carl Clemen, Deutscher Volksglaube und Volksbrauch, 1925, S.80.

27 Dies letztere wohl nach dem Prinzip der Volksmedizin, daf zwei
gleich stark wirkende Mittel zu stark werden und das Gegenteil bewir-
ken: z. B. soll Schwalbenstein in Schéllkraut gewickelt — beides an sich
beliebte Mittel gegen Augenkrankheiten — das Sehvermdgen verschlech-
tern (VII, 1402). Anders VII, 1439: Verstirkung kraftgeladenen Stoffes
durch zauberkriiftige Farbe, denn auch die Farben sind mana-haltig (vgl.
oben S.10) und dementsprechend ambivalent, z.B. Gelb bald Gliicks-,



A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen 13

Pflanzen liefern aber nur einen Bruchteil ambivalenter Omina.
Aus der Fiille der iibrigen greife ich zunéchst nur heraus die
Wechselbedeutung von Gefundenem, sei es Geld (111,605 f.),
sei es eine Nadel, selbst wo eine solche einem die Spitze zu-
kehrt (VI, 916 {.). Es heil}t bekanntlich, dall Scherben Gliick
bringen, wie denn auch mit zerstoflenem Fensterglas aus einem
Gewehr schieflen nach oldenburgischem Glauben guten Schul}
sichern soll **; aber schon, wo die Braut das Glas, aus dem
sie mit dem Bréutigam getrunken hat, hinter sich wirft, wird
sein Brechen hier auf Gliick, dort auf Ungliick gedeutet. *®
Als ambivalent gelten infolge besonderer Kraftgeladenheit
vor allem auch gewisse Zeiten: so der Friihling, als der Se-
gensreiche zwar hochgepriesen, aber doch wieder gefiirchtet
als der «die Kranken Wegnehmendey (II1I, 158). Eine beson-
dere Rolle spielt in ihm als der zu Hochzeiten bevorzugten
Zeit der Regen: «Regnet es auf den Brautkranz, so wird die
Ehe gesegnety, sagt man, aber auch wieder «Viel Regen, viele
Tréanen!s (VII, 600). Ambivalent sind wieder die Zwdlften *,
charakterisiert durch die Fiille von Dingen, die man an ihnen
zu unterlassen hat, wie z. B. das Spinnen (1X, 985); aber ge-
rade in ihnen segnet Hulda die Spinnerinnen, und das in
ihnen gesponnene Garn gilt als brauchbarstes und hilft auch
gegen Hexen (IX, 987). Der Romer kannte die «dies fasti» und
die «dies nefastiy, Gliicks- und Ungliickstage. Als ein solcher
gilt meist der Freitag: Freitagskinder — Ungliickskinder, zu

bald Ungliicksfarbe: III, 580; ebenso Schwarz: VII, 1450. Auf die Volks-
medizin sei im tiibrigen hier nur nebenbei hingewiesen, so iiberreich sie
an Beispielen von Ambivalenz wire: vgl. z. B. ihre divergierende Beur-
teilung des Verhéltnisses von Herzgrofe und Mut: III, 1803, der Wirk-
samkeit gewisser Allheilmittel, wie Speichel (zu seiner Heilwirkung vgl.
Joh. 9, 6), Heringslake: III, 1779 f, Durchkriechen: II, 487.491, Lirm —
dieser speziell als Heilmittel Geistern gegeniiber (V, 914—17) in cinem
Doppelsinn, der in den den Glocken zugeschriebenen Wirkungen ausklingt,
ferner die widerspruchsvolle sog. Signaturenlehre, die aus dem #ufBlern
Aussehen einer Pflanze auf deren Verwendbarkeit zu Heilzwecken
schlieft (II, 1214).

28 Adolf Wuttke, Der deutsche Volksaberglaube der Gegenwart, dritte
Bearbeitung von Elard Hugo Meyer, § 714.

2 Tbenda §338. Entsprechende Ambivalenzen kehren in diesem Zu-
sammenhang mehrfach wieder, s. ebenda § 290.293. 297.

% D, h. die Zeit vom 25. Dezember bis 6. Januar.



14 A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen

friithem Tod verurteilt, nach ungarischem Glauben dem Teufel
verfallen (III, 55), und doch heifit es auf der andern Seite wieder:
Freitagskinder werden strenggldubig und fromm (l.c.). Man hii-
tet sich, am Freitag zu reisen, an ihm soll auch die Wéchnerin
nicht aussegnen gehen oder — nein, sie soll es gerade tun (III,
56)! «F'reitag guter Anfangy, sagt der Pole (III, 53). Als beste
Butter gilt Freitagsbutter (I, 1249). Haarschur am Freitag,
selbst am Karfreitag, sichert vor Kopfschmerzen; aber im
Handkehrum liest man auch das Gegenteil (111, 1255 £.)! Dop-
pelsinnig ist ferner der Semstag, hier Gliicks-, dort Hexen-
und Teufelstag (VII, 9251{.), und sien am Karsamstag ist bei
den einen geboten wie bei den andern verpont (IV, 1013 f.).
Besondere Segnungen werden dem Johannistag nachgeriihmt,
und doch wird ihm wieder Ungliicksbedeutung nachgesagt
(IV, 719). Als Ungliickstag sieht man meist auch den Montay
an (VI, 556); aber den Muhammedanern gilt er als gliicklich-
ster Reisetag, sollen doch an ihm Muhammed und viele andere
bedeutende Médnner ihre Reise ins Jenseits angetreten haben
(VII, 639). — Innerhalb der einzelnen Tage will wiederum die
Ambivalenz bestimmter Stunden, wie z.B. der mittéglichen,
beachtet sein (vgl. VI, 405 ff.).

In diesen Zusammenhang sind die ambivalenten Vorstel-
lungen einzureihen, die sich an Sonne und Mond kniipfen.
Dazu bietet letzterer vor allem durch seine wechselnden Pha-
sen Anlaf}, und die zwiespiiltige Natur der bald als wirmende
Wohltat, bald als brennende Qual empfundenen Sonne laft in
ihr Freund und Feind in einem sein. Dasselbe gilt vom Feuer
in seinen gegersétzlichen Wirkungen, die entsprechend diver-
gente Briuche zur Folge haben, so wenn man z. B. zur Ban-
nung von Gewittergefahr in einigen Gegenden glaubt, das
Herdfeuer unterhalten, in andern umgekehrt, es léoschen zu
miissen. *

Dies Letzte mag zu Briuchen hduslichen und alltéglichen
Lebens iiberleiten, und dabei sei an die Spitze gestellt die
schon durch Gen. 3,19 angeregte Frage der Wertung der
Arbeit als eines Segens oder eines Fluches, woran sich gleich
die Mehrschichtigkeit der Beurteilung anschliefen liefle, was
unter den Begriff von Feiertagsweihe bzw. -entweihung falle

8 Wauttke, a. a. 0., §449.



A. Bertholet, Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen 15

(vgl. I1, 475 und katholische Werktagsarbeit am Karfreitag!).
Kaum iibersehbar ist weiterhin, was hier freilich aus Raum-
beschrinkung nicht ins Detail verfolgt werden kann, die Fiille
von Ambivalenzen auf dem Gebiet des Essens und Trinkens,
zumal auch des kultischen.** Und wenn mit der verponten
13-Zahl bei Tisch ** Zahlen-Ambivalenz berithrt wird, so sei
nur erwihnt, daB in der manichéiischen Gnosis wie in der
Kabbala 13 stets gute Bedeutung hat, und im deutschen
Mirchen ist der 13te oft genug der Stirkste und Kliigste, wenn
allerdings auch zuweilen der Schwichste und Diimmste. * Zu
den natiirlichsten Dingen im Verkehr von Menschen unter-
einander gehort ohne Zweifel der Glickwunsch, vorab wo der
zu Begliickwiinschende vor einem schwierigeren oder gefahr-
volleren Unternehmen steht. Aber wer kennt nicht die beliebte
Redensart vom «Arm- und Beinbruchy, in die sich solcher
Gliickwunsch gerne kleidet, als sei es dem machtgeladenen
Wort ein leichtes, sein Gegenteil zu bewirken, ohne die mit
dem tatséchlich Gewiinschten verbundenen Gefahren mit her-
aufzubeschworen (III, 906f.)! — Mit Worten wie den ge-
nannten tritt man schon tiefer in das ureigenste Gebiet des
Aberglaubens hinein. Von da ist nur ein Schritt zur eigent-
lichen Zauberformel, und hier sei noch einer weiteren Ambi-
valenz gedacht. Zauberformeln gelten als ganz besonders
machtgeladen und wirkungskriftig und wollen daher, wenn
sie an Kraft nicht verlieren sollen, mit gréfiter Aengstlichkeit
behiitet, vor Nachahmung wund Preisgabe, welch letztere
namentlich auch durch die Schrift geschehen kénnte, geschiitzt
werden. Dazu tritt aber in direkten Widerstreit ein naheliegen-
des Bestreben, ihre Kraft vielmehr zu verbreiten und an ihr
auch andere teilnehmen zu lassen, weswegen denn auch z. B.
im Text sogenannter Himmelsbriefe zu lesen steht: «Dieser
Text wird einem gegeben abzuschreibeny (I, 118). SchlieBlich
wird es zur formlichen Ironie des Schicksals, dall an der

32 Vgl. etwa den Artikel Speiseverbote in RGG.

33 Thre Verpénung hat iibrigens ihren Ursprung nicht erst in Jesu
letztem Mahl mit seinen Jiingern, weil gleich nach ihm Judas’ Tod er-
folgte, sondern geht schon auf die alten Babylonier zuriick, deren Schalt-
tage (der 13. Monat!) als Ungliickszeit galten, wie sie denn auch im Zei-
chen des Raben standen.

# RGG V, 2067.



16 L. Koehler, Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre, Genesis 1, 26

Verbreitung der christlichen Heiligen Schrift Biicher mit teil-
nehmen, die ihrem urspriinglichen Namen nach eigentlich
«verborgeny und «geheimgehalten» werden sollten, die «Apo-
kryphen»!

Die Summe des zusammengetragenen Materials, das sich
iibrigens ins Ungemessene mehren lieflle, liefert eine ernste
Mahnung zu gréferer Vorsicht und Zuriickhaltung in der Kr-
klirung und Beurteilung religionsgeschichtlicher Tatbestéinde.
Logischer Drang nach Vereinfachung und Vereinheitlichung
fiihrt allzu leicht zu Urteilen, deren Hauptfehler Einseitigkeit
ist. «Audiatur et altera pars!» Auf religionsgeschichtlichem
Boden breitet sich Leben aus in der ganzen bunten Mannig-
faltigkeit seiner Beweggriinde, die so oder so gelagert sein
kénnen. Sie auf einen Nenner bringen oder in ein starres ein-
heitliches Schema pressen zu wollen, hiefle jenes Lebens
irrationale Faktoren verkennen. Und doch darf es ein Gliick
genannt werden, dall jenes Lebens geheime Hintergriinde
solcher Art sind: sie machen religionsgeschichtliches Forschen
erst selber lebensvoll. In besagtem Sinn aber aus diesem
Forschen zu lernen bereit sein ist gleichzeitig ein unverdufler-
liches Stiick Erziehung zu menschlich verstindnisvollerer
Lebensfiihrung!

Basel. Alfred Bertholet.

Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre,
Genesis 1, 26.

Die Anschauung von der Gottebenbildlichkeit des Men-
schen nimmt in den Darstellungen der christlichen Lehrmei-
nungen einen weiten und bedeutsamen Raum ein. Jenes
Anliegen, welches Andreas Osiander klassisch formulierte,
als er im Titel seiner 1550 erschienenen Untersuchung «ltem
de imagine Dei quid sity hinzufiigte, es sei eine Darlegung,
entnommen <aus den sichern und einleuchtenden Zeugnissen

35 Vgl. z. B. das Urteil Rabbi Akibas im babylonischen Talmud, daf
derjenige keinen Teil an der kiinftigen Welt habe, der in apokryphen
Biichern lese, und zur komplizierten Geschichte des Begriffes <apo-
kryph» s. meine «Apokryphen und Pseudepigraphen» in Karl Budde, Ge-
gchichte der althebriischen Literatur, 1906, S. 338.



	Religionsgeschichtliche Ambivalenzerscheinungen

