
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 1

Nachruf: Zum Gedächtnis an Johannes Wendland

Autor: Barth, Karl

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


52 K. Barth, Zum Gedächtnis an Johannes Wendland

führt wird, gelingt es dem Verfasser, in überzeugender Weise
sowohl die Spannung als auch die Einheit in Calvins Theologie
zu erklären. Dieser Hauptgesichtspunkt wird mit großer
systematischer Kraft und Konsequenz auf nahezu alle Seiten der
Theologie Calvins angewandt: Gottesbegriff, Christologie,
Anthropologie usw. Diese gründliche Calvinuntersuchung Ols-
sons bildet den ersten Band eines in Aussicht genommenen
mehrhändigen Werkes, in welchem der Verfasser beabsichtigt,
Calvins Theologie in den Gesamtzusammenhang der
Reformationstheologie hineinzustellen und so diese als Ganzes neu
zu beleuchten. Eine solche allseitige Untersuchung des gesamten

theologischen Denkens der Reformation gibt es bis jetzt in
der schwedischen Theologie noch nicht. Im vorliegenden Bande
gibt der Verfasser auch eine einleuchtende Erklärung für
gewisse rationalistische Züge in der modernen dialektischen
Theologie und in mancherlei «freikirchlicher» Theologie
reformierter Provenienz, deren tiefste Wurzel bei Calvin selbst in der
erwähnten analogia-entis-Metaphysik zu suchen ist.

Uppsala. Hjalmar Lindroth.
(Aus dem Schwedischen übersetzt von cand. theol. Georges Kaibel,

Montpellier, z. Z. Basel.)

Zum Gedächtnis an Johannes Wendland.
Rede bei der Bestattungsfeier am 10. Januar 1947.

Der Mann, von dem die Universität Basel und insbesondere
ihre Theologische Fakultät heute Abschied nehmen, ist 42

Jahre lang der Unsrige gewesen. Wir sind dankbar für das,
was er unter uns gewollt, gekonnt und getan hat. Und es ist
mir eine Ehre, als sein Fachgenosse und Nachfolger den Auftrag

zu haben, sein Bild hier noch einmal hervorzurufen.
Johannes Wendland gehört zu der Generation protestantischer

Theologen, deren Weg und Werk entscheidend in der
kritischen Auseinandersetzung mit Albrecht Ritsehl und in der
Neuaufnahme der älteren, insbesondere durch Schleiermacher
bestimmten Tendenz des 19. Jahrhunderts ihre Bestimmung und
ihren Charakter empfingen. Darin unterschied er sich von dem
vor einem Jahr von uns gegangenen Eberhard Vischer. Ohne
die allen herrschenden Richtungen des Jahrhunderts gemeinsamen

wissenschaftlichen Ueberzeugungen preiszugeben, hatte



K. Barth, Zum Gedächtnis an Johannes Wendland 53

Ritsehl eine eindrucksvolle Reaktion vollzogen: von der durch
die nachkantische Philosophie angeregten theologischen
Metaphysik und von der durch die Romantik neu belebten Mystik
zurück zu Kant, von dem zu lernen sei, daß wir zwar letztlich
nichts wissen können, wohl aber das Gute tun sollen, und also
hin zu einer einfachen und handfest ethischen Theologie, laut
derer uns das hiblisch-reformatorische Christentum zu solchem
Tun des Guten in Anspruch nimmt, um uns angesichts unserer
Unvollkommenheit zugleich ein getröstetes Selbstbewußtsein
zu erlauben. Die Kompaktheit dieser Konzeption hatte in der
durch den damaligen Begriff der Naturwissenschaft tief
beschatteten Zeit eine starke und zahlreiche Schule auf den Plan
gerufen. Es zeugt von der Selbständigkeit Wendlands, daß er
sich der anregenden Kraft dieser Richtung nicht entzog, um
nun doch über die kaum zu übersehende Enge ihrer Ansicht
sofort in seiner ersten größeren Publikation, «Albrecht Ritsehl
und seine Schule im Verhältnis zur Theologie, zur Philosophie
und zur Frömmigkeit unserer Zeit» (1899) energisch
hinauszustreben. Viele sahen sich damals mit ihm vor derselben
Notwendigkeit. Nicht alle sind dabei dieselben Wege gegangen. Man
konnte und mußte im Gegensatz zu Ritsehl nach einem
umfassenderen und der Geschichte besser gerecht werdenden
Verständnis der Phänomene der Religion überhaupt und des
Christentums im besonderen fragen. In dieser Hinsicht ist Wendland

mit den wesentlich historisch interessierten Männern der
sogenannten religionsgeschichtlichen Schule einig gewesen, so
z. B. auch mit Paul Wernle, der hier in Basel lange Jahre sein
Kollege gewesen ist. Man konnte aber -—und darin stand Wendland

näher hei Ernst Troeltsch und Georg Wobbermin —
darüber hinaus auch die bei Ritsehl wahrzunehmende eigentümliche

Isolierung des Gegenstandes und der Methode der Theologie

zu überwinden und zu einer Synthese zwischen Gott und
Welt, zwischen der theologischen und der anderweitig begründeten

menschlichen Erkenntnis vorzustoßen versuchen. Und es

war zweifellos dieses zweite Anliegen, in welchem sich das
durch Ritsehl und seine Schule zunächst aufgehaltene und noch
nicht befriedigte Grundstreben des 19. Jahrhunderts und insofern

die geschichtliche Notwendigkeit aufs neue mächtig zum
Worte meldete. Die Aelteren unter uns erinnern sich noch des



54 K. Barth, Zum Gedächtnis an Johannes Wendland

Kampfes um die Nachfolge von Adolf Bolliger, der der
Berufung Wendlands nach Basel vorangegangen ist. Ihm stand
der in derselben kritischen Auseinandersetzung mit Ritsehl
begriffene, aber im Unterschied zu ihm an dieser Synthese weniger

interessierte Religionsforscher Rudolf Otto als wahrhaftig
ansehnlicher Gegenkandidat gegenüber. Die geschichtliche
Gerechtigkeit erfordert die Feststellung, daß das Programm
Wendlands (innerhalb des Gemeinsamen, was ihn auch mit
Otto verband, und natürlich innerhalb jenes Grundstrebens
der mit Schleiermacher eröffneten Epoche überhaupt gesehen)
das reichere, weil weiterblickende und umfassendere war.
War die Theologie Ritschis auf der Linie dieser Epoche
schließlich doch nur eine Episode gewesen und mußte es auf
derselben Linie zunächst in grundsätzlicher Entschiedenheit
weitergehen, dann mußte jene Wahl im Jahr 1905, rein objektiv
beurteilt, so ausfallen, wie sie ausgefallen ist. Es konnte sich
fragen, ob die originale Kraft, die diesem Programm hundert
Jahre früher und noch im Lehenswerk etwa des Erlangers
Frank oder des Zürchers Biedermann innegewohnt hatte, in
der Zeit der Jahrhundertwende noch einmal in die Erscheinung
treten werde. Es konnte sich aber nicht fragen, daß dieses
Programm, da das Angehot Ritschis nicht befriedigte, nun in
seinem ganzen Umfang neu aufzunehmen war: systematische
Theologie als Theologie der Vermittlung zwischen dem
Nachdenken über die unserem empirischen Erkennen sich aufdrängenden

Tatsachen und einer religiös-sittlich bestimmten
Beurteilung «der in der Geschichte aufstrahlenden Geistesideale»
— eine Theologie, für die es einen Zwiespalt zwischen
Verstand und Gemüt und «zwei voneinander unabhängige
Gebäude menschlicher Wissenschaft» nicht gehen durfte. Als
Vertreter solcher systematischer Theologie hat sich Johannes
Wendland damals in seiner akademischen Antrittsrede «Die
Erkenntnis des Uebersinnlichen in Philosophie und Religion»
hier in Basel vorgestellt. Er ist diesem Programm in großer
Konsequenz treu geblieben. Er hat das, was auch er von Ritsehl
gelernt hatte, nie fallen lassen, er hat es aber immer wieder
in der Synthese mit dem gesehen, was bei Ritsehl nicht zu
lernen war. Er ist also immer wieder für die Selbständigkeit der
Religion und für die Freiheit der religiösen Erkenntnis, aber



K. Barth, Zum Gedächtnis an Johannes Wendland 55

auch für die Einheit alles Seins und alles Erkennens eingetreten

— immer wieder für den Höchstwert dessen, was man
damals die «sittliche Persönlichkeit» nannte, aber auch immer
wieder für die Identität ihres Grundes mit dem, wie er annahm,
in aller Wissenschaft vorausgesetzten oder intendierten
göttlichen Weltgrund — immer wieder für die Anerkennung der
in der Einheit der beiden Bereiche zu anerkennenden
«Spannungen», aber auch immer wieder für den Ausblick auf ihre
nicht nur zu erfühlende, sondern auch nachzuweisende Konvergenz

— immer wieder für den geschichtlichen Charakter und
für die Besonderheit der christlichen Religion, aber auch immer
wieder für das Anliegen der alten und neuen, östlichen und
westlichen Mystik und darum für den Zusammenhang aller
Religion und Religionswissenschaft. Einen Kämpfer hat man
also damals nicht nach Basel berufen, sondern einen
ausgesprochenen Brückenbauer. Und es war hei Wendland auch
nicht so, daß er vielleicht, wie es anderen gegangen ist, gerade
über dem Brückenbauen erst recht zum Kämpfer nach rechts
und links geworden wäre. Es ging ihm vielmehr ehrlich um
den Ausgleich als solchen, vielleicht schon darum, weil es ihm
deutlicher war als den großen Vermittlern der älteren Zeit —
einem Alexander Schweizer etwa — und weil es ihm, wenn
nicht alles täuscht, immer deutlicher wurde, wie sehr man doch
auf der Suche nach dem höheren Dritten zwischen den Gegensätzen

und also auf der Suche nach dem eigentlichen Schlüssel
des Systems, immer wieder bescheiden ins Dunkel blicken
mußte. Und wenn ihm die Forschheit versagt war, mit der ein
Troeltsch damals ganz ähnliche Wege ging, so dürfte das doch
wohl damit zusammenhängen, daß er den Gegenständen und
Problemen besorgter, demütiger und auch irgendwie
verantwortlicher gegenüberstand als jener größere zeitgenössische
Meister.

Es konnte nicht anders sein, als daß sich Wendland auch
an der am Anfang unseres Jahrhunderts neu aufgenommenen
Schleiermacher-Forschung mit mehr als einem Beitrag — vor
allem mit seinem 1915 erschienenen Buch «Die religiöse Ent-
Avicklung Schleiermachers» aktiv und in mehr als einer
Hinsicht verdienstlich beteiligt hat. Er tat es in der ausgesprochenen,

echt Schleiermacherischen Absicht, «zu zeigen, daß die



56 K. Barth, Zum Gedächtnis an Johannes Wendland

Reformation den deutschen Idealismus zu ihrer Ergänzung
ebenso braucht, wie der Idealismus die Reformation zu seiner
Grundlage, daß beide Geistesströme sich suchen und vereinigen

müssen, daß diese die Grundlage unseres Volkslebens
sein und bleiben sollen». Es ist aber wiederum bezeichnend für
.Wendland, daß er sich der Kritik, die einst Hegel an Schleiermacher

geübt hat, indem er ihre Schärfe bedauerte, sachlich
durchaus nicht verschlossen und daß er sich z. B. in der wichtigen

Frage des Gebets und der Gehetserhörung ausdrücklich
von dem, was er Schleiermachers Determinismus nannte,
distanziert hat.

Eine Möglichkeit jenseits der von ihm immer wieder
angestrebten Vermittlung — etwa der Gedanke an eine noch weiter
greifende Gegenüberstellung als die zwischen der religiös-sittlichen

und der natürlichen Weltansicht im Rahmen des menschlichen

Entwurfes — lag nicht in Wendlands Gesichtskreis. Das
war seine Grenze — die Grenze, die wie die seine, so auch die
seiner näheren und ferneren Gesinnungsgenossen seiner Zeit,
so auch die der ganzen oder fast der ganzen protestantischen
Theologie seit der Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert
gewesen ist. Es ist bemerkenswert, daß diese Grenze sich bei ihm
da am wenigsten störend bemerkbar macht, wo er sich, wie
etwa in seinem 1916 erschienenen Buch «Der Wunderglaube
im Christentum» relativ am direktesten mit der Bibel selbst
auseinanderzusetzen hatte, während sie wie etwa in seinem
1910 veröffentlichten «Handbuch der Sozialethik» da am
empfindlichsten fühlbar wird, wo sein Blick zunächst durch die
Fülle der ihn umgebenden geschichtlichen Wirklichkeit —
damals vor allem das Deutschland des ersten Weltkrieges —
gefesselt und wohl auch verdunkelt war. Es war deutlich, daß

es für Wendland im Zusammenhang mit dieser Grenze
Erscheinungen gab (Konzeptionen wie etwa die von Ragaz), denen
auch die sonst große Spannweite und Geduld seiner
Betrachtungsweise irgendwie nicht gewachsen war. Seine Regel und
sein Ideal blieb darum doch das Vermeiden jeder ausgesprochenen

Antithetik — die Mahnung, die er selbst für sich offenbar
eindringlich gehört und darum unermüdlich auch an andere
weitergegeben hat: innerhalb jenes Rahmens nach keiner Seite

zu weit zu gehen, die eine über der anderen ja nicht zu ver-



K. Barth, Zum Gedächtnis an Johannes Wendland 57

nachlässigen, der einen durch die andere ja nicht Gewalt an-
zutun. Er hat dieser Mahnung in seinem Basler Rektoratsprogramm

von 1933 über Hermann von der Goltz, den früheren
Basler Professor und späteren Vizepräsidenten des preußischen

Oberkirchenrats, noch einmal ein eindrucksvolles und
gewissermaßen testamentarisches Denkmal gesetzt.

So ist Johannes Wendland in seiner Zeit und so ist er —
auch er eine lebendige Erinnerung an die Kontinuität und
Diskontinuität der wissenschaftlichen Generationen — in unserer
Zeit unter uns gewesen. Sein literarisches Lebenswerk war in
seiner Stärke und Schwäche ein beachtlicher Beitrag zu dem,

was seiner Zeit, da sie keine andere Aufgabe sah, Aufgabe sein
mußte. Wer seine Bücher und Schriften kennt, kennt ein Stück
treuer, gewissenhafter und umsichtiger Arbeit, die damals
bewältigt sein wollte. Das Maß der Bedeutung eines Forschers
und Lehrers ist wahrlich nicht der Glanz seiner Sehriftstel-
lerei und noch weniger der sog. Lehrerfolg. Daß Wendland
weit über Basel hinaus bekannt, geachtet und geschätzt wurde,
zeigt die Tatsache, daß sein Buch über den Wunderglauben
von dem angesehenen schottischen Theologen Mackintosh ins
Englische und sein «religionsgeschichtliches Volksbuch» über
die Schöpfung sogar ins Finnische übersetzt worden ist. Man
darf wohl in einem etwas erweiternden Sinne sagen, daß er hier
in Basel die große Tradition von De Wette jedenfalls nach der
systematischen Seite von dessen Werk fortgesetzt, und zwar
würdig fortgesetzt hat. Vielleicht ist er Basel und ist Basel
auch ihm fremder gebliehen, als es hei jenem der Fall war. Wir
denken mit Teilnahme daran, wie er von hier aus nun zweimal

den Zusammenbruch seines ihm immer lieb gebliebenen
deutschen Volkes und Landes miterleben mußte. Unser
Respekt: der der Kollegen unserer Fakultät und der aller
anderen Fakultäten, die ihn noch gekannt haben, aber sicher
auch der Respekt Mancher von den Verständigeren unter
denen, die seine Zuhörer waren, waren ihm zugewendet. Und
auch die anspruchslosen Dienste, die er der Universität als
langjähriger Schreiber der Regenz erwiesen hat, sind
unvergessen. Wir werden sein Andenken in Ehren halten. Denn wir
haben einen guten Mann verloren, der über dem, was ihm
gegeben war, in vorbildlicher Weise treu gewesen ist.

Basel. Karl Barth.


	Zum Gedächtnis an Johannes Wendland

