Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 3(1947)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

460 Rezensionen

hafter ist es, daB nun gerade er alle Hemmungen durchstieB,
dall nun gerade er ein Kémpfer sein wollte und ein Kampfer
wurde, war und blieb. Sein Humanismus war so tief, dall er
voller Respekt vor seinen Mitmenschen in allen Schichten der
menschlichen Gesellschaft war. Die mit dem christlichen Ge-
bot der Néchstenliebe auferlegte Verantwortung machte ihn
unruhig und zugleich fest fiir die 6ffentlichen Geschehnisse
und Aufgaben. Zusammen mit Médnnern wie Hermann Kutter
und Leonhard Ragaz war er ein fiihrender religioser Sozialist,
der sich unermiidlich fiir den Frieden im Volke und den Frie-
den unter den Voélkern einsetzte. In wirklich fruchtbarer Wech-
selwirkung hing noch mehr als mit der spidtantiken Religions-
geschichte, deren guter Kenner er war, seine wissenschaft-
liche Produktion mit der religios-sozialen Bewegung zusam-
men, fiir die er verhalten, aber doch hell genug gliihte. Und
dankbar miissen wir bezeugen, dal} er, wenn er sich unter das
Volk begab, niemals einem oberfléchenhaften, geschweige denn
einem oberflichlichen Popularisieren verhaftet war. Davor be-
wahrte ihn die Achtung vor den Mitmenschen, ob es nun seine
Theologiestudenten oder seine anderen Volksgenossen oder
auch Parteigenossen waren. Ob im kleineren Hérsaal vor Aka-
demikern oder im groleren Horsaal vor Volkshochschulteil-
nehmern — Rudolf Liechtenhan blieb sich selbst in seiner
Funktion des Exegeten der Heiligen Schrift treu, weil er nur
das eine Ziel hatte, der Sache des Evangeliums Alten und
Neuen Testaments mit seinen Propheten und Aposteln, mit der
Mitte des Herrn Christus treu zu bleiben. Am Sarge des von
uns gegangenen und heimgegangenen Kollegen sei dies noch
einmal unterstrichen im Namen der Theologischen Fakultit
unserer Universitit.
Basel. Karl Ludwig Schmidt.

Rezensionen.

Kaj Birket-Smith, Geschichte der Kultur. Eine allgemeine Eth-
nologie, aus dem Dénischen iibertragen von Dr. Hans
Dietschy, Ziirich, Orell Filli Verlag, 1946, mit 351 Abb. im
Text und auf Tafeln und 6 Karten.

Das Interesse der Theologie an der Vélkerkunde ist heute
fraglos sehr viel geringer als etwa um 1900, wo es namentlich



Rezensionen 461

fiir den angehenden Alttestamentler ganz selbstverstéindlich
war, dall er sich mit ihren Methoden und Ergebnissen vertraut
machte. Als Israels engere Umwelt hat man seitdem den Alten
Orient kennengelernt und die Ethnologie scheint ferner ge-
riickt. Allein ihre Hauptprobleme, die Fragen der Entwick-
lung, der ethnologischen Parallelen, der Anfinge der Kultur,
der #ltesten Religion usw. bestehen immer noch und gehen
auch den Theologen an. Freilich die klassischen und von uns
damals mit Begeisterung studierten Biicher, Tylors «Primitive
Culture» und Schurtz’ «Urgeschichte der Kultury, liegen jetzt
50 und mehr Jahre zuriick, und die Ethnologie hat unterdes-
sen nicht nur ihren Stoff ungeheuer vermehrt, sondern sich
auch selber in manchem gewandelt. Wenn es aber bisher fiir-
den Nichtfachmann nicht leicht war, sich in der Flut neuerer
ethnologischer Literatur zurechtzufinden, so gibt es neuer-
dings ein Werk, das leichte und zuverldssige Orientierung nach
allen Seiten ermdglicht: eine glinzend geschriebene grofiziigige
Geschichte der Anfinge und ersten Entwicklung der mensch-
lichen Kultur bis weit in den Bereich archiologischer und hi-
storischer Forschung hinein, ausgezeichnet durch die sichere
Beherrschung und klare Gestaltung eines schier uniiberseh-
baren Materials, den ungewd6hnlichen Weitblick, die niichterne
und vorurteilsfreie Betrachtung, die saubere Unterscheidung
zwischen den Tatsachen und den daraus gezogenen Schliissen,
die Abneigung gegen alles Theoretisieren und rasche Verall-
gemeinern, die menschlich sympathische Haltung gegeniiber
den Primitiven, schlieflich auch durch die vorziigliche Bebil-
derung und die gute Uebertragung ins Deutsche, die das Ge-
fiihl einer Uebersetzung iiberhaupt nicht aufkommen 1aBt.

Der Verfasser ist Direktor der ethnologischen Abteilung
im Kopenhagener Nationalmuseum, Ethnologe von Weltruf,
Spezialist auf dem Gebiet des nordlichen Nordamerika, aber
stark vergleichend interessiert, bei uns bereits bestens bekannt
durch «Wir Menschen einst und jetzt», eine Einfiihrung in
die Probleme der Herkunft des Menschen, der Rassefragen
usw., die 1944 im selben Verlag und aus der Hand desselben
Uebersetzers erschien.

‘Was einem bei der Lektiire besonders auffillt ist, wieviel
schirfer der Ethnologe sehen gelernt hat und wie stark rédum-



462 Rezensionen

lich und zeitlich differenziert die ehedem ziemlich ungeglie-
derte Masse der «Naturvilkery heute ist. So manches, was da-
mals fiir die Primitiven allgemein giiltig schien, erweist sich
jetzt als auf bestimmte Teilgebiete oder Kulturstufen be-
schrinkt, und so charakteristische Briduche wie Brautraub
und Gruppenehe, Kannibalismus und Menschenopfer, Totemis-
mus u. a., die in &lteren Entwicklungshypothesen eine wich-
tige Rolle spielten, fehlen gerade auf den allerprimitivsten Stu-
fen. Theorien wie die von einem Urkommunismus, von ur-
spriinglicher Promiskuitét der Frauen, vom Krieg als dem Nor-
malzustand der Urzeit u. 4. lehnt der Verfasser entschieden ab
— nicht aus irgendwelcher Befangenheit, sondern einfach weil
sie dem heutigen Befund nicht entsprechen. Dementsprechend
sieht er auch die Entstehung der Familie — die &lteste Form
ist die Einehe, wie schon bei manchen Tieren —, die An-
finge des Rechts und der Moral, die Herkunft der Kleidung, die
Rolle des Einzelnen in der primitiven Gesellschaft, den Anteil
der Frau am Kulturwachstum anders, als man es aus der
dlteren Literatur gewohnt ist. Er sagt geradezu: «In der Kul-
turgeschichte zeigt es sich immer wieder, daf} die besten Seiten
des Menschen sich einerseits auf den tiefsten Stufen entfalten,
wo sich das Leben noch einfacher gestaltet und die Versu-
chung zur Anwendung von Gewalt kleiner ist als spéterhin,
und anderseits auf den hochsten Stufen, wo das Bewultsein
der Verantwortung und der Gerechtigkeit erwacht ist. Auf
den Zwischenstadien der Kultur wuchern die Gedanken, und
Ausschweifungen finden statty (S.373).

So mufl man schon in manchem etwas umlernen. Immer-
hin kommen diejenigen, denen schon das blofle Wort «Ent-
wicklungy ein Greuel ist, bei ihm nicht auf ihre Rechnung.
Selbstverstindlich rechnet auch er mit einer solchen, wo ja
gerade im Bereich der materiellen Kultur die Tatsachen so
handgreiflich dafiir sprechen. Er bezeichnet die Frage der Ent-
wicklung als das eigentliche Kernproblem der Kulturfor-
schung, und die Geschichte ist ihm, trotz aller Riickschlige, in
der Hauptsache auch eine Aufwirtsentwicklung. Er sieht die
Entwicklung nur eben viel weniger schematisch, als es friiher
meist der Fall war. Die bekannten drei Kulturstufen des Jé-
gers, Hirten und Ackerbauers kehren auch bei ihm wieder, so-



Rezensionen 463

gar zwiegeteilt: als niedere und hohere Jiager und Ackerbauer.
Aber davor tritt als dlteste die des Sammlers, und sie bedeuten
auch nicht eine allgemein durchlaufene Stufenfolge; vor allem
ist der Ackerbau nicht aus dem Nomadismus, sondern aus der
Sammeltitigkeit der Frau erwachsen.

Interessant und im wesentlichen gewill auch treffend ist,
was er von der Religion sagt. Seine Definition als ¢«Glaube an
eine Abhéingigkeit von hoheren Michteny steht derjenigen
Schleiermachers nahe. Der Préanimismus oder Dynamismus
ist nicht notwendig ilter als der Animismus. An Pater Schmidts
«Ursprung der Gottesideey 1ldaflt er wohl den besonderen Got-
testypus, nicht aber den Urmonotheismus gelten. Magie ist
nicht immer schlecht. Zauberer und Priester sind zunéchst so
wenig zu trennen wie Magie und Kult; erst mit wachsender
Kultur treten sie auseinander: erstere sinken dann entweder
zu (Gauklern und Hexenmeistern herab oder erheben sich um-
gekehrt aus innerer Glut zu Seelsorgern und Sehern, die die
starre Zwangsjacke der Priesterschaft sprengen. Eine Beru-
fung als gewaltiges Krlebnis, gegen das man sich umsonst
straubt — hier wird Jer. 20 zitiert —, und als Gabe von oben
finden wir oft auch beim Medizinmann. Mythen sind Ausdruck
innerer Erlebnisse und seelischer KErschiitterung. Und zum
Schlull noch die schéne Antwort jener Eskimoeltern auf die
verwunderte Frage Rasmussens, ob denn ihre Kinder, die «Gei-
sterbeschworungy spielten, damit nicht die sonst so gefiirchte-
ten Michte entweihten: «Nein, die Geister verstehen auch
Spall!y

Fiir die Qualitidt des Buches spricht, dall der Spezialist auch auf sei-
nem eigenen Felde nur ganz weniges zu beanstanden findet. So etwa, dafl
vor David im Tempel zu Jerusalem ein Gott in Tiergestalt verehrt
wurde, der nach der Eroberung mit Jahwe identifiziert wurde (S.391) —
womit eine etwas wilde Vermutung des Kulturphilosophen Hermann
Schneider zu unverdienten Ehren kommt. Und dafl die Sintflutsage in
einer gewaltigen Ueberschwemmung des Zweistromlandes im 4. Jahrtau-
send v.Chr. ihren Ursprung habe (S.432), konnte leicht millverstanden
werden; denn Woolleys Entdeckung von Ueberschwemmungsspuren in
Ur, zu Nutz und Frommen der angelsichsischen Bibelleser etwas vor-
schnell als Bestiitigung der biblischen Sintflut verkiindet, die doch nach

wie vor vom babylonischen Mythus abhingig ist, hat sich zwar noch in
Kisch, nicht aber in den entsprechenden Schichten anderer Grabungsstit-



464 Rezensionen

ten wiederholt, so daBl es doch nur ein Ereignis von begrenztem Umfang
gewesen sein kann.

Basel. Walter Baumgartner.

Gilles Quispel, De bronnen van Tertullianus’ adversus Mar-
cionem, Leiden, Burgersdijk & Niermans, Templum Salomo-
nis, 1943, 148 S.

Der Verfasser hat auf Grund dieser Dissertation den Dok-
torgrad an der Philosophischen Fakultit Utrecht erworben.
Die Ergebnisse der sorgfiltigen Untersuchung lassen sich
kurz so zusammenfassen: Tertullians fiinf Biicher adversus
Marcionem sind keine Einheit. Die drei ersten Biicher sind die
Neubearbeitung einer fritheren Schrift, deren Manuskript ein
Schiiler sich angeeignet und in sehr liederlicher Weise mit
vielen Fehlern auf eigene Faust herausgegeben hatte; das
Plagiat ist zum Teil in der unter Tertullians Namen gehenden
Schrift adversus Judaeos verarbeitet. Tertullian nahm darum
das frithere Werk wieder auf und erweiterte es durch das
vierte und fiinfte Buch, die eingehende Auseinandersetzung
mit Marcions Kanon und seinen Antithesen. Seine Quelle fiir
das erste Buch ist die Darstellung des Irenaeus, fiir das zweite
eine verlorene Schrift des Theophilus von Antiochia gegen
Marcion, fiir das dritte neben Irenaeus Justins Dialog cum
Tryphone. Es ergibt sich so die paradoxe Tatsache, dall ge-
rade das gegen die Juden gerichtete Werk Justins von Tertul-
lian weithin fiir die Bestreitung der antijudaistischen Theo-
logie Marcions benutzt worden ist. Die letzten Abschnitte der
Schrift von Quispel dienen dem Nachweis, dall Adolf von Har-
nacks Rekonstruktion von Kanon und Antithesen Marcions
der Korrektur bedarf. Harnack hat teils Aeullerungen Tertul-
lians fiir solche Marcions genommen, teils freie Wiedergabe
der Gedanken Marcions als wortliches Zitat aufgefalit. Ins-
besondere sucht Quispel nachzuweisen, dal der Kanon Mar-
cions von Tertullian nicht in einer lateinischen Uebersetzung
benutzt worden ist, wie Harnack annahm, sondern im griechi-
schen Text, den er selbst ins Latein iibersetzt hat. Quispel
glaubt, da sich durch seine Untersuchung wesentliche Kor-
rekturen an dem von Harnack gezeichneten Bild Marcions er-
geben, er stehe der Gnosis néher, als Harnack annimmt, und



Rezensionen 465

habe die Philosophie nicht so schroff abgelehnt. Vielleicht
iiberschitzt Quispel etwas die Wichtigkeit seiner Ergebnisse;
seine Untersuchung wird aber von jedem, der sich mit Mar-
cion beschiftigt, beriicksichtigt werden miissen.

Valentinus Morel, O. F. M., Dr. theol., De ontwikkeling van de
chrisielijke overlevering wvolgens Tertullianus, De Klink-
horen, Desclée de Brouwer, 1946, 214 S.

Die katholische Wertung der Tradition neben der Schrift
als Erkenntnisquelle fiir die christliche Lehre und als Autori-
tdt fiir die kirchliche Disziplin schon bei Tertullian nachzu-
weisen, ist der Zweck dieser Untersuchung, die als erstes Heft
einer von Professoren der Universitit Loewen herausgege-
benen Reihe unter dem Titel «Catholicay erscheint. Mit Beru-
fung auf die Verheillung Christi (Joh. 16, 13), dafl nach seinem
Hingang der Paraklet die Seinen in alle Wahrheit leiten
werde, ist Tertullian fiir die Moglichkeit einer Weiterentwick-
lung der Kirche auch iiber die apostolische Zeit hinaus ein-
getreten. Von dieser Voraussetzung aus gelangt er zu einer
Anerkennung der montanistischen Propheten und ihrer Ora-
kel. Der Verfasser bietet eine sorgfiltige Untersuchung der
darauf beziiglichen Aussagen Tertullians und seiner Entwick-
lung vom katholischen zum montanistischen Standpunkt.
Etwas ist fiir Tertullian freilich von Anfang an durch die
Apostel unabénderlich festgelegt: die Glaubensregel. Hier gibt
es keine Entwicklung, daran hat Tertullian auch in seiner
montanistischen Periode festgehalten. Wohl aber ist eine Ent-
wicklung mdoglich und erlaubt in dem, was er als disciplina
bezeichnet. Und nun ist es Morels Hauptthese, dall dieser Be-
griff bei Tertullian sich nicht allein auf das moralische Gebot
und den kirchlichen Brauch, sondern auch auf Punkte der
kirchlichen Lehre erstrecke. Wiahrend die Glaubensregel sich
in der Hauptsache auf den Glauben an den einen Gott und
Schopfer und die Christologie bezieht, umfafit die disciplina
auch die Lehre von der Kirche, von den Sakramenten, der Erb-
siinde, der Vergebbarkeit der Todsiinden, dem Fegefeuer. Die
in diesem weiten Sinn gefalite disciplina ist entwicklungs-
fahig: neue Gebote und neue Lehrsidtze diirfen verkiindigt
werden; nur diirfen sie der Glaubensregel nicht widersprechen

30



466 Rezensionen

und miissen sie Entfaltung von etwas sein, was von Anfang an
in der Kirche gegeben und in der Schrift bezeugt ist. Im Gegen-
satz zur katholischen Kirche hat Tertullian die Befugnis, in
diesem Sinn die disciplina weiter zu entwickeln, nicht der
Hierarchie der verfafliten Kirche, dem Episkopat, sondern dem
an kein Amt gebundenen freien Walten des Heiligen Geistes
zugeschrieben und darum auch den Spriichen der montanisti-
schen Propheten und Prophetinnen bindende Kraft zuerkannt.
Zum SchluBl sucht Morel darzulegen, daB aufler an diesem
letzten Punkt Tertullian das verireten habe, was die katho-
lische Kirche zu allen Zeiten und auch heute gegeniiber der
orthodoxen Kirche (Bindung an die Konzilien) und der Re-
formation (Bindung an die Schrift allein) als ihren Grundsatz
bekennt. Es ist fiir die Haltung der Schrift Morels charak-
teristisch, daBl sie in der Widmung als Beitrag zu der Jahr-
hundertfeier des ersten Erscheinens von Newmans «Essay on
the development of christian doctrine» gekennzeichnet wird.
Basel. Rudolf Liechtenhan 7.

Klara Vontobel, Das Arbeitsethos des deutschen Protestantis-
mus von der nachreformatorischen Zeit bis zur Aufklirung
(Bd. IT der «Beitrage zur Soziologie und Sozialphilosophiey,
hrsg. von Prof. Dr. René Koénig), Bern, A. Francke AG. Ver-
lag, 1946, 162 S. Fr. 9.—.

Klara Vontobel hat sich zum Ziel gesetzt, die Geschichte
des deutschsprechenden protestantischen Menschen in seiner
Beziehung zur Arbeit (von der nachreformatorischen Zeit bis
an die Schwelle des 19. Jahrhunderts) darzustellen. Es gelingt
ihr, zu zeigen, wie das Arbeitsethos sich unter dem Einfluf}
von Kirche, Theologie, Frommigkeitsleben und unter der Ein-
wirkung von neuen wirtschaftlichen Anschauungen fortwih-
rend wandelt. Ueber die von der Verfasserin beniitzten Quellen
gibt Abschnitt A des Literaturverzeichnisses (S. 152—158) Aus-
kunft. Dieses Verzeichnis vermittelt ein eindrucksvolles Bild
der ungewdhnlich ausgedehnten Lektiire, die Klara Vontobel
betrieben hat. Ihre Belesenheit reicht von Luther bis Pesta-
lozzi, von Ignatius von Loyola bis Zinzendorf, von Paracelsus
bis Lavater. Der Text der Arbeit beweist, dal die Verfasserin
alle angefiihrten Werke eindringend gelesen hat. Besonders



Rezensionen 467

hoch rechne ich es ihr an, daf sie in breitem Umfang das Er-
bauungsschrifttum heranzog. Die Andachts- und Gebetbiicher
sowie die sog. Hausbiicher sind fiir die Haltung des Christen
gegeniiber der Arbeit doppelt aufschlufireich, und es ist ein
Verdienst von Klara Vontobel, dall sie sich nicht auf die in
engerem Sinn theologischen Schriften beschrinkt, sondern
auch die sog. asketische Literatur als wissenschaftliche Quelle
ausgemiinzt, ja eigentlich entdeckt hat.

Den weitschichtigen Stoff hat Frl. V. durchsichtig ein eteilt,
wie schon ein Blick in das Inhaltsverzeichnis zeigt. Die Ver-
fasserin hat die Gabe der Ordnung. Alle Fragen sind klar und
in knapper Sprache entwickelt. Vorbildlich finde ich es, dal
nicht allzu grofle wortliche Zitate den Text ausfiillen, sondern
dafl Klara Vontobel rasch und ohne die unnétigen Lingen und
Breiten, die oft bei Anféingerarbeiten storen, auf ihre Ziele los-
steuert. Manchmal ist der Gedankengang fast zu gedrangt. Die
Hauptlinien der Untersuchung hier zusammenfassend wieder-
zugeben, wiirde zu weit fiihren, da der Inhalt sehr reichhaltig
ist. Weil die Verfasserin zu fragen, zu unterscheiden und
zu schattieren weil}, so finden sich fast auf jeder Seite trefi-
liche Beobachtungen, z. B. iiber den geringen Einflull der Hei-
ligen Schrift auf das deutsche protestantische Arbeitsethos,
iiber die Hindernisse, die der lutherische Berufsgedanke dem
Streben nach einem sozialen Aufstieg bereitete, iiber die Ver-
schiedenheit von lutherischer und reformierter Schétzung der
Arbeit, iiber die Geschichte des Wortes «Berufy in der Zeit
nach Luther, iiber die Entdeckung der «<Mufle> in der Aufkla-
rungszeit, iiber die Uhr als Kampfmittel gegen den MiiBig-
gang, iiber die Schwichen der Betrachtungsweise von Max
Weber, iiber das Ringen in der Frage der Christlichkeit des
Kaufmannsstandes, iiber die Rolle der deutschen Mystik in der
Geschichte des protestantischen Arbeitsbegriffs, iiber die Auf-
klirung, die iiber dem Menschen den Menschen vergall, iiber
die Arbeitssymbolik des Freimaurertums, iiber deutsches und
englisches Arbeitsethos usw. Das Buch von Klara Vontobel
ist ein Beitrag zur Geschichte der Ethik, und zwar ein neu-
artiger, befruchtender und von hohen wissenschaftlichen Ga-
ben der Verfasserin Zeugnis ablegender.

Ziirich. Fritz Blanke.

30*



468 Rezensionen

Heinrich Barth, Philosophie der Erscheinung, eine Problem-
geschichte, 1. Teil: Altertum und Mittelalter, Basel, Benno
Schwabe Verlag, 1947, XIV, 390 S., geb. Fr. 27.—.

Dieses Buch eroffnet weite Perspektiven. Denn nicht nur
kiindet es sich blof als ersten Teil einer grofien historischen
Gesamtkonzeption an — der zweite Teil soll, wie wir hiren, die
Philosophie der Renaissance und der Neuzeit bis Hegel um-
fassen —, sondern die beiden geistesgeschichtlichen Bénde zu-
sammen sollen ebenfalls nur den historischen Hintergrund,
gleichsam die geschichtliche Rechtfertigungsbasis, abgeben fiir
eine systematisch durchgefiihrte «KExistentialphilosophie», an
deren Ausarbeitung der Verfasser auch bereits schon begrif-
fen ist, wie sein an unserer Basler Hochschule angekiindigter
und auf vier Semester berechneter Vorlesungszyklus iiber
«Philosophie der Existenzy beweist.

Prof. Heinrich Barth geht offenbar von der Voraussetzung
aus, daB ein griindliches systematisches Philosophieren nur
moglich ist auf Grund einer ebenso griindlichen Auseinander-
setzung mit der Geschichte seiner Disziplin, da wir uns nur
dann mit gutem Gewissen in systematisches «Neulandy wagen
diirfen, wenn wir gewill sein konnen, im Riicken keine un-
eroberte Festung zuriickgelassen zu haben, aus der heraus
jederzeit noch unerwartete Augfille zu gewirtigen wiren.
Seine historischen Untersuchungen sind demnach von vorn-
herein auf systematische Interessen ausgerichtet, ohne jedoch
durch diese prijudiziert zu sein. Dementsprechend kommt es
ihm nicht in erster Linie auf eine liickenlose Vollstindigkeit
oder eine strikt chronologische Ordnung der Darstellung an;
vielmehr ist er bemiiht, jeweils den zentralen Gedanken einer
Epoche herauszuarbeiten und dann, je nach sachlich bedingten
Erwdgungen, auf friither in historische Erscheinung getretenes
Gedankengut zuriickzuweisen oder auf erst spiteres gelegent-
lich vorzubereiten. Wir glauben, daf} es Prof. Barth dabei treff-
lich gelungen ist, minutiose Kleinarbeit mit der plastisch-re-
liefartigen Herausarbeitung der Hauptmerkmale der verschie-
denen Perioden unserer abendléindischen (Geistesgeschichte zu
verbinden. Die grofle Linie in seinem Buche ist ebensowenig
zu verkennen wie die Gewissenhaftigkeit, mit der alle wesent-
lichen Belegstellen angefiihrt werden, so dafl der Leser eigent-



Rezensionen 469

lich ganz unmerklich zu einer selbstindigen Mitpriifung der
Argumente hineingezogen wird, und wie endlich die fast nur
zu weit gehende, schonende Zuriickhaltung bei der Kundgabe
des eigenen Entscheides.

Aber was ist der Hauptinhalt des Buches? Wie schon aus
dem Titel hervorgehen diirfte, bestrebt sich Prof. Barth, das
Spannungsverhéltnis zwischen dem immer zu «<eidetischen»
Allgemeinheiten hinneigenden Denken und der «Phénomenali-
tity, die uns zunéchst im einzelnen konkreten Dasein entgegen-
tritt, von allen Seiten her zu beleuchten. Deshalb das schon an
sich gewissermafen herausfordernde Programm einer «Phi-
losophie der Erscheinungy. Im spezielleren Sinne kénnte dieser
erste Band als eine Art Abrechnung mit dem sog. klassisch-
griechischen Denken gelten, einem Denken, das nach dem Ur-
teil des Verfassers immer wieder durch die verlockende aesthe-
tische Idee eines «Formganzeny dazu verleitet wird, den kon-
kreten Daseinscharakter der erscheinenden partikularen Wirk-
lichkeit zu verwischen und in allgemein logisch-sinnhaften
Gedankenbeziigen untergehen zu lassen. Von hier aus wird
es verstindlich, wenn besonders im zweiten und im vierten
Kapitel, die die Aufschrift: «Idee und Erscheinung in der Phi-
losophie Platosy und «Das Entschwinden der Wirklichkeit im
Neuplatonismusy tragen (S.53—123 und 191—255), die kriti-
schen Bedenken des Verfassers am eindriicklichsten zum
Worte kommen. Personlich glauben wir nicht, dafl hier Prof.
Barth Plato und den Neuplatonikern ganz gerecht geworden
ist. Bei Plato geht er fiir die Beurteilung seines Gesamtwerkes
doch noch mehr von den glanzvollen Dialogen der Mittelperiode
aus und nicht, wie etwa Taylor, von den Spitwerken — da
aber der Schreiber dieser Zeilen hierin eine bei uns noch von
der iiblichen Auffassung ziemlich abweichende Ansicht ver-
tritt, wird billigerweise das onus probandi zun&chst einmal
ihm aufzubiirden sein —, und bei den Neuplatonikern wird
eigentlich nur Plotin wirklich beriicksichtigt, die wichtigen
internen Differenzen zwischen ihm und Proklus, die dem Neu-
platonismus doch ein vielgestaltigeres Aussehen geben und es
in ihm auch nicht an «realistischeny» Einbriichen fehlen lassen,
werden vielleicht nicht geniigend unterstrichen. Mit weit gro-
Berer Sympathie steht der Verfasser Aristoteles gegeniiber



470 Rezensionen

(8. 124—190). Die immer wieder frisch ansetzende und bestéin-
dig tiefer bohrende Darstellung seiner Gedankenwelt ist, wie
wir glauben, ein Meisterstiick philosophischer Textinterpre-
tation. Ebenso wohlberechtigt und gliicklich scheint uns Barths
Nachweis, dall der Streit zwischen Realisten und Nominalisten
im Mittelalter nur sekundér eine logische Auseinandersetzung
iiber die Bedeutung und Tragweite des Allgemein-, bzw. des
Einzelbegriffes gewesen ist, in erster Linie aber sich um die
«existentielley Stellung zur Ph#nomenalitit dreht und tiber
Boethius als Vermittlungsglied auf aristotelische Problem-
ansitze zuriickgeht (S.256—325), und schlieBlich das beson-
ders gehaltvolle Schluflkapitel iiber das «kontingente Sein»
(S. 326—390), das uns vom aristotelischen Modalititenproblem
in «De interpretatione» iiber die arabisch-jiidische Philosophie
bis zur Hochscholastik des Thomas von Aquin und des Duns
Scotus fiihrt und besonders fiir den Aquinaten nachweist, daB
seine Philosophie und Theologie durch die gleichzeitige Ver-
wachsenheit mit Augustin und dem neuplatonisierenden Dio-
nysius Areopagita einerseits und mit Aristoteles und seinen
Kommentatoren andrerseits innerlich doch weit weniger ge-
schlossen dasteht, dafiir aber auch wiederum weit lehrreicher
und interessanter ist, als gemeiniglich angenommen wird. An-
regend, wenn auch wohl weniger in eine aktuelle Kontroverse
eingreifend, ist auch das einleitende Kapitel iiber die Vorso-
kratiker (S.1—52).

So wird man den weitern Teilen dieses Barthschen Werkes
mit erwartungsvoller Spannung entgegensehen diirfen. Beson-
ders interessieren wird begreiflicherweise die schliefilich auf
Grund dieser weitausholenden, mit grofter Gewissenhaftigkeit
durchgefiihrten historischen Studien vorbereitete systematische
Auseinandersetzung mit den andern heutigen Vertretern der
Existentialphilosophie, vornehmlich mit Martin Heidegger und
Karl Jaspers. Es ist aus den bisherigen Ausfiihrungen anzu-
nehmen, dafl Prof. Barth, der seine Verbundenheit mit Kant
immer durchscheinen lidBt, alles das bei seinen existential-
philosophischen Zeitgenossen hell beleuchten wird, was nicht
mit der kritischen Strenge der kantischen Logik und der Rein-
heit seines ethischen Grundprinzips iibereinstimmt, sondern
ein Absinken gegen mehr nur naturalistische Denkweisen dar-



Miszellen ‘ 471

stellt, von denen die bisherige Existentialphilosophie bekannt-
lich weitgehend infiziert ist. Doch wir wollen nicht vorgrei-
fen. Freuen wir uns deshalb vorderhand iiber das vorliegende
Buch, das an sich durch seine sorgfiltige Abgewogenheit
unserm Stande als akademischen Vertretern der Philosophie
alle Ehre macht und zugleich als ein Pfand fiir weitere und
wohl noch gréflere Gaben angesehen werden darf.
Basel. Hermann Gauf.

Miszellen.

Alttestamentliche Wortforschung.
Hebriiisches jasa® und Markus 8, 11.

Allgemein sagt und lehrt man, daBl das hebriische jasa’, das sich iiber
1000mal findet, ¢<herausgehen» bedeute, und in sehr vielen Fillen ist das
richtig. Es gibt aber auch viele Fiille, wo es nicht ¢herausgehen», sondern
<herauskommen» bedeutet. So ist moga’ haschschimiisch nicht der Ort, wo
die Sonne herausgeht (als blieben wir, die Zuschauer des Sonnenaufgangs,
drinnen), sondern der Ort, wo die Sonne (zu uns, auf uns zu) herauskommt.
Man mag diese Unterscheidung spitzfindig nennen wollen, aber sie ist es
doch nicht. Denn weil jasa’ oft nicht das Verlassen eines Ortes, sondern
vielmehr das Erscheinen an einem Ort, das Herauskommen an diesen Ort
bedeutet, deshalb kann es geradezu «in Krscheinung treten, zum Vorschein
kommen, auftreten, sich einstelleny bedeuten. So z.B. Sach.6,1: siche,
vier Wagen kamen zwischen den zwei Bergen hervor; 5,5: der Engel, der
mit ihm redete, trat auf und sagte. An der ersten Stelle hat Septuaginta
fiir jasa’ éxmopevéueve und an der zweiten Stelle éEnAdev.

Genau so heillt es Mark. 8,11 xoi éefAdov oi ®apioaior, und man iiber-
setzt allgemein hin <«Und die Pharisider gingen heraus» (Luther), <hin-
aus» (neue Ziircher Bibel). Der sorgfiltige Bibelleser wird fragen: Von
wo gingen sie heraus? oder: wohin gingen sie hinaus? Er bekommt keine
Antwort, und er kann keine bekommen. Denn ételdeiv heillt hier nicht
heraus (hinaus) gehen, sondern «auftreten, erscheinen, sich zeigen», und
da ich wohl recht habe, wenn ich annehme, dafi dieser Sprachgebrauch
ungriechisch ist, wird man sagen miissen, daB hier eine semitische Grund-
lage durchschimmert.

(Weitere Beitrige folgen.)

Ziirich, Ludwig Koehler.

Der hier von Ludwig Koehler gegebenen Auslegung und Uebersetzung
des Sitzchens Mark. 8, 11 «ai é&fAdov ol Papioaior ist zuzustimmen. Frag-
lich ist mir freilich, ob hier im griechischen Text ein Semitismus ange-
nommen werden mufl.

Im Gegensatz zu Luther und zur neuen Ziircher Bibel iibersetzen
Wilhelm Michaelis (Krioners Taschenausgabe des NTs, Bd.1 1934, S.62):



	Rezensionen

