
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


460 Rezensionen

hafter ist es, daß nun gerade er alle Hemmungen durchstieß,
daß nun gerade er ein Kämpfer sein wollte und ein Kämpfer
wurde, war und blieb. Sein Humanismus war so tief, daß er
voller Respekt vor seinen Mitmenschen in allen Schichten der
menschlichen Gesellschaft war. Die mit dem christlichen Gebot

der Nächstenliebe auferlegte Verantwortung machte ihn
unruhig und zugleich fest für die öffentlichen Geschehnisse
und Aufgaben. Zusammen mit Männern wie Hermann Kutter
und Leonhard Ragaz war er ein führender religiöser Sozialist,
der sich unermüdlich für den Frieden im Volke und den Frieden

unter den Völkern einsetzte. In wirklich fruchtbarer
Wechselwirkung hing noch mehr als mit der spätantiken
Religionsgeschichte, deren guter Kenner er war, seine wissenschaftliche

Produktion mit der religiös-sozialen Bewegung zusammen,

für die er verhalten, aber doch hell genug glühte. Und
dankbar müssen wir bezeugen, daß er, wenn er sich unter das
Volk begab, niemals einem oberflächenhaften, geschweige denn
einem oberflächlichen Popularisieren verhaftet war. Davor
bewahrte ihn die Achtung vor den Mitmenschen, oh es nun seine
Theologiestudenten oder seine anderen Volksgenossen oder
auch Parteigenossen waren. Ob im kleineren Hörsaal vor
Akademikern oder im größeren Hörsaal vor Volkshochschulteilnehmern

— Rudolf Liechtenhan blieb sich selbst in seiner
Funktion des Exegeten der Heiligen Schrift treu, weil er nur
das eine Ziel hatte, der Sache des Evangeliums Alten und
Neuen Testaments mit seinen Propheten und Aposteln, mit der
Mitte des Herrn Christus treu zu bleiben. Am Sarge des von
uns gegangenen und heimgegangenen Kollegen sei dies noch
einmal unterstrichen im Namen der Theologischen Fakultät
unserer Universität.

Basel. Karl Ludwig Schmidt.

Rezensionen.
Kaj Birket-Smith, Geschichte der Kultur. Eine allgemeine

Ethnologie, aus dem Dänischen übertragen von Dr. Hans
Dietschy, Zürich, Orell Füßli Verlag, 1946, mit 851 Abb. im
Text und auf Tafeln und 6 Karten.
Das Interesse der Theologie an der Völkerkunde ist heute

fraglos sehr viel geringer als etwa um 1900, wo es namentlich



Rezensionen 461

für den angehenden Alttestamentler ganz selbstverständlich
war, daß er sich mit ihren Methoden und Ergebnissen vertraut
machte. Als Israels engere Umwelt hat man seitdem den Alten
Orient kennengelernt und die Ethnologie scheint ferner
gerückt. Allein ihre Hauptprobleme, die Fragen der Entwicklung,

der ethnologischen Parallelen, der Anfänge der Kultur,
der ältesten Religion usw. bestehen immer noch und gehen
auch den Theologen an. Freilich die klassischen und von uns
damals mit Begeisterung studierten Bücher, Tylors «Primitive
Culture» und Schurtz' «Urgeschichte der Kultur», liegen jetzt
50 und mehr Jahre zurück, und die Ethnologie hat unterdessen

nicht nur ihren Stoff ungeheuer vermehrt, sondern sich
auch selber in manchem gewandelt. Wenn es aber bisher für
den Nichtfachmann nicht leicht war, sich in der Flut neuerer
ethnologischer Literatur zurechtzufinden, so gibt es neuerdings

ein Werk, das leichte und zuverlässige Orientierung nach
allen Seiten ermöglicht: eine glänzend geschriebene großzügige
Geschichte der Anfänge und ersten Entwicklung der menschlichen

Kultur bis weit in den Bereich archäologischer und
historischer Forschung hinein, ausgezeichnet durch die sichere
Beherrschung und klare Gestaltung eines schier unübersehbaren

Materials, den ungewöhnlichen Weitblick, die nüchterne
und vorurteilsfreie Betrachtung, die saubere Unterscheidung
zwischen den Tatsachen und den daraus gezogenen Schlüssen,
die Abneigung gegen alles Theoretisieren und rasche
Verallgemeinern, die menschlich sympathische Haltung gegenüber
den Primitiven, schließlich auch durch die vorzügliche
Bebilderung und die gute Uebertragung ins Deutsche, die das
Gefühl einer Uebersetzung überhaupt nicht aufkommen läßt.

Der Verfasser ist Direktor der ethnologischen Abteilung
im Kopenhagener Nationalmuseum, Ethnologe von Weltruf,
Spezialist auf dem Gebiet des nördlichen Nordamerika, aber
stark vergleichend interessiert, hei uns bereits bestens bekannt
durch «Wir Menschen einst und jetzt», eine Einführung in
die Probleme der Herkunft des Menschen, der Rassefragen
usw., die 1944 im seihen Verlag und aus der Hand desselben
Uebersetzers erschien.

Was einem bei der Lektüre besonders auffällt ist, wieviel
schärfer der Ethnologe sehen gelernt hat und wie stark räum-



462 Rezensionen

lieh und zeitlich differenziert die ehedem ziemlich ungegliederte

Masse der «Naturvölker» heute ist. So manches, was
damals für die Primitiven allgemein gültig schien, erweist sich
jetzt als auf bestimmte Teilgebiete oder Kulturstufen
beschränkt, und so charakteristische Bräuche wie Brautraub
und Gruppenehe, Kannibalismus und Menschenopfer, Totemis-
mus u. a., die in älteren Entwicklungshypothesen eine wichtige

Rolle spielten, fehlen gerade auf den allerprimitivsten Stufen.

Theorien wie die von einem Urkommunismus, von
ursprünglicher Promiskuität der Frauen, vom Krieg als dem
Normalzustand der Urzeit u. ä. lehnt der Verfasser entschieden ab

— nicht aus irgendwelcher Befangenheit, sondern einfach weil
sie dem heutigen Befund nicht entsprechen. Dementsprechend
sieht er auch die Entstehung der Familie — die älteste Form
ist die Einehe, wie schon bei manchen Tieren —, die
Anfänge des Rechts und der Moral, die Herkunft der Kleidung, die
Rolle des Einzelnen in der primitiven Gesellschaft, den Anteil
der Frau am Kulturwachstum anders, als man es aus der
älteren Literatur gewohnt ist. Er sagt geradezu: «In der
Kulturgeschichte zeigt es sich immer wieder, daß die besten Seiten
des Menschen sich einerseits auf den tiefsten Stufen entfalten,
wo sich das Leben noch einfacher gestaltet und die Versuchung

zur Anwendung von Gewalt kleiner ist als späterhin,
und anderseits auf den höchsten Stufen, wo das Bewußtsein
der Verantwortung und der Gerechtigkeit erwacht ist. Auf
den Zwischenstadien der Kultur wuchern die Gedanken, und
Ausschweifungen finden statt» (S. 373).

So muß man schon in manchem etwas umlernen. Immerhin

kommen diejenigen, denen schon das bloße Wort
«Entwicklung» ein Greuel ist, bei ihm nicht auf ihre Rechnung.
Selbstverständlich rechnet auch er mit einer solchen, wo ja
gerade im Bereich der materiellen Kultur die Tatsachen so
handgreiflich dafür sprechen. Er bezeichnet die Frage der
Entwicklung als das eigentliche Kernproblem der Kulturforschung,

und die Geschichte ist ihm, trotz aller Rückschläge, in
der Hauptsache auch eine Aufwärtsentwicklung. Er sieht die

Entwicklung nur eben viel weniger schematisch, als es früher
meist der Fall war. Die bekannten drei Kulturstufen des

Jägers, Hirten und Ackerbauers kehren auch bei ihm wieder, so-



Rezensionen 463

gar zwiegeteilt: als niedere und höhere Jäger und Ackerbauer.
Aber davor tritt als älteste die des Sammlers, und sie bedeuten
auch nicht eine allgemein durchlaufene Stufenfolge; vor allem
ist der Ackerbau nicht aus dem Nomadismus, sondern aus der
Sammeltätigkeit der Frau erwachsen.

Interessant und im wesentlichen gewiß auch treffend ist,
was er von der Religion sagt. Seine Definition als «Glaube an
eine Abhängigkeit von höheren Mächten» steht derjenigen
Schleiermachers nahe. Der Präanimismus oder Dynamismus
ist nicht notwendig älter als der Animismus. An Pater Schmidts
«Ursprung der Gottesidee» läßt er wohl den besonderen
Gottestypus, nicht aber den Urmonotheismus gelten. Magie ist
nicht immer schlecht. Zauberer und Priester sind zunächst so

wenig zu trennen wie Magie und Kult; erst mit wachsender
Kultur treten sie auseinander: erstere sinken dann entweder
zu Gauklern und Hexenmeistern herab oder erheben sich
umgekehrt aus innerer Glut zu Seelsorgern und Sehern, die die
starrè Zwangsjacke der Priesterschaft sprengen. Eine Berufung

als gewaltiges Erlebnis, gegen das man sich umsonst
sträubt — hier wird Jer. 20 zitiert —, und als Gabe von oben
finden wir oft auch beim Medizinmann. Mythen sind Ausdruck
innerer Erlebnisse und seelischer Erschütterung. Und zum
Schluß noch die schöne Antwort jener Eskimoeltern auf die
verwunderte Frage Rasmussens, ob denn ihre Kinder, die
«Geisterbeschwörung» spielten, damit nicht die sonst so gefürchteten

Mächte entweihten: «Nein, die Geister verstehen auch
Spaß!»

Für die Qualität des Buches spricht, daß der Spezialist auch auf
seinem eigenen Felde nur ganz weniges zu beanstanden findet. So etwa, daß

vor David im Tempel zu Jerusalem ein Gott in Tiergestalt verehrt
wurde, der nach der Eroberung mit Jahwe identifiziert wurde (S. 391) —
womit eine etwas wilde Vermutung des Kulturphilosophen Hermann
Schneider zu unverdienten Ehren kommt. Und daß die Sintflutsage in
einer gewaltigen Ueberschwemmung des Zweistromlandes im 4. Jahrtaueend

v. Chr. ihren Ursprung habe (S. 432), könnte leicht mißverstanden
werden; denn Woolleys Entdeckung von Ueberschwemmungsspuren in
Ur, zu Nutz und Frommen der angelsächsischen Bibelleser etwas
vorschnell als Bestätigung der biblischen Sintflut verkündet, die doch nach

wie vor vom babylonischen Mythus abhängig ist, hat sich zwar noch in
Kisch, nicht aber in den entsprechenden Schichten anderer Grabungsstät-



464 Rezensionen

ten wiederholt, so daß es doch nur ein Ereignis von begrenztem Umfang
gewesen sein kann.

Basel. Waller Baumgartner.

Gilles Quispel, De bronnen van Tertullianus' adversus Mar-
cionem, Leiden, Burgersdijk & Niermans, Templum Salomo-
nis, 1948, 148 S.

Der Verfasser hat auf Grund dieser Dissertation den
Doktorgrad an der Philosophischen Fakultät Utrecht erworben.
Die Ergehnisse der sorgfältigen Untersuchung lassen sich
kurz so zusammenfassen: Tertullians fünf Bücher adversus
Marcionem sind keine Einheit. Die drei ersten Bücher sind die
Neubearbeitung einer früheren Schrift, deren Manuskript ein
Schüler sich angeeignet und in sehr liederlicher Weise mit
vielen Fehlern auf eigene Faust herausgegeben hatte; das
Plagiat ist zum Teil in der unter Tertullians Namen gehenden
Schrift adversus Judaeos verarbeitet. Tertullian nahm darum
das frühere Werk wieder auf und erweiterte es durch das
vierte und fünfte Buch, die eingehende Auseinandersetzung
mit Marcions Kanon und seinen Antithesen. Seine Quelle für
das erste Buch ist die Darstellung des Irenaeus, für das zweite
eine verlorene Schrift des Theophilus von Antiochia gegen
Marcion, für das dritte neben Irenaeus Justins Dialog cum
Tryphone. Es ergibt sich so die paradoxe Tatsache, daß
gerade das gegen die Juden gerichtete Werk Justins von Tertullian

weithin für die Bestreitung der antijudaistischen Theologie

Marcions benutzt worden ist. Die letzten Abschnitte der
Schrift von Quispel dienen dem Nachweis, daß Adolf von Har-
nacks Rekonstruktion von Kanon und Antithesen Marcions
der Korrektur bedarf. Harnack hat teils Aeußerungen Tertullians

für solche Marcions genommen, teils freie Wiedergabe
der Gedanken Marcions als wörtliches Zitat aufgefaßt.
Insbesondere sucht Quispel nachzuweisen, daß der Kanon
Marcions von Tertullian nicht in einer lateinischen Uebersetzung
benutzt worden ist, wie Harnack annahm, sondern im griechischen

Text, den er selbst ins Latein übersetzt hat. Quispel
glaubt, daß sich durch seine Untersuchung wesentliche
Korrekturen an dem von Harnack gezeichneten Bild Marcions
ergeben, er stehe der Gnosis näher, als Harnack annimmt, und



Rezensionen 465

habe die Philosophie nicht so schroff abgelehnt. Vielleicht
überschätzt Quispel etwas die Wichtigkeit seiner Ergebnisse;
seine Untersuchung wird aber von jedem, der sich mit Marcion

beschäftigt, berücksichtigt werden müssen.

Valentinus Morel, O. F. M., Dr. theol., De ontwikkeling van de

chrislelijke overlevering volgens Tertullianus, De Klink-
horen, Desclée de Brouwer, 1946, 214 S.

Die katholische Wertung der Tradition neben der Schrift
als Erkenntnisquelle für die christliche Lehre und als Autorität

für die kirchliche Disziplin schon bei Tertullian nachzuweisen,

ist der Zweck dieser Untersuchung, die als erstes Heft
einer von Professoren der Universität Loewen herausgegebenen

Reihe unter dem Titel «Catholica» erscheint. Mit Berufung

auf die Verheißung Christi (Joh. 16,13), daß nach seinem
Hingang der Paraklet die Seinen in alle Wahrheit leiten
werde, ist Tertullian für die Möglichkeit einer Weiterentwicklung

der Kirche auch über die apostolische Zeit hinaus
eingetreten. Von dieser Voraussetzung aus gelangt er zu einer
Anerkennung der montanistischen Propheten und ihrer Orakel.

Der Verfasser bietet eine sorgfältige Untersuchung der
darauf bezüglichen Aussagen Tertullians und seiner Entwicklung

vom katholischen zum montanistischen Standpunkt.
Etwas ist für Tertullian freilich von Anfang an durch die
Apostel unabänderlich festgelegt: die Glaubensregel. Hier gibt
es keine Entwicklung, daran hat Tertullian auch in seiner
montanistischen Periode festgehalten. Wohl aber ist eine
Entwicklung möglich und erlaubt in dem, was er als disciplina
bezeichnet. Und nun ist es Morels Hauptthese, daß dieser
Begriff bei Tertullian sich nicht allein auf das moralische Gebot
und den kirchlichen Brauch, sondern auch auf Punkte der
kirchlichen Lehre erstrecke. Während die Glaubensregel sich
in der Hauptsache auf den Glauben an den einen Gott und
Schöpfer und die Christologie bezieht, umfaßt die disciplina
auch die Lehre von der Kirche, von den Sakramenten, der
Erbsünde, der Vergebbarkeit der Todsünden, dem Fegefeuer. Die
in diesem weiten Sinn gefaßte disciplina ist entwicklungsfähig:

neue Gebote und neue Lehrsätze dürfen verkündigt
werden; nur dürfen sie der Glaubensregel nicht widersprechen

30



466 Rezensionen

und müssen sie Entfaltung von etwas sein, was von Anfang an
in der Kirche gegeben und in der Schrift bezeugt ist. Im Gegensatz

zur katholischen Kirche hat Tertullian die Befugnis, in
diesem Sinn die disciplina weiter zu entwickeln, nicht der
Hierarchie der verfaßten Kirche, dem Episkopat, sondern dem

an kein Amt gebundenen freien Walten des Heiligen Geistes
zugeschrieben und darum auch den Sprüchen der montanistischen

Propheten und Prophetinnen bindende Kraft zuerkannt.
Zum Schluß sucht Morel darzulegen, daß außer an diesem
letzten Punkt Tertullian das vertreten habe, was die katholische

Kirche zu allen Zeiten und auch heute gegenüber der
orthodoxen Kirche (Bindung an die Konzilien) und der
Reformation (Bindung an die Schrift allein) als ihren Grundsatz
bekennt. Es ist für die Haltung der Schrift Morels
charakteristisch, daß sie in der Widmung als Beitrag zu der
Jahrhundertfeier des ersten Erscheinens von Newmans «Essay on
the development of christian doctrine» gekennzeichnet wird.

Basel. Rudolf Liechtenhan f.
Klara Vontobel, Das Arbeitsethos des deutschen Protestantismus

von der nachreformatorischen Zeit bis zur Aufklärung
(Bd. II der «Beiträge zur Soziologie und Sozialphilosophie»,
hrsg. von Prof. Dr. René König), Bern, A. Francke AG. Verlag,

1946, 162 S. Fr. 9.—.

Klara Vontobel hat sich zum Ziel gesetzt, die Geschichte
des deutschsprechenden protestantischen Menschen in seiner
Beziehung zur Arbeit (von der nachreformatorischen Zeit bis
an die Schwelle des 19. Jahrhunderts) darzustellen. Es gelingt
ihr, zu zeigen, wie das Arbeitsethos sich unter dem Einfluß
von Kirche, Theologie, Frömmigkeitsleben und unter der
Einwirkung von neuen wirtschaftlichen Anschauungen fortwährend

wandelt. Ueber die von der Verfasserin benützten Quellen
gibt Abschnitt A des Literaturverzeichnisses (S. 152—158)
Auskunft. Dieses Verzeichnis vermittelt ein eindrucksvolles Bild
der ungewöhnlich ausgedehnten Lektüre, die Klara Vontobel
betrieben hat. Ihre Belesenheit reicht von Luther bis Pestalozzi,

von Ignatius von Loyola bis Zinzendorf, von Paracelsus
bis Lavater. Der Text der Arbeit beweist, daß die Verfasserin
alle angeführten Werke eindringend gelesen hat. Besonders



Rezensionen 467

hoch rechne ich es ihr an, daß sie in breitem Umfang das
Erbauungsschrifttum heranzog. Die Andachts- und Gebetbücher
sowie die sog. Hausbücher sind für die Haltung des Christen
gegenüber der Arbeit doppelt aufschlußreich, und es ist ein
Verdienst von Klara Vontobel, daß sie sich nicht auf die in
engerem Sinn theologischen Schriften beschränkt, sondern
auch die sog. asketische Literatur als wissenschaftliche Quelle
ausgemünzt, ja eigentlich entdeckt hat.

Den weitschichtigen Stoff hat Frl. V. durchsichtig eingeteilt,
wie schon ein Blick in das Inhaltsverzeichnis zeigt. Die
Verfasserin hat die Gabe der Ordnung. Alle Fragen sind klar und
in knapper Sprache entwickelt. Vorbildlich finde ich es, daß
nicht allzu große wörtliche Zitate den Text ausfüllen, sondern
daß Klara Vontobel rasch und ohne die unnötigen Längen und
Breiten, die oft bei Anfängerarbeiten stören, auf ihre Ziele
lossteuert. Manchmal ist der Gedankengang fast zu gedrängt. Die
Hauptlinien der Untersuchung hier zusammenfassend
wiederzugeben, würde zu weit führen, da der Inhalt sehr reichhaltig
ist. Weil die Verfasserin zu fragen, zu unterscheiden und
zu schattieren weiß, so finden sich fast auf jeder Seite treffliche

Beobachtungen, z. B. über den geringen Einfluß der
Heiligen Schrift auf das deutsche protestantische Arbeitsethos,
über die Hindernisse, die der lutherische Berufsgedanke dem
Streben nach einem sozialen Aufstieg bereitete, über die
Verschiedenheit von lutherischer und reformierter Schätzung der
Arbeit, über die Geschichte des Wortes «Beruf» in der Zeit
nach Luther, über die Entdeckung der «Muße» in der
Aufklärungszeit, über die Uhr als Kampfmittel gegen den Müßiggang,

über die Schwächen der Betrachtungsweise von Max
Weber, über das Ringen in der Frage der Christlichkeit des

Kaufmannsstandes, über die Rolle der deutschen Mystik in der
Geschichte des protestantischen Arbeitsbegriffs, über die
Aufklärung, die über dem Menschen den Menschen vergaß, über
die Arbeitssymbolik des Freimaurertums, über deutsches und
englisches Arbeitsethos usw. Das Buch von Klara Vontobel
ist ein Beitrag zur Geschichte der Ethik, und zwar ein
neuartiger, befruchtender und von hohen wissenschaftlichen
Gaben der Verfasserin Zeugnis ablegender.

Zürich. Fritz Blanke.

30*



468 Rezensionen

Heinrich Barth, Philosophie der Erscheinung, eine
Problemgeschichte, 1. Teil: Altertum und Mittelalter, Basel, Benno
Schwabe Verlag, 1947, XIV, 390 S., geb. Fr. 27.—.

Dieses Buch eröffnet weite Perspektiven. Denn nicht nur
kündet es sich bloß als ersten Teil einer großen historischen
Gesamtkonzeption an — der zweite Teil soll, wie wir hören, die
Philosophie der Renaissance und der Neuzeit bis Hegel
umfassen —, sondern die beiden geistesgeschichtlichen Bände
zusammen sollen ebenfalls nur den historischen Hintergrund,
gleichsam die geschichtliche Rechtfertigungsbasis, abgeben für
eine systematisch durchgeführte «Existentialphilosophie», an
deren Ausarbeitung der Verfasser auch bereits schon begriffen

ist, wie sein an unserer Basler Hochschule angekündigter
und auf vier Semester berechneter Vorlesungszyklus über
«Philosophie der Existenz» beweist.

Prof. Heinrich Barth geht offenbar von der Voraussetzung
aus, daß ein gründliches systematisches Philosophieren nur
möglich ist auf Grund einer ebenso gründlichen Auseinandersetzung

mit der Geschichte seiner Disziplin, da wir uns nur
dann mit gutem Gewissen in systematisches «Neuland» wagen
dürfen, wenn wir gewiß sein können, im Rücken keine un-
eroberte Festung zurückgelassen zu haben, aus der heraus
jederzeit noch unerwartete Ausfälle zu gewärtigen wären.
Seine historischen Untersuchungen sind demnach von
vornherein auf systematische Interessen ausgerichtet, ohne jedoch
durch diese präjudiziert zu sein. Dementsprechend kommt es
ihm nicht in erster Linie auf eine lückenlose Vollständigkeit
oder eine strikt chronologische Ordnung der Darstellung an;
vielmehr ist er bemüht, jeweils den zentralen Gedanken einer
Epoche herauszuarbeiten und dann, je nach sachlich bedingten
Erwägungen, auf früher in historische Erscheinung getretenes
Gedankengut zurückzuweisen oder auf erst späteres gelegentlich

vorzubereiten. Wir glauben, daß es Prof. Barth dabei trefflich

gelungen ist, minutiöse Kleinarbeit mit der plastisch-reliefartigen

Herausarbeitung der Hauptmerkmale der verschiedenen

Perioden unserer abendländischen Geistesgeschichte zu
verbinden. Die große Linie in seinem Buche ist ebensowenig
zu verkennen wie die Gewissenhaftigkeit, mit der alle wesentlichen

Belegstellen angeführt werden, so daß der Leser eigent-



Rezensionen 469

lieh ganz unmerklich zu einer selbständigen Mitprüfung der
Argumente hineingezogen wird, und wie endlich die fast nur
zu weit gehende, schonende Zurückhaltung bei der Kundgabe
des eigenen Entscheides.

Aber was ist der Hauptinhalt des Buches? Wie schon aus
dem Titel hervorgehen dürfte, bestrebt sich Prof. Barth, das
Spannungsverhältnis zwischen dem immer zu «eidetischen»
Allgemeinheiten hinneigenden Denken und der «Phänomenali-
tät», die uns zunächst im einzelnen konkreten Dasein entgegentritt,

von allen Seiten her zu beleuchten. Deshalb das schon an
sich gewissermaßen herausfordernde Programm einer
«Philosophie der Erscheinung:». Im spezielleren Sinne könnte dieser
erste Band als eine Art Abrechnung mit dem sog.
klassischgriechischen Denken gelten, einem Denken, das nach dem Urteil

des Verfassers immer wieder durch die verlockende aesthe-
tische Idee eines «Formganzen» dazu verleitet wird, den
konkreten Daseinscharakter der erscheinenden partikularen
Wirklichkeit zu verwischen und in allgemein logisch-sinnhaften
Gedankenhezügen untergehen zu lassen. Von hier aus wird
es verständlich, wenn besonders im zweiten und im vierten
Kapitel, die die Aufschrift: «Idee und Erscheinung in der
Philosophie Piatos» und «Das Entschwinden der Wirklichkeit im
Neuplatonismus» tragen (S. 53—123 und 191—255), die
kritischen Bedenken des Verfassers am eindrücklichsten zum
Worte kommen. Persönlich glauben wir nicht, daß hier Prof.
Barth Plato und den Neuplatonikern ganz gerecht geworden
ist. Bei Plato geht er für die Beurteilung seines Gesamtwerkes
doch noch mehr von den glanzvollen Dialogen der Mittelperiode
aus und nicht, wie etwa Taylor, von den Spätwerken — da
aber der Schreiber dieser Zeilen hierin eine bei uns noch von
der üblichen Auffassung ziemlich abweichende Ansicht
vertritt, wird billigerweise das onus probandi zunächst einmal
ihm aufzubürden sein —, und bei den Neuplatonikern wird
eigentlich nur Plotin wirklich berücksichtigt, die wichtigen
internen Differenzen zwischen ihm und Proklus, die dem
Neuplatonismus doch ein vielgestaltigeres Aussehen geben und es
in ihm auch nicht an «realistischen» Einbrüchen fehlen lassen,
werden vielleicht nicht genügend unterstrichen. Mit weit
größerer Sympathie steht der Verfasser Aristoteles gegenüber



470 Rezensionen

(S. 124—190). Die immer wieder frisch ansetzende und beständig

tiefer bohrende Darstellung seiner Gedankenwelt ist, wie
wir glauben, ein Meisterstück philosophischer Textinterpretation.

Ebenso wohlberechtigt und glücklich scheint uns Barths
Nachweis, daß der Streit zwischen Realisten und Nominalisten
im Mittelalter nur sekundär eine logische Auseinandersetzung
über die Bedeutung und Tragweite des Allgemein-, bzw. des

Einzelbegriffes gewesen ist, in erster Linie aber sich um die
«existentielle» Stellung zur Phänomenalität dreht und über
Boethvus als Vermittlungsglied auf aristotelische Problemansätze

zurückgeht (S. 256—325), und schließlich das besonders

gehaltvolle Schlußkapitel über das «kontingente Sein»
(S. 326—390), das uns vom aristotelischen Modalitätenproblem
in «De interpretatione» über die arabisch-jüdische Philosophie
bis zur Hochscholastik des Thomas von Aquin und des Duns
Scotus führt und besonders für den Aquinaten nachweist, daß
seine Philosophie und Theologie durch die gleichzeitige
Verwachsenheit mit Augustin und dem neuplatonisierenden
Dionysius Areopagita einerseits und mit Aristoteles und seinen
Kommentatoren andrerseits innerlich doch weit weniger
geschlossen dasteht, dafür aber auch wiederum weit lehrreicher
und interessanter ist, als gemeiniglich angenommen wird.
Anregend, wenn auch wohl weniger in eine aktuelle Kontroverse
eingreifend, ist auch das einleitende Kapitel über die Vorso-
kratiker (S. 1—52).

So wird man den weitern Teilen dieses Barthschen Werkes
mit erwartungsvoller Spannung entgegensehen dürfen. Besonders

interessieren wird begreiflicherweise die schließlich auf
Grund dieser weitausholenden, mit größter Gewissenhaftigkeit
durchgeführten historischen Studien vorbereitete systematische
Auseinandersetzung mit den andern heutigen Vertretern der
Existentialphilosophie, vornehmlich mit Martin Heidegger und
Karl Jaspers. Es ist aus den bisherigen Ausführungen
anzunehmen, daß Prof. Barth, der seine Verbundenheit mit Kant
immer durchscheinen läßt, alles das bei seinen existential-
philosophischen Zeitgenossen hell beleuchten wird, was nicht
mit der kritischen Strenge der kantischen Logik und der Reinheit

seines ethischen Grundprinzips übereinstimmt, sondern
ein Absinken gegen mehr nur naturalistische Denkweisen dar-



Miszellen 471

stellt, von denen die bisherige Existentialphilosophie bekanntlich

weitgehend infiziert ist. Doch wir wollen nicht vorgreifen.

Freuen wir uns deshalb vorderhand über das vorliegende
Buch, das an sich durch seine sorgfältige Abgewogenheit
unserm Stande als akademischen Vertretern der Philosophie
alle Ehre macht und zugleich als ein Pfand für weitere und
wohl noch größere Gaben angesehen werden darf.

Basel. Hermann Gauß.

Miszellen.
Alttestamentliche Wortforschung.

Hebräisches jäsä' und Markus 8, 11.

Allgemein sagt und lehrt man, daß das hebräische jäsä', das sich über
lOOOmal findet, «herausgehen» bedeute, und in sehr vielen Fällen ist das

richtig. Es gibt aber auch viele Fälle, wo es nicht «herausgehen», sondern
«herauskommen» bedeutet. So ist mösä' haschschämäsch nicht der Ort, wo
die Sonne herausgeht (als blieben wir, die Zusehauer des Sonnenaufgangs,
drinnen), sondern der Ort, wo die Sonne (zu uns, auf uns zu) herauskommt.
Man mag diese Unterscheidung spitzfindig nennen wollen, aber sie ist es
doch nicht. Denn weil jäsä' oft nicht das Verlassen eines Ortes, sondern
vielmehr das Erscheinen an einem Ort, das Herauskommen an diesen Ort
bedeutet, deshalb kann es geradezu «in Erscheinung treten, zum Vorschein
kommen, auftreten, sich einstellen» bedeuten. So z.B. Sach. 6,1: siehe,
vier Wagen kamen zwischen den zwei Bergen hervor; 5,5; der Engel, der
mit ihm redete, trat auf und sagte. An der ersten Stelle hat Septuaginta
für jäsä' éK-rropfuoueva und an der zweiten Stelle é£f|\hev.

Genau so heißt es Mark. 8,11 Kai ®)Xöov ol «bapicraîoi, und man übersetzt

allgemein hin «Und die Pharisäer gingen heraus» (Luther), «hinaus»

(neue Zürcher Bibel). Der sorgfältige Bibelleser wird fragen: Von
wo gingen sie heraus? oder: wohin gingen sie hinaus? Er bekommt keine
Antwort, und er kann keine bekommen. Denn ëflEXûeîv heißt hier nicht
heraus (hinaus) gehen, sondern «auftreten, erscheinen, sich zeigen», und
da ich wohl recht habe, wenn ich annehme, daß dieser Sprachgebrauch
ungrieehisch ist, wird man sagen müssen, daß hier eine semitische Grundlage

durchschimmert.
(Weitere Beiträge folgen.)
Zürich. Ludwig Koehler.

Der hier von Ludwig Koehler gegebenen Auslegung und Uebersetzung
des Sätzchens Mark. 8,11 Kai öpXdov °l <t>api<ratoi ist zuzustimmen. Fraglich

ist mir freilich, ob hier im griechischen Text ein Semitismus
angenommen werden muß.

Im Gegensatz zu Luther und zur neuen Zürcher Bibel übersetzen
Wilhelm Michaelis (Kröners Taschenausgabe des NTs, Bd. 1 1934, S. 62) :


	Rezensionen

