
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 6

Artikel: Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit : Im Anschluss an die
"Zeitschrift für philosophische Forschung"

Autor: Gauss, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877542

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


H. Gauß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit 437

setzte sie durch. Die Wahl bedeutete in der Tat einen Sieg
des Geistes, der altprotestantischen Glauben mit humanistischer

Tradition in Basel erhalten wissen wollte. Das klassische

Dokument dieses Geistes ist der schon vom Obersthelfer
verfaßte Katechismus («Lehrbuch des christlichen
Religionsunterrichtes für die Kirchen des Kantons Basel»). Kaegi hat
dieses Dokument zum erstenmal nach seinem Inhalt und seiner
Zielrichtung sorgfältig analysiert.

Eine geistesgeschichtliche Stufenfolge nennt Kaegi das
Verhältnis des Pastor Petrinus zum Antistes und des An-
tistes zum Historiker Jacob Burckhardt, wobei Generation zu
Generation mit voller Freiheit dem gemeinsamen Erbe gegenüber

die eigene Haltung eingenommen habe, und so, erklärt
der Verfasser, bedeutete der Bruch Jacob Burckhardts mit
der Theologie keinen Bruch mit der Tiefe christlichen Wesens
und führte nicht zu den «blutigen Sarkasmen und Antithesen»,
die wir aus dem Leben Nietzsches kennen.

Basel. Paul Burckhardt.

Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit.
Im Anschluß an die

«Zeitschrift für philosophische Forschung».

Mit Spannung und vielleicht nicht ohne eine gewisse
Besorgnis haben sich wohl alle, die noch an etwas wie ein
übernationales «Commonwealth of Learning» glauben, die Frage
vorgelegt, welcher Natur dereinst das deutsche Nachkriegsdenken

sein werde. Wird es sich, so werden sie sich gefragt
haben, noch über Martin Heidegger hinaus zu einem aller-
schärfsten Existentialismus zuspitzen, oder wird es sich, von
der Welt der Aktualitäten mehr oder weniger abgewendet, in
phänomenologischer Forschung weiterhin darum bemühen,
zunächst vielleicht nur «irreale» Wesenheiten und
«Strukturzusammenhänge» aufzuweisen, oder aber auch möglicherweise

ganz neue Bahnen einschlagen?
Heute kann diese Frage, Avie wir glauben, schon als ziemlich

weitgehend beantwortet gelten. Denn vor uns liegt der
erste Jahrgang 1946/47 einer neugegründeten philosophischen



438 H. Gauß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit

Zeitschrift, die den Titel: «Zeitschrift für philosophische
Forschung» trägt und beim Gryphius-Verlag in Reutlingen
erscheint. Es handelt sich um vier stattliche Hefte (Heft 2 und 3

zu einem Doppelheft vereinigt) von zusammen 636 Seiten, samt
einem Ergänzungsband (in diesem Aufsatz künftighin kurz
als E. zitiert), der zwölf Beiträge zur Leibnizforschung
enthält und zur Feier der dreihundertsten Wiederkehr des
Geburtstags dieses Philosophen am 21. Juni 1946 hätte erscheinen

sollen. (Begreifliche Umstände haben seine Publikation
etwas verzögert.)

Wir wollen im Folgenden versuchen, an Hand dieses
vorliegenden Materiales auf einige Tendenzen hinzuweisen, die
uns für das philosophische Denken in Deutschland seit dem
Kriegsende als charakteristisch erscheinen. Wir sind uns dabei

der Gewagtheit des Unternehmens voll bewußt. Denn
erstens, könnte man einwenden, ist diese Basis doch wohl noch
zu schmal, um zu weitgehenden Schlüssen zu berechtigen.
Ueberdies, wird man, nicht ganz ohne Recht, betonen, umfaßt
die genannte Publikation bei weitem nicht alle uns aus der
Vorkriegszeit bekannten Namen deutscher Denker. Und
drittens, könnte man hinzufügen, leben wir heute in einer Zeit
des sog. «Umbruchs», in welcher rasche Wandlungen nicht
ausgeschlossen sind. Wir geben diese Bedenken rückhaltlos
zu. Gleichwohl möchten wir an unserm Vorhaben festhalten.
Es scheint uns nämlich auf der andern Seite doch auch wiederum

die bloße Tatsache, daß es einem Kreis von Gelehrten
gelungen ist, in so schwieriger Zeit eine neue philosophische
Zeitschrift überhaupt zu gründen und allen Widerständen
zum Trotz lebendig zu erhalten und nach festen, wohlüberlegten

Richtlinien weiter auszubauen, eine sichere Gewähr
dafür zu bieten, daß es sich bei diesem Unternehmen um wirklich

reale Kräfte handelt, mit deren Vorhandensein man in der
Zukunft zu rechnen haben wird.

Es muß bei dieser Gelegenheit freilich auch noch
angemerkt werden, daß diese neue «Zeitschrift für philosophische
Forschung» nicht die einzige und auch nicht die erste
ähnliche Publikation darstellt, die im Nachkriegsdeutschland
wiederum ins Leben gerufen worden ist. Vorausgegangen ist
ihr das «Philosophische Jahrbuch», eine Fortsetzung des frü-



H. Gcuß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit 439

heren «Jahrbuchs der Görresgesellschaft», das vor allem der
Pflege der neuscholastischen Denkrichtung gewidmet ist; und
ziemlich gleichzeitig mit ihr ist in Stuttgart auch eine andere
weitere Rundschau erschienen unter dem Namen «Universi-
tas», die mehr unter protestantischer Führung die Gebiete der
Wissenschaft, der Kunst und der Literatur einander näher zu
bringen sich bemühen soll. Auch die bekannten «Kantstudien»
hätten unter der Leitung ihres früheren Redaktors, A. Liebert,
wieder erweckt werden sollen; aber der unerwartet rasche Tod
dieses unermüdlichen Organisators deutscher Philosophie hat
anscheinend diesen Plan, wenigstens vorläufig, vereitelt. Ob
sich der hinter diesem Unternehmen stehende Kreis früher
oder später ein eigenes Organ schaffen will, oder ob er sich
nun in corpore der «Zeitschrift für philosophische Forschung»
anschließen wird, wissen wir zur Stunde noch nicht. Immerhin

glauben wir aber schon jetzt behaupten zu dürfen, daß
diese letztere heute als beste Informationsquelle über Fragen
reiner, d. h. von allen Nebenabsichten unabhängiger Philosophie

in Deutschland gelten darf.
Was ist es nun aber, das das neue Denken in dieser

Zeitschrift besonders auszeichnet? Wir glauben es in wenigen
Worten ausdrücken zu können: Seine Bezogenheit auf Leibniz

als auf den «größten Denker der europäischen Kultur» (so
der Herausgeber im Vorwort zum Ergänzungsband). Man
könnte versucht sein, diese Hinneigung zu Leibniz als etwas
Vorübergehendes betrachten zu wollen, als etwas, das nur
durch das Jubiläumsjahr 1946 nahegelegt worden sei. Allein
die Gründe liegen tiefer. Kurt Huber, der, wie es scheint, der
geistige Führer der ganzen Bewegung gewesen ist, aus der
die neue Zeitschrift hervorgeht, und der in tragischer Weise
anläßlich des Studentenputsches in München vom Jahre 1943 ein
Opfer der Gestapo wurde, war schon lange ein feinsinniger
Leibnizforscher, wie aus dem aus dem Nachlaß zusammengestellten

und gleichsam als programmatischen Auftakt das erste
Heft eröffnenden Aufsatz: «Leibniz und wir» eindeutig
hervorgeht. Auch war Huber, wie mehrere seiner Anhänger, von
Hause aus Mathematiker; und die Mathematiker und theoretischen

Physiker sind, wie man weiß, in den letzten Jahrzehnten
immer stärker wieder in den Bannkreis der leibnizischen Ge-



440 H. Gauß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit

dankenwelt gezogen worden, nachdem es sich herausgestellt
hat, daß der euklidische «absolute» Raum, wie ihn Newton
in seiner Physik glaubte voraussetzen zu müssen, den erhöhten

Ansprüchen einer Untersuchung über die letzten
Voraussetzungen der mathematischen Wissenschaften nicht mehr
genügen konnte. Eine analoge neue Wertschätzung leibnizi-
scher Gedanken können wir deshalb auch in England
beobachten, wo nach dem Vorbilde von Russell und Whitehead das
neorealistische Denken ebenfalls stark wiederum in leibnizi-
sche Bahnen eingelenkt hat. Aus diesem Grunde wird es uns
vielleicht nicht mehr sehr verwundern, wenn in dem erwähnten

Aufsatze: «Leibniz und wir» geradezu die Behauptung
ausgesprochen wird (S. 31), «die wissenschaftlich© Sprache
künftiger strenger Philosophie» müsse eine «Leibnizsprache»
sein, und wenn Leibniz in noch höherem Sinne als etwa Kant
oder Hegel von diesen mathematisierenden Philosophen als der
eigentliche klassische Vertreter des deutschen Denkens
hingestellt wird.

Nach H. Pichler in Greifswald, einem andern Leibnizfor-
scher unserer Tage (nicht zu verwechseln mit A. Pichler, dem

wir ein riesiges Opus von über 1000 Seiten über die «Theologie
von Leibniz» aus dem Jahre 1869 verdanken), sind es vor
allem drei Ideen, die uns heute Leibniz wertvoll machen können
(Vorurteile gegen die Weltanschauung von Leibniz, E. S.

9—25): seine Universalität, seine methodische Klarheit und
sein optimistischer Glaube an einen allgemeinen Sinnzusammenhang,

der sich in der «Hypothese» der praestabilierten
Harmonie ausspreche. Sehen wir zu, wie jeder dieser drei
Gedanken von den verschiedenen Mitarbeitern der Zeitschrift
ausgelegt und gewürdigt wird!

Die Universalität des leibnizischen Denkens wird von Kurt
Huber insofern als bisher nie wieder erreicht gepriesen, als
es in gewissem Sinne sowohl die Welt des Naturgeschehens
als die Geschichte gleichmäßig umspannt. In dieser Hinsicht
sei es wohl noch umfassender als dasjenige von Kant oder
Hegel. Denn bei Kant wird man kaum ein wahrhaft lebendiges
Verständnis für das geschichtliche Leben finden können — in
der Tat ist es bei ihm kaum mehr als der nie vollendete
Annäherungsprozeß an ein naturrechtlich a priori aufgestelltes



H. Gauß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit 441

Endziel —; und in der hegelschen Dialektik, die wohl wegen
der Flüssigkeit der Begriffe, durch welche sie gewissermaßen
gleitet, das historische Geschehen in seinem Ablauf gleichsam
von innen belauschen kann, wird doch wiederum dem spezifisch

Mathematischen und speziell der modernen mathematisch
fundierten Naturwissenschaft kein Genüge getan. Das leibnizi-
sche Denken aber kann anscheinend beiden so weit
auseinanderliegenden Disziplinen gerecht werden. Denn das metaphysisch

Wirkliche sind für Leibniz die kraftbegabten, lebendigen
Monaden, aus deren verschiedenartiger Organisation das
Stufenreich der mannigfachen Lebewesen hervorgehen soll. So

wird von ihm das Individuell-Persönliche — denn jedes Wesen

in dieser kontinuierlichen Stufenleiter nimmt einen ganz
bestimmten, «einmaligen» Rang für sich ein — grundsätzlich
anerkannt, wenn es sich auch vom logisch-mathematischen
Denken aus als ein bloßer Grenzfall erweist (Huber, S. 10,12),
dem man sich nur asymptotisch nähern kann. Auf der andern
Seite kann Leibniz durch seine Auffassung von Raum und
Zeit als bloßen Ordnungsprinzipien unserer Perzeptionen, im
Gegensatz zum absoluten Raum und der absoluten Zeit der
Newtonianer, die apodiktische Gewißheit der mathematischen
und der geometrischen Sätze erklären, wenn auch auf nur
subjektivem Boden und unter der Zustimmung, daß dadurch das
gesamte mathematische Gebiet zur bloßen Phänomenalität
herabsinkt (ib. S. 21). Das heißt nicht, daß die heutigen Denker
Leibniz überall in seinen zeitbedingten Lösungsversuchen
folgen wollen; worauf es ihnen vor allem ankommt, ist ihr
Bestreben, auf den weitgespannten Rahmen seiner Philosophie
hinzuweisen, zu dem sich auch unser Denken in der Gegenwart
wieder ausdehnen solle.

Die gleiche Haltung nehmen sie auch gegenüber der
rationalen Methode von Leibniz ein. Auch hier sind die Mitarbeiter
der neuen Zeitschrift keineswegs gewillt, einfach die Ergebnisse

des leibnizischen Denkens passiv hinzunehmen. So
versucht R. Zocher aus Erlangen in einer höchst instruktiven
Abhandlung über den «Satz vom zureichenden Grunde. Eine
Problemstellung» dieses Fundamentalprinzip einer näheren
Prüfung zu unterwerfen. Gemeiniglich wird angenommen, daß der
«zureichende Grund» nach Leibniz das oberste Prinzip aller



442 H. Gauß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit

sog. Tatsachenurteile, d. h. aller Wahrheiten, die sich auf einen
Gegenstand der Erfahrung beziehen, ausmache, während die
«ewigen» Wahrheiten, die zeitlosen Einsichten der formalen
Logik und der Mathematik, die das bloß Mögliche, noch nicht
faktisch Wirkliche, zum Objekt haben, nur dem Satze des

Widerspruchs und des ausgeschlossenen Dritten unterstünden.
So sage auch Leibniz selber im § 32 seiner «Monadologie».
Allein bei näherer Betrachtung liegen die Dinge doch nicht so
einfach. Denn erstens ist Gott nach Leibniz die Quelle sowohl
der logischen (oder logisch-mathematischen) als auch der
faktischen Wahrheiten, da der göttliche Intellekt die gesamte
Wahrheit in einem einzigen Blick in sich fasse; er ist somit
die Garantie dafür, daß die faktischen Wahrheiten durch die
Zurückführung auf ihren zureichenden Grund graduell in
ihrer Evidenz so weit gesteigert werden können, daß sie schließlich

in logische oder ewige Wahrheiten übergehen. Von hier
aus gesehen könnte man deshalb wohl auch behaupten, daß
letzten Endes Gott der zureichende Grund aller Wahrheiten
sei. Auf der andern Seite verficht Leibniz aber auch wiederum
die These, daß Gott, und zwar nur ein Gott, als ihr zureichender

Grund aus dem Faktum der Welt als dem Inbegriff aller
möglichen Erfahrung geschlossen werden könne, da ohne
Voraussetzung seiner Existenz die Möglichkeit des Daseins dieser
Welt nicht begriffen werden könnte. So daß unter diesem
Aspekt eher umgekehrt die Welt als der zureichende Grund
für unsere Gewißheit der Existenz Gottes anzusehen wäre.
Dazu kommt, drittens, daß nach Leibniz die Essenzen als
kraftbegabte lebendige Substanzen sozusagen von Natur aus das
Bestreben haben, sich nach Möglichkeit zu verwirklichen oder
sich Existenz zu gehen, da ja schließlich eine Kraft nur aus
ihrer wirklichen Manifestation zu erschließen sei, und daß,
viertens, bei diesem Versuch der Verwirklichung zwischen
dem Rein-Möglichen und dem Rein-Wirklichen noch ein drittes
Reich des «Mitmöglichen» oder «Kompossiblen» eingeschaltet
werden müsse, aus dessen Fülle die am Ende tatsächlich
stattfindende Verwirklichung eine Art von Auswahl darstelle. So

werden aber auch zugleich bei Leibniz die Grenzen zwischen
dem nur Logischen und dem faktisch Wirklichen weitgehend
verwischt und auch der Geltungsbezirk und das Feld der An-



H. Gauß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit 443

Wendungsmöglichkeit für den Satz vom zureichenden Grunde
unsicher und unbestimmt.

Es zeigt sich also auch hier wiederum, daß die «Zeitschrift
für philosophische Forschung» nicht einfach eine Renaissance
des historischen Leibniz herbeiführen will. Aber trotzdem gilt
er ihren Mitarbeitern auch auf dem Gebiet der Methodik noch
im großen und ganzen als wegweisend. Das wird uns wohl
am leichtesten verständlich, wenn wir uns wieder daran
erinnern, daß sie großenteils mathematisch interessiert sind. Für
sie muß deshalb der Gedanke der Reihe und ihres Bildungsgesetzes,

ein Gedanke, der ja auch seiner Entdeckung und
Begründung der Infinitesimalrechnung zu Grunde liegt, nach
welcher es bekanntlich möglich ist, in einer einzigen mathematischen

Formel das Zuordnungsgesetz in der Hand zu haben,
das sich für den Funktionszusammenhang zweier Größen auf
eine unendliche Reihe beliebiger Situationen anwenden läßt,
etwas Faszinierendes haben, scheint es doch, daß auf diese
verhältnismäßig einfache Weise eine unabsehbare Zahl konkreter
Beziehungen mit einem Schlag logisch zu bewältigen ist. Nicht
ohne Grund interessieren sich daher diese heutigen
Mathematiker-Philosophen auch wieder lebhaft für das Jugendprogramm

von Leibniz einer allgemeinen Charakteristik, in
welcher auf Grund einer fundamentalen Analyse die Begriffe aus
allen Wissenschaften auf ihre einfachsten Elemente zurückgeführt

werden sollten, damit man mit ihnen vermittelst der
Kunst der Kombinatorik alle möglichen Arten potentieller
Beziehung von voraus errechnen könne, die dann wiederum auf
die konkreten Fälle der empirischen Forschung gleichsam
als apriorisches Bezugssystem anzuwenden wären. Kurt Huber

sieht in diesem leibnizischen Gedanken der Charakteristik
und Kombinatorik den Ursprung aller Kategorialforschung
(S. 26) und in der Forderung, dieses Kategorialsystem dann
aber auch immer durch seine Anwendung auf das empirische

Geschehen fruchtbar werden zu lassen, eine Vorwegnahme

der kantischen Warnung, daß «Begriffe ohne
Anschauungen» «leer», «Anschauungen ohne Begriffe» aber
«blind» seien. Gewiß ist der spätere Leibniz von diesem seinem
Jugendtraum ziemlich weit abgerückt, wahrscheinlich weil er
einsah, daß die apriorischen Voraussetzungen unseres Erken-



444 H. Gauß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit

nens uns immer nur bei Anlaß der empirischen Forschung ins
helle Bewußtsein treten können und so uns nie völlig bekannt
sein können, solange wir uns noch auf dem Wege der Erfahrung

befinden; aber nichts dürfte doch uns daran hindern, zu
versuchen, diese apriorischen Grundsätze, soweit wir sie bis
jetzt kennen, systematisch darzustellen und für weitere
Forschungen dienstbar zu machen. Dies ist wohl auch der
Berührungspunkt zwischen diesem leibnizischen Jugendunternehmen
und der heutigen «Logistik», die wenigstens für das Gebiet des
Mathematischen und der exakten theoretischen Physik das
Programm einer solchen systematischen Axiomatik wieder
aufgenommen hat. Es scheint demnach, daß man nur das
Forschungsgebiet und die Methodik dieser mathematischen
Logistik gebührend verallgemeinern und mit der notwendigen
kritischen Behutsamkeit bearbeiten müsse, um wieder zu einer
Grundlagentheorie zu kommen, die dem Stande unseres
heutigen philosophischen Erkennens entspricht.

Zu welchen Ergebnissen ein derartiger Versuch führt, kann
aus zwei Beiträgen an die Zeitschrift ersehen werden, aus
einer Abhandlung des schon erwähnten R. Zocher: «Zum
Problem der philosophischen Grundlehre» (S. 100—117) und in
einem längern Aufsatz aus der Feder des Herausgebers, Georgi
Schischkoff, mit dem Titel: «Zum Problem einer exakten
Symbolik des philosophischen Denkens» (S. 314—355). Zocher will
von den einzelnen empirischen Wissenschaften ausgehen, die
nach der materialen Seite aller umfassenden Erkenntnis zu
Grunde liegen sollen. Ueber den Geltungsanspruch dieser
Wissenschaften wird sodann eine kritische Disziplin, eine «On-

tologik» mehr oder weniger im kantischen Sinne, zu entscheiden

haben, aber nicht als eine Disziplin, die nun an sich schon
die abschließende Instanz wäre, und die nur die reinen Formen

des apriorischen Wissens enthielte — sie soll ja immer
auf die verschiedenen Einzelwissenschaften bezogen bleiben
und könnte nur Anspruch auf Vollständigkeit erheben, wenn
diese Einzelwissenschaften schon zu ihrem Abschluß gebracht
worden wären —, sondern als etwas, das seinerseits durch ein
höheres Drittes «umgriffen» werden müsse (hier glauben wir
einen Nachklang jasperschen Denkens heraushören zu
dürfen), das erst die wahre Grundwissenschaft darstelle. Das Re-



H. Gauß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit 445

sultat wird von Zocher folgendermaßen formuliert (S. 114 f.):
«Es bedeutet den Bruch mit der Alternative: entweder
Vermengung von Empirie und Logik in einer Pseudoontologie
(Vorkantianismus) oder Einordnung der Seinsvoraussetzun-
gen der Empirie in die Logik unter der Form der transzendentalen

Logik (Kantianismus), es heißt, ein Drittes annehmen:
es heißt, Seinsvoraussetzungen der Empirie annehmen, die
unbeschadet der Existenz einer Ontologik, d. h. einer prinzipiell
im Sinne der wenn auch noch so stark modernisierenden
transzendentalen Logik Kants aufzufassenden Disziplin, auf die
«Seite» der Empirie selbst gehören, also den Gegenstand einer
nichtlogikartigen Ontologie ausmachen, die durch diese
Beziehung nun erst ihre begrifflich prägnante Bestimmung
erhält.»

Zocher selbst, gleichsam als ein Moses, glaubt nur bis an
die Grenze dieses gelobten Landes führen zu dürfen; die Kolle
des Josua gestattet er sich nicht mehr. Immerhin kann man
seinen Ausführungen zweierlei entnehmen. Erstens: Von
seinem Standpunkt aus muß die Phänomenologie als ebenso überlebt

angesehen werden wie weiland der bloße Kritizismus
neukantianischer Observanz. Ja er scheint diesem eher wieder

näher treten zu wollen als jener. Denn wenn er auch keine
Erkenntniskritik als erste philosophische Disziplin anerkennen

kann, die allem Herantreten an die Wirklichkeit selber
vorausgehen müsse, so verficht er doch einen Kritizismus als
ein Verfahren, das alle Wirklichkeitserkenntnis immerfort
begleiten müsse, und es ist nicht ohne Grund, daß er seine
Abhandlung mit den Worten schließt: «Der Kritizismus ist tot;
es lebe der Kritizismus» (S. 117). Nicht dasselbe könnte er von
der Phänomenologie sagen; denn ihre Behauptung, in
«originärer» Schau zu einer unmittelbaren Einsicht in gewisse
«Wesenheiten» und deren wesentliche Beziehungen kommen zu
können, und auf diese Weise über ein prinzipiell höheres Wissen

zu verfügen als die empirischen Wissenschaften, steht seiner

These diametral gegenüber, wonach alle apriorischen
Schemata immer auf die empirischen Gegenstände ausgerichtet

bleiben müssen, weil sie, sobald sie sich aus dieser
Bindung lösen wollen, sogleich der abstrakten Leere und einer
fruchtlosen Wirklichkeitsfremdheit verfallen.



446 H. Gauß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit

Und das führt uns unmittelbar zum zweiten Punkt, nämlich

zum Gewicht, das auf die Forderung gelegt wird, die
Philosophie solle im engsten Kontakt mit den Fachdisziplinen
stehen, ohne sich doch direkt von ihnen abhängig zu machen.
Als Grundwissenschaft ist sie eben gewissermaßen das
Fundament aller und das Produkt keiner; und da sie kein besonderes

Gegenstandsgebiet für sich beanspruchen kann, läßt sie
sich nicht «lokalisieren»; sie ist überall da, wo versucht wird,
konsequent zu Ende zu denken ; aber da sie nur wirklich wird
in Beziehung auf Realitäten, die ihrerseits restlos unter die
Einzelwissenschaften aufgeteilt sind, könnte man vielleicht mit
Porphyr die Behauptung wagen, sie sei Travraxoû Kai ppbapoO,
und daß gerade in dieser scheinbaren Paradoxie ihre große
Fruchtbarkeit liege. Jedenfalls werden durch diese Konzeption
von Zocher interessante Perspektiven eröffnet, wenn man bei
ihm auch noch nicht genau sieht, wohinaus sein Denken letztlich

treibt.
Einen Schritt weiter als er geht der Herausgeber der

Zeitschrift, Scbischkoff. Er, ursprünglich bulgarischer Herkunft
und seines Zeichens Mathematiker, hat in Deutschland studiert
und sich ganz ins deutsche Geistesleben hineingearbeitet, und
ist sodann unter der Leitung von Kurt Huber zur Philosophie
übergegangen, wo er nun seine logistischen Vorkenntnisse im
Sinne der leibnizischen Logik und Methodik weiter ausbildet
und vertieft. Nach seiner Auffassung gibt es drei Gebiete des

Wissens: das physikalische Wissen, das psychologische Wissen

(durch welches wie bei Kant auch das erstere vermittelt
wird, da es keinen Gegenstand unabhängig vom perzipierenden
Subjekt geben kann) und endlich das logisch-philosophische
Wissen, das sich mit den Grundlagen und Voraussetzungen
des übrigen und seines eigenen Wissens befaßt. Wenn die
Philosophie streng wissenschaftlich werden soll, dann muß es ihr
gelingen, meint er, diese drei Gebiete und ihr wechselseitiges
Verhältnis in einer eindeutigen Symbolsprache zu fassen, weil
die gewöhnliche Sprache, durch ihre Anwendung in der
Empirie des Alltagslebens getrübt, zu wenig exakt ist, um den

strengen Anforderungen der strikten Wissenschaftlichkeit
genügen zu können. Schischkoff glaubt, daß diese Symbolsprache
am besten durch sog. Modelle, vermittelst natürlicher und, wo



H. Gauß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit 447

diese nicht erhältlich sind, künstlicher Zuordnungen der
Elemente dieser drei Gebiete, zu erreichen ist, und daß sich zur
Erfassung des Psychischen und des darüber hinaus liegenden
Logischen am besten ein physiologisches Modell eigne, weil
ein solches äußerlich als im Raum befindlich angeschaut und
mit naturwissenschaftlicher Akribie beschrieben werden könne.
Die Verhältnisse der Elemente untereinander in diesem Modell,
glaubt Schischkoff, würden wohl am ehesten mit Hilfe der
Atomphysik eruiert; und wenn auch ihre Beziehungen zu
einander komplizierte Infinitesimalberechnungen nötig machen
würden, so ist er doch so zuversichtlich, daß er die Meinung
vertritt, selbst so subtile Probleme wie die Willensfreiheit
ließen sich durch Phänomene wie eine «akausale» Gabelung
im Bewegungstrajekt der physikalischen Atome im Modell
darstellen. Natürlich würde eine solche Modellerforschung eine
gewaltige Zusammenarbeit zwischen Philosophen, Mathematikern

und Physikern erfordern; allein Schischkoff denkt, daß
die allgemeinen Grundlagen dieser neuen Wissenschaft in
wenigen Dezennien wenigstens dem Prinzip nach gelegt werden
könnten. Wir glauben, daß hier Schischkoff die Tragweite seiner

Anregung etwas über- und die Schwierigkeiten in ihrer
Ausführung etwas unterschätzt, und daß ein eindeutiger
Gebrauch der Begriffe in der Mitteilung philosophischer Gedanken

immer den guten Willen der Gesprächspartner voraussetzen

muß und nie durch ein bloß technisches Hilfsmittel ersetzt
werden kann; aber wir zweifeln nicht daran, daß ein solcher
Versuch der Schaffung einer Modellsprache viel zur Bereicherung

sowohl philosophischer als auch einzelwissenschaftlicher
Einsichten beitragen könnte, wie, um nur ein Beispiel zu'nennen,

in das Zwingende der Dreidimensionalität der
Raumanschauung aus allgemeinen philosophischen Voraussetzungen.
Auf jeden Fall ist die Kühnheit des Vorstoßes von Schischkoff
nicht verkennbar.

Aus dem Gesagten dürfte hervorgehen, daß alle diese Denker

von einem starken Glauben an die Ratio beseelt sind. Ihre
Kraft scheinen sie aus der Mathematik und der exakten
Naturforschung zu schöpfen; die Geschichte steht ihnen ferner. Man
ist vielleicht versucht, diese Wendung zum streng Verstandesmäßigen

als einen begreiflichen Pendelschlag des menschli-



448 H. Gauß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit

chen Geistes auszulegen, der fast notgedrungen auf eine lange
Periode abstrusester irrationaler Mythenbildung folgen mußte.
Wie dem auch sei, jedenfalls empfindet man sie im deutschen
Denken nach der großen Schwüle romantisch-verantwortungsloser

Gefühlsspekulation und einer fast beispiellosen Verrenkung

aller logischen Artikulationen als eine frische, wenngleich
auch mitunter etwas scharfe Bise, die ohne Zweifel reinigend
wirken wird.

Im übrigen ist dieser neue Rationalismus aber auch an
Leibniz orientiert und deshalb nicht so intransigent, wie es
auf den ersten Blick scheinen möchte. Denn auch er anerkennt
das Irrationale als eine Vorstufe der geistigen Klarheit und
als etwas, das künstlerische Anregung zu gewähren vermag,
wenn auch betont wird, daß schließlich seine relative Verworrenheit

und Dunkelheit in das ungetrübte Licht begrifflicher
Einsicht erhoben werden sollte, um wahrhaft sinnvoll zu sein.

Und so wird uns zum Schluß vielleicht auch begreiflich,
wie diese neuen Nachfolger von Leibniz neben der Universalität

seiner geistigen Interessen und neben der elastischen
Methode seines Denkens zuletzt auch gewillt sind, seinen mehr
stimmungsgemäßen Optimismus zu bejahen. Dieser Optimismus

ist eben, wie Kurt Huber sagt, im letzten Ende nichts
anderes als der Glaube an einen allgemeinen Sinnzusammenhang
(S. 30) oder, wie H. Pichler schreibt (E. S. 12), auch durchaus
verträglich mit vielen faktischen Einzeldisharmonien und einem
reichen Maß von individueller Tragik. Er hat genauer besehen
nichts mit dem oberflächlichen Utilitarismus der Aufklärungs-
zeit zu tun. (Beiläufig erfahren wir auch aus dem Ergänzungsband,

S. 221 f., aus der Studie über «Leibniz und Schopenhauer»

von A. Hübscher, daß der Ausdruck «Optimismus»
zuerst vom Logiker La Crousaz als Scherz- und Hohnwort
geprägt und erst durch Voltaires «Candide» in weltweiten Umlauf

gebracht worden ist, wie der entsprechende gegensätzliche
Begriff «Pessimismus» zuerst von S. T. Coleridge eingeführt
wurde, um dann durch Schopenhauer zur allgemeinen
Anerkennung gebracht zu werden.) Auch ist eine engere
persönliche Verbundenheit zu Leibniz heute aus geschichtlichen
Parallelerscheinungen heraus in Deutschland durchaus
naheliegend. «Als Leibniz geboren wurde», meint H. Pichler (E. S.



H. Gauß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit 449

11), «ging der Dreißigjährige Krieg seinem Ende entgegen.
Damals war Deutschland zerstört und leidvoll wie heute. In
schwerer Zeit lassen die Tüchtigen den Mut nicht sinken...
Es gehört zur Vorbildlichkeit von Leibniz daß er dem

Sinnvollen der Weltgeschichte vertraute, wie er auch trotz
allem Elend und trotz der deutschen Ohnmacht an Deutschlands

Zukunft glaubte und für sie wirkte.» —
So weit die Denker, die, wie es scheint, der Schriftleitung

der neuen Zeitschrift am nächsten stehen. Ihnen schließen
sich etwa noch an der Mathematiker K. Reidemeister in
Marburg, F. Linke in Jena und W. Bröcker in Rostock, die im
vorliegenden Jahrgang auch jeder mit einem Beitrag vertreten

sind. Ihr Denken ist streng szientifisch; für sie ist
Philosophie im Wesen eine Wissenschaft. Trotz dieser entschiedenen

eigenen Auffassung will jedoch die Redaktion keineswegs

ihre Spalten andersgearteten philosophischen Richtungen

verschließen, vorausgesetzt daß die Zusendungen eigener
persönlicher Denkarbeit entspringen und sachlich begründet
sind. Im Gegenteil: alle philosophisch interessierten Kräfte
sind eingeladen, an der Diskussion teilzunehmen. Beim
Herausgeber ist diese liberale Haltung insofern motiviert, als er
ja durchaus neuen Entwicklungen im Felde der logischen
Begründung aller Erkenntnis offensteht und nur für die
Mitteilbarkeit der Gedanken seine exakte Symbolsprache eingeführt

sehen möchte. Was schließlich durch sie symbolisiert
werden soll, ist nicht von vornherein festgelegt. Auch sind
sich diese «Neuleibnizianer», wie wir gesehen haben, alle
darüber klar, daß man heute nicht einfach zum historischen
Leibniz zurückkehren könnte. Seine Philosophie muß im
Lichte der späteren Kritik verstanden werden. So geht es z. B.
heute nicht mehr an, durch die Hypothese vom göttlichen
Verstand die Kluft zwischen den vérités éternelles und den vérités

de fait überbrücken zu wollen; wie schon Kant bemerkt
hat, wäre dies die Einführung eines Deus ex machina in die
Philosophie. Auch wird man die Allgemeingültigkeit des

Kontinuitätsgesetzes, wie sie Leibniz behauptete, heute nicht mehr
anerkennen können (Huber, S. 15 f.) ; denn es gibt in der Tat
diskontinuierliche Entwicklungen in der Natur (man denke

nur etwa an den Siedepunkt oder den Gefrierpunkt des Was-

29



450 H. Gauß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit

sers), so gut als es auch in der Mathematik diskontinuierliche
Kurven gibt. Leibniz bedeutet also für diese Denker nur
allgemeine Grundlage; was spätere Denker darauf aufgebaut
haben, soll in keiner Weise vernachlässigt werden. Das gilt
wohl in erster Linie für Kant und Hegel, die beiden andern
großen philosophischen Repräsentanten Deutschlands. Es liegt
uns deshalb ob, nun auch noch einen Blick zu werfen auf
diejenigen Abhandlungen in der Zeitschrift, die von solchen
Standpunkten aus geschrieben sind. Wir heginnen mit den
Beiträgen, die anscheinend von Kant inspiriert sind.

Hier ist zunächst der Aufsatz von G. Siewerth aus Aachen
zu nennen über «Wesen und Geschichte der menschlichen
Vernunft nach I.Kant» (S. 250—265). In ihm wird die
beständige Notwendigkeit einer alles Denken begleitenden Kritik

unterstrichen, ähnlich wie bei Zocher. Jede Philosophie,
heißt es da, tritt nur dann auf, wenn sie einen Schein
abzuwehren hat, der aus früherem Denken selber entstanden ist.
Ohne diesen Anlaß würde sie gar nicht in Erscheinung
treten. Jede philosophische Neuleistung bedeutet also so etwas
wie die Aufdeckung eines «transzendentalen Scheins» auf
auf Grund einer adaequateren Wesenseinsicht. Der transzendentale

Schein begleitet somit die Geschichte der Philosophie
wie den Wanderer sein Schatten, und der Versuch einer Sicherung

des menschlichen Wissens durch seine Begrenzung auf
das Unanfechtbare ist deshalb ein Charakteristikum aller echten

Philosophie. Nun fragt es sich nur, ob diese Sicherung,
wie Kant offenbar noch meinte, ein für allemal durch
Aufstellung dauernd gültiger Schranken bewerkstelligt werden
kann, wodurch das «Land der Wahrheit» gleichsam als kleine
Insel innerhalb des unermeßlichen Ozeans des transzendentalen

Scheins definitiv abgegrenzt würde, oder ob diese Sicherung

nicht vielmehr, im Sinne Heideggers, keinen festen «Ort»
mehr zuläßt, sondern rein existentiell in jedem Jetzt und Hier
wieder neu zu vollziehen ist. Wie man leicht sehen kann,
werden hier Vernunftkritik und Existentialphilosophie aufs
engste miteinander verschmolzen.

Wohl noch einschneidender sind die Ausführungen von Hin-
rich Knittermeyer über den «Uebergang zur Philosophie der
Gegenwart» (S. 266—287 und 521—540). Knittermeyer unter-



H. Gauß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit 451

sucht hier ein Thema des spätem Kant, nämlich die Frage
der geraßam? eîç aXXo ïévoç die nach logischen Gesichtspunkten
legitim einer Regel gemäß vollzogen werden kann und nicht auf
einen «Sprung» oder einen «salto mortale der reinen
Vernunft» angewiesen ist. Dieses Problem des Ueberganges habe
Kant in steigendem Maße beschäftigt. Es zeigt sich schon in
der «Kritik der reinen Vernunft» im Schematismus als einer
Methodik des Ueberganges vom reinen Verstandesbegriff zum
sinnlichen Objekt, das durch ihn bestimmt werden soll, oder
in der «Kritik der praktischen Vernunft» in der «Typik der
reinen praktischen Urteilskraft», in der durch eine
Versinnbildlichung des menschlichen Ideales ein Uebergang für
unsere Vorstellung vom sittlichen Imperativ zu den zeitlichen
Umständen, in denen er Anwendung finden soll, bewerkstelligt

werden könne. Im größeren Maßstabe werde dann das
Problem des Uebergangs in der «Kritik der Urteilskraft»
akut, wo sich die aesthetische Welt als ein Verbindungsglied
zwischen der sinnlichen und der sittlichen Welt einschiebt,
gleichsam als eine Propädeutik auf die letztere hin — ein
Gedanke, der ja dann bei Schiller volle Bedeutung gewinnt —,
und in der «Religion innerhalb der Grenzen der bloßen
Vernunft», wo der Uebergang von der schlechten zur guten
Gesinnung innerlich als eine plötzliche Revolution, als eine Art
von Wiedergeburt gedacht werden müsse, auch wenn nach
außen hin die Entwicklung des Menschen durchaus graduell
und kontinuierlich zu verlaufen scheine. Im Opus posthumum
endlich, meint Knittermeyer, werde sodann für Kant das
Problem des Uebergangs fast zum Zentralproblem; denn hier werde
nicht nur nach dem Uebergang von der Metaphysik zur Physik
gefragt, wie Kant immer und immer wieder betone, sondern
nach dem Uebergang von allen Kritiken Kants in einander,
so daß nun erst seine Philosophie einmal als Ganzes könnte
dargestellt werden. Wir glauben, daß Knittermeyer mit dieser

Behauptung recht hat; denn auch Kant hat das, was im
Opus posthumum geplant war, als den krönenden Abschluß
seines Lebenswerkes angesehen, zu dem die einzelnen Kritiken

bloß Vorarbeiten darstellen sollten.
In seinen weitern Ausführungen versucht nun Knittermeyer

zu zeigen, wie dieses Uebergangsproblem auch in der

29*



452 H. Gauß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit

nachkantischen Philosophie seinen Vorzugsplatz behauptet
hat, um so zugleich auch den Uebergang von Kants Denken
zum Denken unserer gegenwärtigen Zeit zu gewinnen. Wir
können aus seinen reichhaltigen und wahrhaft spannenden
Darbietungen hier nur einige besonders markante Punkte
herausgreifen. Bei Fichte scheint der Uebergang wieder
durch den «Sprung» ersetzt, wenn er in Hinsicht auf die
Wahl zwischen Dogmatismus und Idealismus einfach
erklärt, daß die Tatsache, welche Philosophie man wähle, letzten

Endes davon abhänge, was für ein Charakter man sei.
Bei Hegel scheint der «Sprung» wiederum vermieden zu sein,
insofern als sich bei ihm alles Wissen als vermittelt erweisen
soll. Aber wenn sich so innerhalb des hegelschen Systèmes
alle Uebergänge dialektisch-spekulativ und somit kontinuierlich

fließend vollziehen, so bleibt doch noch die Frage übrig,
ob man anders als durch einen Sprung vom gewöhnlichen
Reflexionsstandpunkt der Welt gegenüber in das spekulative
Denken als solches gelangen könne. Hegels Philosophie ist
religiöses Denken, und zur Religion kommt man, wie dann
vor allem Kierkegaard betont hat, nur durch einen Sprung,
ein Gedanke, der in unserer Zeit von Jaspers wiederholt worden

ist. Knittermeyer beleuchtet ebenfalls die Haltung
Schleiermachers, Diltheys und Heideggers zu diesem Problem, nach
unserer Ansicht mit gleichem Scharfsinn und innerem
Verständnis; allein wir glauben, wir müssen dem Leser einige
hübsche Ueberraschungen für die Lektüre des Knittermeyer-
schen Aufsatzes selber aufsparen, und wollen deshalb hier
abbrechen.

Von seiten der Hegelianer ist in dieser Zeitschrift die
Diskussion bis jetzt noch nicht eröffnet worden. Hier bleibt darum

eine philosophische Unbekannte in der deutschen
Gegenwartsphilosophie unaufgelöst weiterbestehen. Wir können
deshalb nur wieder unser «Ceterum censeo» anbringen, die
Behauptung nämlich, daß das deutsche Denken einmal, um
in Hegels eigenen Worten zu reden, mit diesem «letzten
unverdauten Klotz im Magen» ins reine kommen sollte, bevor
es sich dazu anschicken darf, mit gutem Gewissen und
begründeter Zuversicht in die Zukunft zu schreiten.

Aber wenn so mit Hegel noch eine empfindliche Lücke



H. Gauß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit 453

klafft, so bringt die Zeitschrift dafür einen längern Beitrag
aus der Feder von N. von Bubnoff über «Goethe und die
Philosophie seiner Zeit» (S. 288—807 und 541—558). Nun glauben
wir freilich nicht, daß Goethes persönlicher Beitrag zur
Philosophie so bedeutend ist — er wird sich hierin mit Schiller
schwerlich messen können —; aber da er die ganze Periode
von 1750—1830, eine der größten, wenn nicht die größte
überhaupt der deutschen Geistesgeschichte, durchlebt und sich
innerlich doch irgendwie mit allen bedeutenden Zeitgenossen
auseinandergesetzt hat, so lassen sich im Spiegel seiner großen
Persönlichkeit immer höchst wertvolle Rückschlüsse auf die
geistige Konstitution dieser Zeitgenossen ziehen. Wir glauben
allerdings nicht, daß v. Bubnoff in seinen Darstellungen etwas
wesentlich Neues bringt; aber daß er ein reiches und mit vielen

Zitaten ausgeschmücktes Material hier einmal übersichtlich

zusammengestellt hat, ist zweifelsohne verdienstlich.
Etwas länger verweilen möchten wir bei den beiden

Beiträgen von Willy Hellpach über «Leibniz zwischen Luther und
Lessing» (E. S. 96—137) und «Numen und Ethos» (S. 47—74),
einerseits wegen der ungemeinen Frische, mit der dieser «viel-
dimensionale» Gelehrte und Praktiker, der am 26. Februar dieses

Jahres seinen siebzigsten Geburtstag feiern konnte, seine
Ansichten vertritt, und andererseits, weil uns seine Gedanken
speziell für Theologen nicht uninteressant zu sein scheinen.
In der erstgenannten Studie sucht Hellpach Leibnizens
Religiosität näher zu beleuchten. Er weist darauf hin, daß Leibniz
wohl auf Grund unauslöschlicher Jugendeindrücke zeitlebens
dem Luthertum treu geblieben ist und sich trotz lockender
Angebote nie dazu hat entschließen können, entweder dem
römisch-katholischen oder dem reformierten Bekenntnis
beizutreten. Nicht, meint Hellpach, daß Leibniz eine solche Konversion

allzu große innere Mühe gekostet hätte — er bewegte sich
eigentlich immer ziemlich freischwebend in einer Religion
oberhalb aller formulierten oder formulierbaren Glaubenssätze

—; aber sein historischer Sinn war offenbar zu stark,
als daß er je seine Vergangenheit hätte desavouieren können.
Mit Lessing zu reden: Den Ring wechseln, hätte er wohl über
sich gebracht; aber er hätte nicht den «abgezogenen Ring auf
den Kehrichthaufen der Entwertung werfen können» (E. S.

116).



454 H. Gauß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit

Von der sog. leibnizischen «Christosophie», wie er sie zu
nennen beliebt, hat Hellpach im übrigen keine allzu hohe
Meinung. Gegenüber Luthers kraftvollem persönlichem Glaubenseinsatz

und Lessings großem Gedankenwurf einer allgemeinen
religiösen Erziehung des Menschengeschlechts wirke Leib-
nizens Theodizee eher matt und wenig überzeugend. Sie sei
eher eine jener «Weltanschauungsbedürfnisbefriedigungswei-
sen», die wohl Rücksicht auf wahrhafte Anliegen der
Menschenseele nehmen, sie aber mit ungenügenden Mitteln besänftigen

wollen. Besonders seine Verteidigung der Ewigkeit der
Höllenstrafen passe wenig in sein sonst optimistisches Weltbild

— und fast noch unbegreiflicher sei es, daß Lessing gerade
diesen besonders schwachen Punkt in Leibnizens Theologie
habe «retten» wollen auf Grund des noch schwächeren
Argumentes, daß alles Vergehen in der Zeit eine immerfort dauernde
äußere Wirkung habe, als ob nicht verschiedene menschliche
Handlungen in dieser äußeren Wirkung sich gegenseitig
neutralisieren könnten und als ob die zeitliche Kausalität eine
Form der Ewigkeit wäre! Seine Beurteilung der Theodizee
faßt Hellpach schließlich in den Worten zusammen, sie könne
angesehen werden als «ein Beschwichtigungsmanuskript für
eine gekrönte Frau (gemeint ist die Königin Sophie Charlotte
von Preußen, die Großmutter Friedrichs des Großen), die
solcher Mohntränkchen für ihren außerordentlichen, in ihrem
Enkel wiedergeborenen ingeniösen Geist gar nicht einmal
bedurfte» (E. S. 137).

In «Numen und Ethos» betont Hellpach, daß zum wahrhaft
Religiösen sowohl das «Numinose» als auch das Ethische
gehöre. Die Religion definiert er als die «gläubige Ueberzeugung
vom Dasein übersinnlicher Mächte, welche unserm irdischen
Geschehen ein Ziel setzen und sittliche Forderungen an uns
Menschen stellen, durch welche dieses Ziel miterreicht werden
soll». (Im Leibnizaufsatz charakterisiert er den Unterschied
der verschiedenen evangelischen Konfessionen wie folgt [E.
S. 115] : «Denen die Gott lieben, müssen alle Dinge zum Besten
dienen, das ist Luthertum und Pietismus; denen, die Gott liebt,
müssen alle Dinge zum Besten dienen, das ist Calvinismus,
Methodismus, Puritanismus.) Aus diesem Grunde lobt er Kants
oft zitierten Ausspruch von der Religion als der «Erkenntnis



H. Gauß, Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit 455

aller unserer Pflichten als göttlicher Gebote», und er rechnet
es ihm als ein besonderes Verdienst an, daß er kein religiöses
Apriori gesucht habe wie etwa Schleiermacher, weil er so in
den Stand gesetzt worden sei, beiden, Numen und Ethos, in der
Religion gerecht zu werden. Gegen Rudolf Otto wendet er ein,
daß sein «Numinoses» eigentlich bloß «das Religiöse minus
das Sittliche» darstelle; es könne für sich allein noch keine
Religion begründen. Es sei erst die gefühlsmäßige Grundlage,
die sich durch Aufnahme des Ethischen entwicklungsgeschichtlich

noch zur Religion erweitern müsse. «Die Numinositäten
können Religion werden», schreibt er (S. 61), «aber sie sind
es nicht». Oder (S. 69) : «Ein Heiliger minus des Sittlichen,
wenn man sich einmal den Heiligen ,minus des Sittlichen'
ausmalt, den nur numinos Vollkommenen — es käme ein
Schamane, ein Medizinmann, ein Visionär, ein Thaumaturg heraus,
der unbeschadet alles dessen ein Ruchloser, ein Gaukler, ein
Geschäftemacher, ein Betrüger sein kann.» Auf der andern
Seite lehnt Hellpach freilich ebenso kategorisch den puren
Moralismus ab. Er kommt zu folgendem Schluß (S. 57) : «Kant
hat recht, und Otto hat recht, um es schlagwortartig zu sagen;
erkenntnistheoretisch ist das Moralische das Primäre und
wird aufs Numinose bezogen; entwicklungsempirisch aber ist
das Numinose das Primäre und wird aufs Moralische
ausgedehnt.» —

Damit hätten wir, wie wir glauben, die charakteristischsten

Beiträge an diese neue «Zeitschrift für philosophische
Forschung» kurz skizziert und zu zeigen versucht, wie sie das
gegenwärtige philosophische Denken in Deutschland an
frühere Traditionen anzuknüpfen sieh bemühen. Daneben bestrebt
sich die Zeitschrift, auch hier wiederum dem leibnizischen
cmpqnXocToepeîv getreu auch den lebendigen Anschluß an das Denken

des Auslandes zu finden, besonders an dasjenige Frankreichs

und Englands. Dabei zeigt sich die paradoxe
Erscheinung, daß das philosophische Denken in England
heutzutage, wenigstens was die «akademische» Philosophie
betrifft, fast ausschließlich wissenschaftstheoretisch orientiert
ist, während in Frankreich gerade umgekehrt das Irrationale
zur Stunde zu dominieren scheint: in beiden Ländern steht das
Denken der Gegenwart damit in einem merkwürdigen Kon-



456 K. L. Schmidt, Zum Gedächtnis an Rudolf Liechtenhan

trast zur traditionellen geschichtlichen Haltung. Immerhin
dürfte in diesem Umstand auch eine Erleichterung für die
Annäherung der verschiedenen nationalen Standpunkte zu sehen
sein. Erwähnen wir noch kurz, daß England in der neuen
Zeitschrift durch einen direkten Beitrag von Lord Bertrand Russell
über «Physik und Erfahrung» (S. 445—464) vertreten ist und
Frankreich durch eine Besprechung des schönen Buches von
Louis Lavelle über «La Parole et l'Ecriture» (Paris 1942) von
Hermann Noack aus Hamburg.

Aktuelle Tagesfragen werden nicht mit Vorliebe berührt.
Die Beiträge von Karl Jaspers, Julius Ebbinghaus und Heinrich

Scholz zur «Kriegsschuldfrage» werden allerdings
ausführlich referiert (S. 168 ff., 429 ff. und 167 f.), aber im
allgemeinen zieht man es vor, sich den bleibenden großen und
allgemeinen Menschheitsfragen zuzuwenden. Und wie wir glauben
mit Recht. Diejenigen Denker, die sich in ihrer Haltung keine
«trahison des clercs» haben zu Schulden kommen lassen, sind
nicht verpflichtet, einen apologetischen Ton anzuschlagen.
Begrüßen wir es deshalb, daß es in Deutschland noch Gelehrte
gibt, die nicht nur für ein Mitspracherecht, sondern auch für
eine Mitsprachepflicht der deutschen Philosophie im europäischen

Geisteslehen einstehen, und heißen wir sie willkommen
in der freien «Republik des Gedankens», in der alle ein gleiches

Heimatrecht haben, insofern sie Menschen guten Willens
sind!

Basel. Hermann Gauß.

Zum Gedächtnis an Rudolf Liechtenhan.
Ansprache bei der Bestattungsfeier am 1. Dezember 1947.

Vir magnifiée! Hochansehnliche Trauerversammlung! Sehr
verehrte Leidtragende! Unser Kollege Rudolf Liechtenhan, der
kurz vor der Vollendung seines 72. Lehensjahres von uns
gegangen ist, hat im Dienst der Universität Basel und insonderheit

ihrer Theologischen Fakultät eine Jahrzehnte währende
akademische Wirksamkeit entfaltet. Seine Basler Lehrer waren

vor allem Bernhard Duhm und sein späterer Schwager
Paul Wernle, weniger Franz Overbeck als Rudolf Staehelin.
In Marburg zogen ihn Wilhelm Herrmann, Adolf Jülicher und


	Deutsche Philosophie in der Nachkriegszeit : Im Anschluss an die "Zeitschrift für philosophische Forschung"

