Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 3(1947)

Heft: 6

Artikel: Kontroverse : zur Diskussion des Problems der ausgebliebenen Parusie
Autor: Buri, Fritz / Cullmann, Oscar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877540

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

422 F. Buri, Zur Diskussion des Problems

comprends donc le sens du vieux mot hébreu: il n’est dés-
ordre quelconque — hier, aujourd’hui, demain, dans 1’espace
que sillonnent les mondes comme en ton cceur pécheur et an-
goissé — dont ne puisse triompher 'ordre de ton Dieu. Cela
ne suffit-il pas & ta foi ?

Neuchdtel. Poul Humbert.
Kontroverse.
Zur Diskussion des Problems derausgebliebenen Parusie.
Replik.

Schon in meinem Straflburger Vortrag iiber «Das Problem
der ausgebliebenen Parusies (Schweizerische Theologische
Umschau 1946 Nr. 5/6), in welchem ich die neuesten Beitrige
zu dieser Frage einer kritischen Priifung unterzog, habe ich
keinen Hehl daraus gemacht, dafl ich Oscar Cullmanns ver-
schiedene hierhergehérende Verdffentlichungen zum Wert-
vollsten rechne, was in letzter Zeit iiber das eschatologische
Problem geschrieben worden ist. Auch nachdem er jiingst in
einem Aufsatz, betitelt «Das wahre durch die ausgebliebene
Parusie gestellte neutestamentliche Problems (Theologische
Zeitschrift 1947 Heft 3) sehr ablehnend jenem Vortrag gegen-
iiber Stellung genommen hat, habe ich keinen Anlaf}, dieses
Urteil zu dndern. Im Gegenteil: ich konstatiere auch hier er-
neut, was ich an seiner Position um so mehr zu schitzen weil},
als ich es bei vielen andern Theologen vermisse. Erstens nim-
lich hat Cullmann den Mut, anzuerkennen, was bis jetzt als be-
sondere Ketzerei der «konsequenten KEschatologiey sozusagen
allein vorbehalten war, dall sich Jesus und die Urgemeinde
in bezug auf die Nédhe des erwarteten Endes dieser Zeit ge-
tduscht haben, daBl es also eine innerhalb des Neuen Testa-
ments feststellbare Parusieverzégerung sowie dadurch be-
wirkte ¢«Enttduschung und Ungedulds gebe. Zweitens will er
— anders als es heute weithin in sog. theologischer Exegese
praktiziert wird — unterschieden wissen zwischen historischer
Exegese und dogmatischer Stellungnahme, bzw. dem Glauben
des Exegeten. So erhebt er gerade fiir seine <urchristliche
Zeit- und Geschichtsauffassungy den Anspruch auf «rein
historische Erkldrung». Und drittens ist er sich — wenn er



der ausgebliebenen Parusie 423

auch natiirlich dafiir eine «L.osung» bereit hat — wenigstens
zu einem Teil der Schwierigkeiten bewufit, von solchen Vor-
aussetzungen aus zu einer schriftgemifien christlichen Theo-
logie zu gelangen.

Cullmanns Standpunkt in dieser Sache wire freilich nicht
sachgemifl wiedergegeben, wenn ich diese mir an ihm beson-
ders sympathisch erscheinenden Momente nicht sofort er-
ginzen wiirde durch die Einwinde, die er an eben den ge-
nannten Punkten, und zwar gerade in dem erwahnten Aufsatz,
meinen Positionen gegeniiber machen zu miissen glaubt. Zum
ersten meint er ndmlich, dafl ich — in unkritischer Vertretung
der <konsequenten Eschatologiey — die Naherwartung in ihrer
Bedeutung fiir die urchristliche Hoffnung {iiberschitze, da
diese an einem «Schon-erfiillty orientiert sei und erst von hier
aus auf die Vollendung warte. Zweitens mache ausgerechnet
ich mich der Verwechslung von historischen und dogmati-
schen Gesichtspunkten schuldig, wenn ich ihm vorwerfe, dafl
er fiir sein Heilsgeschichtsverstindnis auf den Glauben re-
kurriere, withrend er darin nur einen historisch feststellbaren
Tatbestand wiedergeben wolle. Und drittens glaubt er, was die
Schriftgeméfheit betrifft, meine dahingehenden Bemiihungen
als eine Art «Komplexy und meinen Vorschlag zur heutigen
Verwendung der neutestamentlichen Botschaft in der kirch-
lichen Verkiindigung als Versuch, einer heidnischen Existenz-
philosophie einen christlichen Mantel umzuhéngen, bewerten
zu miissen.

Diese Diskussionslage scheint mir nun freilich, in Er-
ginzung und Weiterfiihrung dessen, was ich schon in dem
genannten Vortrag zur Kritik an Cullmanns <«Ausweichver-
suchy vorgebracht habe, einiger Klidrungen wund Richtig-
stellungen bediirftig zu sein.

Was den ersten Punkt, die Frage nach der Bedeutung der
Naherwartung, bzw. Cullmanns These, dafl sie nur eine ab-
losbare Form der Intensitit der Hoffnung darstelle, wihrend
diese selber sich auf den Glauben an die schon gefallene Ent-
scheidung stiitze, betrifft, so konnte die Antwort darauf nur
in einer ausgefiihrten exegetischen Behandlung der diesbeziig-
lichen neutestamentlichen Stellen gegeben werden. Denn wenn
es heute auch sehr zeitgemil ist, so geniigt es doch nicht, wie



424 F. Buri, Zur Diskussion des Problems

Cullmann es z. B. S. 178, 180, 185 tut, auf Grund eines Hin-
weises auf ein paar neutestamentliche Stellen so schlankweg
von dem einen Glauben des Neuen Testaments an die eine
gefallene Entscheidung zu reden. Das heilit in der Tat, die
auch von ihm nebenbei als vorhanden anerkannten Unter-
schiede «bagatellisiereny. Um nicht in den ndmlichen Fehler
generalisierender Gegenbehauptungen zu verfallen, méchte ich
hier nur auf ein Moment hinweisen, das jedes ernsthafte Reden
von dem einen Glauben des Neuen Testamentes an die eine
gefallene Entscheidung zum vornherein unmdoglich machen
sollte, ndmlich auf die Einstellung zum jiidischen Gesetz.
Hinter der verschiedenen Beurteilung des (Gesetzes, wie sie
bei Jesus in der Bergpredigt und in der Frage der Sabbat-
heiligung, in der paulinischen abrogatio legis und dem Ver-
halten des Apostels in bezug auf die Beschneidung, in der
Verteidigung des Gesetzes im Jakobusbrief und in dem neuen
Gebot bei Johannes vorliegt, steckt eine je so grundverschie-
dene Auffassung vom Stand der eschatologischen Ereignisse,
daf} ihr gegeniiber ein allgemeines Reden von dem einen Glau-
ben an die eine gefallene Entscheidung schlechthin unmdéglich
wird. Noch in der auf uns gekommenen Form lif}t sich in der
Ueberlieferung feststellen, dal Jesus, Paulus und die nach-
apostolische Zeit die Weltstunde ganz verschieden beurteilten
und deshalb auch gerade hinsichtlich der Giiltigkeit des Ge-
setzes eine ganz verschiedene Stellung einnahmen.

Es ist klar, daB, wenn man solche Unterschiede nicht be-
achtet oder sie nicht entsprechend in Rechnung stellt, einen
die Aufstellungen der <«konsequenten KEschatologiey mnicht
iiberzeugen konnen; denn diese Hypothese beruht nun eben
auf, der Konstatierung solcher Verschiedenheiten innerhalb
der urchristlichen Ueberlieferung, und einer der Hauptgriinde
fiir ihre Stichhaltigkeit besteht in der Art und Weise, wie es
ihr gelingt, die konstatierten Verschiedenheiten in einen ein-
helligen folgerichtigen Entwicklungszusammenhang zu brin-
gen. In diesem Zusammenhang kommt dann allerdings dem
Moment der Naherwartung allergréfite Bedeutung zu, weil von
ihr, bzw. ihrer Nichterfiillung aus sich der Gang der Lehr-
bildung schon innerhalb des Neuen Testaments eindeutig ver-
stehen ldft. Eine solche Schliisselfunktion kann man leider



der ausgebliebenen Parusie 425

von Cullmanns «gefallener Entscheidungy nicht aussagen; sie
erweist sich vielmehr in diesen Zusammenhang als ein blofer
Wunschtraum.

Damit soll nun freilich keineswegs Albert Schweitzers
Losung als die einzig mogliche hingestellt werden. Ich kann
nur sagen, dafl sie mir trotz aller dogmatischen Schwierig-
keiten, die sie mit sich bringt, beim Durchprobieren aller
anderen Losungsversuche im ganzen bis jetzt immer wieder
als die umfassendste und einleuchtendste erscheint. Wenn ich
dies gelegentlich auch zum Ausdruck bringe, so wird Cull-
mann mir dies wohl zugute halten, geradeso wie ich es ihm
zugute halte, wenn er in seinem jiingsten Aufsatz erneut mit
dem Victory-Day-Bild operiert. Das wird auch moglich sein,
solange wir uns bewulit sind, daB es sich im einen wie im
andern Falle um blofe geschichtswissenschaftliche Hypo-
thesen und um nichts anderes handeln kann.

Das ist nun aber der zweite Punkt, an dem Cullmann und
ich nicht einig sind und der hier etwas abgeklart werden mul.
Tatsichlich machen wir uns beide den nidmlichen Vorwurf:
Ich habe in meinem Vortrag Cullmann vorgehalten, daB seine
angeblich rein historische Exegese dogmatisch bedingt sei,
und er dreht nun den Spief um und behauptet, daBl ich eben
durch diesen Vorwurf beweise, dafl ich nicht zwischen histo-
rischen und dogmatischen Fragen zu unterscheiden wisse.

Zugegeben, die von mir zur Charakterisierung von Cull-
manns nach meiner Ansicht dogmatisch voreingenommenen
Exegese verwendete Formulierung «Offenbarung, die an den
Glauben, nicht an historische Kontrolle appellierty, steht in
«Christus und die Zeity im Zusammenhang eines Versuches,
die Geschichtsauffassung des Neuen Testaments wiederzu-
geben. Aber was Cullmann in der Einleitung dieses Buches
— vor allem auf Seite 18 — ausfiihrt, scheint mir nach wie vor
die Verwendung dieser Formulierung zur Charakterisierung
seiner eigenen theologischen Position zu rechtfertigen. Denn
er wird doch nicht bestreiten wollen, dal} er hier die hermeneu-
tischen Prinzipien darlegt, von denen aus er dann zu seiner
Auffassung des urchristlichen Zeit- und Geschichtsverstind-
nisses gelangt. Grundregel seiner Ixegese aber ist demnach:
Anerkennung jener «zentralgeschichtlichen Tat Jesu von Na-



426 F.Buri, Zur Diskussion des Problems

zareth als absolute gottliche Offenbarung an den Menscheny.
Ob das nun neutestamentlich ist oder nicht — jedenfalls ist
dieser Satz grundlegend fiir Cullmanns Exegese, und deshalb
mub ich sie in Uebereinstimmung mit der von ihm selber auf-
gestellten Bedingung, dall die Feststellung des christlichen
Wesenskern nicht von irgendeiner «im voraus feststehenden»
Position ausgehen diirfe, als unhistorisch und dogmatisch be-
fangen beurteilen. Von hier aus steht fiir ihn «die zentral-
geschichtliche Tat Jesuy schon zum vornherein fest, er braucht
sich diesen Glauben nur noch durch den Text bestitigen zu
lassen, und er kann dann begreiflicherweise nicht verstehen,
wie man dazu kommen kann, in der Art und Weise, wie z. B.
Paulus diese «Tat Jesu» interpretiert, eine Folge der ausge-
bliebenen Parusie zu sehen.

Immerhin ist er bereit, Schweitzers Konstruktion als «eine
an sich erwigenswerte Hypothese» anzuerkennen. Er wird
wohl nicht verlangen, dafl man seine eigene Konstruktion
grundsétzlich als etwas anderes betrachtet. Dann aber ist es
— und das meinte ich mit meinem Hinweis auf die nicht iiber-
wundene Problematik der Kdhler-Herrmannschen Position in
meinem Vortrag (S.111) — um Cullmanns Heilsgeschichts-
theologie schlimm bestellt; denn sie beruht dann — trotz der
von ihm angedeuteten Repneumatisierung — auf einer blofen
historischen Hypothese. Auf ein so unsicheres (Gebilde aber
mdochte ich meine Dogmatik nicht abstellen, sondern hier halte
ich es nun in der Tat mit Schweitzer, der schon in seiner «Ge-
schichte der Leben-Jesu-Forschungy in der Awuseinander-
setzung mit dem Ritschlianismus erklédrte, dall der Glaube von
der Geschichte unabhingig sein miisse.

Im Grunde weill ja auch Cullmann um diese Schwierig-
keiten einer Begriindung der Verkiindigung auf die nie anders
als hypothetischen Resultate der Wissenschaft. Darum ver-
sucht er die unmdégliche, ganz und gar nicht neutestamentliche
Verbindung von Historie und Heiligem Geiste. Als ob Wir-
kungen des Heiligen Geistes, wie Cullmann meint, als solche
ie vom Historiker festgestellt oder, wie er hofft, der Historie
durch das Pneuma nachgeholfen werden konnte!

Selbstverstindlich hat Cullmann das Recht, meine dogma-
tische Stellungnahme auf ihre «Christlichkeity, d.h. ihre



der ausgebliebenen Parusie 427

«Schriftgeméfheity hin zu priifen. Wessen Position in dieser
Hinsicht aber faktisch und prinzipiell so fragwiirdig ist, wie
es bei ihm der Fall ist, der tite besser, diese Frage in etwas
anderer Weise zu stellen, zum mindesten so, dall darin zum
Ausdruck kommt, dall man um das eigene Verstricktsein im
ndmlichen Verhingnis weill. Die Frage nach der Schriftge-
méflheit und Christlichkeit seiner Heilsgeschichtskonstruk-
tion ist nédmlich zum mindesten so offen wie diejenige der
<konsequenten Kschatologie» und meiner existenzphilosophi-
schen Deutung derselben. Cullmann ist hier sogar bedeutend
schlimmer dran als ich, weil ihm seine Bindung an die Schrift
zum Fallstrick wird; denn ein Christus, der sich in bezug auf
die Erwartung des Endes geirrt hat, nimmt sich in einer Heils-
geschichtstheologie doch etwas unpassend aus. Die <«klassi-
schey Heilsgeschichtstheologie hat er hier jedenfalls nicht auf
seiner Seite.

Ich dagegen habe mir, gar nicht so «sehr schiichtern», wie
Cullmann meint, sondern von Anfang an und in aller Offen-
heit — nach klassisch liberalem Muster! — alle Freiheit
gegeniiber der Schrift offenbehalten. (Nur, wie ich meine, mit
etwas bessern Griinden als der von Cullmann mir gegeniiber-
gestellte «klassische Liberalismus»!) Im iibrigen stimmt es
nicht, daB ich das von mir «behauptete Zentrum der neutesta-
mentlichen Botschaft als Irrtum ablehney, wie Cullmann
schreibt (S.189), sondern ich anerkenne diesen <«Irrtum>
gerade als einzigartigen Ausdruck der Wahrheit eigentlicher
Existenz.

Es ist nicht meine Schuld, dall es nicht der alleinige, son-
dern ein von meinem geschichtlichen Ort aus betrachtet relativ
einzigartiger Ausdruck ist, und es ist nicht meine Erfindung,
dafl die menschliche Existenz so beschaffen ist, dafl sie in
einem so seltsamen Schicksal, wie es das Scheitern Jesu am
Kreuz darstellt, ein Zeichen ihrer moglichen Vollendung fin-
den muB. Ich kann hier nur feststellen und nach-denken und
mich mit andern iiber das, was ich erfahren und erkannt zu
haben meine, zu verstindigen suchen — was manchmal ge-
lingt und manchmal auch nicht. Aber auch das gehdért wohl
«zur hochsten Sinngefiilltheit dieser Heilsgeschichtey, daBl es



428 0. Cullmann, Zur Diskussion des Problems

uns oft beim besten Willen so schwer fiallt, uns iiber ihre Be-
deutung zu einigen.

Téduffelen/Bern. Fritz Buri.

Duplik.

Eine in einer Zeitschrift gefiihrte Kontroverse erfiillt fiir
die Leser nur dann ihren Zweck, wenn sie weder dazu dient,
das Bediirfnis der einen nach Polemik als solcher zu befriedi-
gen, noch den erneuten Aerger der andern iiber das beriich-
tigte Theologengezink zu wecken, sondern aus Interesse an
der Sache verfolgt wird. Um dieser Sache willen setzt sowohl
Fritz Buris Replik als meine Duplik genaueste Kenntnis der
beiden nun schon etwas zuriickliegenden Aufsitze voraus, die
den Anstofl zu dieser Kontroverse gegeben haben, um so mehr
als wir uns beide in diesem hier verdffentlichten SchluBwort
bemiiht haben, uns so kurz wie moglich zu fassen. Ich mufl}
jedenfalls ausdriicklich auf meinen hier erschienenen Artikel
zuriickverweisen, da ich in Buris Replik trotz seinem Ein-
gehen auf meine Argumente doch keine Antwort auf die dort
von mir gestellte historische Hauptfrage gefunden habe, ander-
seits in einigen Punkten von ihm miflverstanden worden bin.

Vor allem mochte ich erneut betonen, dafll die Kontroverse
zwischen Buri und mir nur das historische Problem betrifft
und betreffen kann. Die allerdings in den beiden Aufsitzen
von uns mitbehandelte dogmatische Frage kann eigentlich nur
an ihren Grenzen Gegenstand eines gemeinsamen Gespriches
sein. Es kann sich fiir mich nicht darum handeln, mit den Ver-
tretern der sog. «konsequenten Kschatologiey» hier iiber die
dogmatische Frage zu diskutieren, ob die Tat Jesu Christi
die absolute gottliche Offenbarung ist oder nicht, ob sie Mitte
allen Geschehens der Vergangenheit, der Gegenwart und der
Zukunft ist oder nicht, wohl aber um die historische Frage,
ob dies der trotz allen Verschiedenheiten gemeinsame Glaube
der urchristlichen Verfasser ist.

Damit komme ich noch einmal auf die Notwendigkeit zu-
riick, in dieser Diskussion die historische von der dogmati-
schen Frage zu trennen, und da muf} ich von neuem bestreiten,
daB ich in «Christus und die Zeity gesagt haben sollte, der
Exeget kénne nur dann feststellen, welches das Zentrum der



der ausgebliebenen Parusie 429

christlichen Botschaft fiir die neutestamentlichen Autoren ist,
wenn er jene vorhin genannte dogmatische Frage im voraus
als eigenen Glauben bejahe. Der Satz auf S. 18 meines Buches,
auf den Buri anspielt, betrifft in Wirklichkeit gar nicht die
hermeneutischen Prinzipien, iiber die ich vieles und anderes
zu sagen hitte, vielmehr lautet er folgendermaflen: «Die bibli-
sche Geschichte bekommt als Ganzes in ihrer Zusammen-
stellung, Deutung und Verbindung der Ereignisse mit der Tat
Jesu nur dann einen Sinn, wenn diese zentrale geschichtliche
Tat Jesu von Nazareth als absolute gottliche Offenbarung an
die Menschen anerkannt wird», und im folgenden sage ich
dort, dafl ohne diesen Glauben die biblische Geschichte nicht
nur nicht als Norm angenommen werden kénne, sondern sinn-
los erscheinen miisse. Das soll jedoch nicht heillen, dafl die
historische Darstellung der neutestamentlichen Heilsgeschich-
te und die Feststellung der gegenseitigen Beziehungen ihrer
verschiedenen KEtappen ohne jenen Glauben unmdéglich sei,
sondern dall die Bejahung der dogmatischen Wahrheitsfrage,
die durch die ganze Heilsgeschichte gestellt ist, nur mdoglich
ist bei Bejahung der andern dogmatischen Wahrheitsfrage,
die durch Christi Tod als Siihnetod gestellt ist.

Ueber die rein phénomenologische Frage nach dem Zen-
trum des christlichen Glaubens sollte daher ein Gesprich mog-
lich sein, und da muf} ich nun bedauern, dal meine deutliche
Frage doch unbeantwortet geblieben ist: Ist die Tatsache, dalB
die Feststellung einer Parusieverzdgerung durch Jesus und
die Urgemeinde im Neuen Testament der Hoffnung nichts von
ihrer Intensitit genommen hat, nicht einzig und allein dadurch
zu erkliren, dafl bei Jesus und den ersten Christen die Hoff-
nung Funktion des Glaubens an das in Christus sich schon
erfiillende und erfiillte Geschehen und seine Auswirkungen in
der Kirche ist? Diese Frage ist nicht damit beantwortet, daBl
— iibrigens von keinem Neutestamentler geleugnete — Unter-
schiede der verschiedenen neutestamentlichen Biicher in der
Beurteilung des Gesetzes erwiahnt werden. Das ist nun wirk-
lich keine Widerlegung meiner Behauptung, allen neutesta-
mentlichen Verfassern sei der schon bei Jesus vorhandene
Glaube gemeinsam, daf mit ihm die Entscheidung schon fillt
oder gefallen ist und sich auswirkt. Mége dieser Glaube so



430 O. Cullmann, Zur Diskussion des Problems

oder anders entfaltet sein, er liegt allen Biichern des Neuen
Testamentes zugrunde und erscheint nicht nur «an ein paar
neutestamentlichen Stelleny. Oder sollte es iiberhaupt keinen
gemeinsamen Glauben des Urchristentums geben, weil es im
Neuen Testament viele Unterschiede gibt, und sollte es iiber-
haupt nicht mehr erlaubt sein, von einem urchristlichen Glau-
ben zu reden? Sollte es iiberhaupt nichts geben, das die ersten
Christen bei allen Verschiedenheiten gemeinsam abgrenzt ge-
geniiber den iibrigen Juden?

Wenn der Glaube an die Christustat und seine Auswir-
kungen in der urchristlichen Gegenwart dieses Neue darstel-
len und wenn sie die spezifisch christliche Hoffnung begriin-
den, so mull die Enteschatologisierung dann eintreten, wenn
dieser Glaube und die Wirkungen, die von ihm dem Heiligen
Geiste zugeschrieben werden, nachlassen. Auch diese histori-
sche Aussage interpretiert F. Buri merkwiirdigerweise wieder-
um, als ob ich mit dem Hinweis auf den Heiligen Geist eine
dogmatische Behauptung in die Debatte einfithren wiirde. Des-
halb meint er, mich daran erinnern zu miissen, dafl Wirkungen
des Heiligen Geistes vom IHistoriker nicht festgestellt werden
konnen. Gewill pflegt der Historiker als solcher nicht zu sa-
gen: Heiliger Geist, sondern je nach dem Standpunkt wird er
lieber von Suggestion, Autosuggestion, Massenpsychose, Illu-
sion oder anderm sprechen, womit er — nebenbei gesagt —
iibrigens auch den Boden der historischen Objektivitit ver-
1aBt. Aber dafl Heilungen erfolgt sind, daBl in Zungen geredet
wurde, dafll Giitergemeinschaft anders als bei den Essenern
und auch anders als bei den heutigen Kommunisten realisiert
wurde, und daf} dies alles von einer Grundiiberzeugung aus-
gegangen ist, die sich in einer Kraft dullerte, das ist die eine
objektive Feststellung, die von jedem Historiker in sehr pro-
faner Weise gemacht werden kann, und die zweite ist die, daf}
die ersten Christen diese Kraft als Heiligen Geist bezeichnet
und mit dem Werk Christi in direkten Zusammenhang ge-
bracht haben.

Mit der Anerkennung dieser Feststellungen sowie der an-
dern, daBl Jesus und die ganze Urgemeinde — selbstverstind-
lich in verschiedener Weise — daran geglaubt haben, daBl die
Entscheidung schon gefallen ist, braucht kein Historiker den



der ausgebliebenen Parusie 431

Boden der Historie zu verlassen; deshalb sollte man sich hier
wenigstens treffen konnen, und tatsédchlich habe ich auch die
Zustimmung dogmatisch anders orientierter oder indifferenter
Historiker erhalten.

Was nun das dogmatische Problem betrifft, so kann hier,
wie gesagt, eine gemeinsame Diskussionsbasis nur fiir die
Grenziragen gefunden werden. Wenn Buri behauptet, ich baue
meine <Heilsgeschichtstheologiey» auf einer <«bloBen histori-
schen Hypothesey auf, so mufl ich abgesehen von der im Rah-
men einer Hermeneutik abzuklirenden Frage, was eine Hypo-
these ist, wiederholen, dall ich mit meinem Buch «Christus
und die Zeity nicht den Anspruch erhebe, eine heilsgeschicht-
liche Dogmatik aufzubauen. Denn ein solches Unternehmen,
von dessen Moglichkeit ich iiberzeugt bin, miillte doch mit
einer prinzipiellen Behandlung des Problems «Schrift und
Offenbarungy beginnen. Das Ziel meines Buches ist beschei-
dener. Es gehort in die neutestamentliche Theologie. Aller-
dings ist es aber fiir die Dogmatik wichtig, gerade im Zusam-
menhang mit der Bultmannschen Forderung einer Entmytho-
logisierung des Neuen Testaments, zu wissen, ob die Heilsge-
schichte blofer Rahmen oder Zentrum der urchristlichen Bot-
schaft ist.

Als historisch-dogmatische Grenzfrage kann Buris These
diskutiert werden, nach der der heilsgeschichtliche Glaube des
Urchristentums durch das tatsdchliche Geschehen dementiert
sei, und ich habe dies in meinem Aufsatz getan.

Eine weitere Frage, iiber die abgesehen vom eigenen dog-
matischen Standpunkt gerade noch gesprochen werden kann,
bleibt die nach dem Kriterium der Christlichkeit einer Theo-
logie. Ich habe die — eigentlich selbstverstindliche — Behaup-
tung aufgestellt, eine «christliche» Theologie kénne unmég-
lich die christliche Zentrallehre ablehnen. Wenn Buré nun
schreibt, er lehne das von ihm angenommene Zentrum der neu-
testamentlichen Botschaft ja gar nicht ab, sondern er «aner-
kenne diesen Irrtum als einzigartigen Ausdruck der Wahr-
heit eigentlicher Existenz», so ist dies doch wohl nur ein Spie-
len mit Worten. Denn die hier visierte neutestamentliche Hoff-
nung besteht ja nicht darin, dafl Jesus und die Urgemeinde die
Naherwartung als Irrtum, wenn auch als existentiell notwen-



432 P. Burckhardt, Aus dem theologischen Leben Basels

digen Irrtum, ansehen! Buri anerkennt also gerade nicht die
neutestamentliche Naherwartung, sondern eine dem ganzen
Neuen Testament durchaus fernliegende Interpretation dieser
Naherwartung im Sinne einer existentialphilosophisch gewer-
teten Illusion. Wer wirklich im neutestamentlichen Sinne die
Naherwartung aktualisieren wollte, konnte dies nur etwa in
der Weise Blumhardts tun.

Basel. Oscar Cullmann.

Aus dem theologischen Leben Basels
im Anfang des 19. Jahrhunderts.

Nach dem 1. Band der Biographie Jacob Burckhardts
von Werner Kaegi.*

In Nr. 2 des Jahrgangs 1945 der ThZ hat Werner Kaegi den
Theologiestudenten Jacob Burckhardt geschildert; nun ist vor
einem Jahr der préchtige 1. Band seiner grofangelegten Bio-
graphie erschienen («Frithe Jugend und baslerisches Erbey).
Hier sei versucht, in wenigen Strichen das theologische Leben
Basels in den ersten Jahrzehnten des Jahrhunderts zu zeich-
nen, wie es Kaegi besonders im 3. und 4. Kapitel seines Bu-
ches entworfen hat.

Er sucht zuerst das theologische Ahnenerbe Jacob Burck-
hardts festzustellen; Theologen seines Familiennamens tauchen
zwar erst um 1700 auf, aber dann beginnt der Lauf eines «theo-
logischen Stromesy, der allein der Stadt und Landschaft Basel
bis 1930 nicht weniger als 24 Pfarrer gebracht hat. Das Ahnen-
erbe wird aber schon in viel dlterer Zeit gesucht. Erasmus von
Rotterdam und Bonifacius Amerbach, der zu den Vorfahren
Jacob Burckhardts gehort, scheinen in der Erinnerung der
Nachkommen lebendig geblieben zu sein, worauf schon die be-
liebte Namengebung Bonifacius und Hieronymus (der theo-
logische Patron des Erasmus) hinweist.

Ein anderer Vorfahre verkorpert den italienischen Huma-

* Werner Kaegi, Jacob Burckhardt, Eine Biographie, Bd. I: Friihe
Jugend und baslerisches Erbe, Basel, Benno Schwabe, 1946, 584 Seiten u.
27 Tafeln, Fr. 36.—.



	Kontroverse : zur Diskussion des Problems der ausgebliebenen Parusie

