
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 6

Artikel: Kontroverse : zur Diskussion des Problems der ausgebliebenen Parusie

Autor: Buri, Fritz / Cullmann, Oscar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


422 F. Biiri, Zur Diskussion des Problems

comprends donc le sens du vieux mot hébreu : il n'est
désordre quelconque — hier, aujourd'hui, demain, dans l'espace
que sillonnent les mondes comme en ton cœur pécheur et
angoissé — dont ne puisse triompher l'ordre de ton Dieu. Cela
ne suffit-il pas à ta foi

Neuchâtel. Paul Humbert.

Kontroverse.
Zur Diskussion des Problems der ausgebliebenen Parusie.

Replik.
Schon in meinem Straßburger Vortrag über «Das Problem

der ausgebliebenen Parusie» (Schweizerische Theologische
Umschau 1946 Nr. 5/6), in welchem ich die neuesten Beiträge
zu dieser Frage einer kritischen Prüfung unterzog, habe ich
keinen Hehl daraus gemacht, daß ich Oscar Cullmanns
verschiedene hierhergehörende Veröffentlichungen zum
Wertvollsten rechne, was in letzter Zeit über das eschatologische
Problem geschrieben worden ist. Auch nachdem er jüngst in
einem Aufsatz, betitelt «Das wahre durch die ausgebliebene
Parusie gestellte neutestamentliche Problem» (Theologische
Zeitschrift 1947 Heft 3) sehr ablehnend jenem Vortrag gegenüber

Stellung genommen hat, habe ich keinen Anlaß, dieses
Urteil zu ändern. Im Gegenteil: ich konstatiere auch hier
erneut, was ich an seiner Position um so mehr zu schätzen weiß,
als ich es bei vielen andern Theologen vermisse. Erstens nämlich

hat Cullmann den Mut, anzuerkennen, was bis jetzt als
besondere Ketzerei der «konsequenten Eschatologie» sozusagen
allein vorbehalten war, daß sich Jesus und die Urgemeinde
in bezug auf die Nähe des erwarteten Endes dieser Zeit
getäuscht haben, daß es also eine innerhalb des Neuen Testaments

feststellbare Parusieverzögerung sowie dadurch
bewirkte «Enttäuschung und Ungeduld» gehe. Zweitens will er
— anders als es heute weithin in sog. theologischer Exegese
praktiziert wird — unterschieden wissen zwischen historischer
Exegese und dogmatischer Stellungnahme, bzw. dem Glauben
des Exegeten. So erhebt er gerade für seine «urchristliche
Zeit- und Geschichtsauffassung» den Anspruch auf «rein
historische Erklärung». Und drittens ist er sich — wenn er



der ausgebliebenen Parusie 423

auch natürlich dafür eine «Lösung» bereit hat — wenigstens
zu einem Teil der Schwierigkeiten bewußt, von solchen
Voraussetzungen aus zu einer schriftgemäßen christlichen Theologie

zu gelangen.
Cullmanns Standpunkt in dieser Sache wäre freilich nicht

sachgemäß wiedergegeben, wenn ich diese mir an ihm besonders

sympathisch erscheinenden Momente nicht sofort
ergänzen würde durch die Einwände, die er an eben den
genannten Punkten, und zwar gerade in dem erwähnten Aufsatz,
meinen Positionen gegenüber machen zu müssen glaubt. Zum
ersten meint er nämlich, daß ich — in unkritischer Vertretung
der «konsequenten Eschatologie» — die Naherwartung in ihrer
Bedeutung für die urchristliche Hoffnung überschätze, da
diese an einem «Schon-erfüllt» orientiert sei und erst von hier
aus auf die Vollendung warte. Zweitens mache ausgerechnet
ich mich der Verwechslung von historischen und dogmatischen

Gesichtspunkten schuldig, wenn ich ihm vorwerfe, daß

er für sein Heilsgeschichtsverständnis auf den Glauben
rekurriere, während er darin nur einen historisch feststellbaren
Tatbestand wiedergeben wolle. Und drittens glaubt er, was die
Schriftgemäßheit betrifft, meine dahingehenden Bemühungen
als eine Art «Komplex» und meinen Vorschlag zur heutigen
Verwendung der neutestamentlichen Botschaft in der kirchlichen

Verkündigung als Versuch, einer heidnischen
Existenzphilosophie einen christlichen Mantel umzuhängen, bewerten
zu müssen.

Diese Diskussionslage scheint mir nun freilich, in
Ergänzung und Weiterführung dessen, was ich schon in dem
genannten Vortrag zur Kritik an Cullmanns «Ausweichversuch»

vorgebracht habe, einiger Klärungen und Kichtig-
stellungen bedürftig zu sein.

Was den ersten Punkt, die Frage nach der Bedeutung der
Naherwartung, bzw. Cullmanns These, daß sie nur eine
ablösbare Form der Intensität der Hoffnung darstelle, während
diese selber sich auf den Glauben an die schon gefallene
Entscheidung stütze, betrifft, so könnte die Antwort darauf nur
in einer ausgeführten exegetischen Behandlung der diesbezüglichen

neutestamentlichen Stellen gegeben werden. Denn wenn
es heute auch sehr zeitgemäß ist, so genügt es doch nicht, wie



424 F. Buri, Zur Diskussion des Problems

Cullmann es z. B. S. 178, 180, 185 tut, auf Grund eines
Hinweises auf ein paar neutestamentliche Stellen so schlankweg
von dem einen Glauben des Neuen Testaments an die eine
gefallene Entscheidung zu reden. Das heißt in der Tat, die
auch von ihm nebenbei als vorhanden anerkannten
Unterschiede «bagatellisieren». Um nicht in den nämlichen Fehler
generalisierender Gegenbehauptungen zu verfallen, möchte ich
hier nur auf ein Moment hinweisen, das jedes ernsthafte Reden
von dem einen Glauben des Neuen Testamentes an die eine
gefallene Entscheidung zum vornherein unmöglich machen
sollte, nämlich auf die Einstellung zum jüdischen Gesetz.
Hinter der verschiedenen Beurteilung des Gesetzes, wie sie
bei Jesus in der Bergpredigt und in der Frage der
Sabbatheiligung, in der paulinischen abrogatio legis und dem
Verhalten des Apostels in bezug auf die Beschneidung, in der
Verteidigung des Gesetzes im Jakobusbrief und in dem neuen
Gebot bei Johannes vorliegt, steckt eine je so grundverschiedene

Auffassung vom Stand der eschatologischen Ereignisse,
daß ihr gegenüber ein allgemeines Reden von dem einen Glauben

an die eine gefallene Entscheidung schlechthin unmöglich
wird. Noch in der auf uns gekommenen Form läßt sich in der
Ueberlieferung feststellen, daß Jesus, Paulus und die
nachapostolische Zeit die Weltstunde ganz verschieden beurteilten
und deshalb auch gerade hinsichtlich der Gültigkeit des
Gesetzes eine ganz verschiedene Stellung einnahmen.

Es ist klar, daß, wenn man solche Unterschiede nicht
beachtet oder sie nicht entsprechend in Rechnung stellt, einen
die Aufstellungen der «konsequenten Eschatologie» nicht
überzeugen können; denn diese Hypothese beruht nun eben
auf. der Konstatierung solcher Verschiedenheiten innerhalb
der urchristlichen Ueberlieferung, und einer der Hauptgründe
für ihre Stichhaltigkeit besteht in der Art und Weise, wie es

ihr gelingt, die konstatierten Verschiedenheiten in einen
einhelligen folgerichtigen Entwicklungszusammenhang zu bringen.

In diesem Zusammenhang kommt dann allerdings dem
Moment der Naherwartung allergrößte Bedeutung zu, weil von
ihr, bzw. ihrer Nichterfüllung aus sich der Gang der
Lehrbildung schon innerhalb des Neuen Testaments eindeutig
verstehen läßt. Eine solche Schlüsselfunktion kann man leider



der ausgebliebenen Parusie 425

von Cullmanns «gefallener Entscheidung» nicht aussagen; sie
erweist sich vielmehr in diesen Zusammenhang als ein bloßer
Wunschtraum.

Damit soll nun freilich keineswegs Albert Schweitzers
Lösung als die einzig mögliche hingestellt werden. Ich kann
nur sagen, daß sie mir trotz aller dogmatischen Schwierigkeiten,

die sie mit sich bringt, beim Durchprobieren aller
anderen Lösungsversuche im ganzen bis jetzt immer wieder
als die umfassendste und einleuchtendste erscheint. Wenn ich
dies gelegentlich auch zum Ausdruck bringe, so wird
Culimann mir dies wohl zugute halten, geradeso wie ich es ihm
zugute halte, wenn er in seinem jüngsten Aufsatz erneut mit
dem Yictory-Day-Bild operiert. Das wird auch möglich sein,
solange wir uns bewußt sind, daß es sich im einen wie im
andern Falle um bloße geschichtswissenschaftliche
Hypothesen und um nichts anderes handeln kann.

Das ist nun aber der zweite Punkt, an dem Cullmann und
ich nicht einig sind und der hier etwas abgeklärt werden muß.
Tatsächlich machen wir uns beide den nämlichen Vorwurf:
Ich habe in meinem Vortrag Cullmann vorgehalten, daß seine
angeblich rein historische Exegese dogmatisch bedingt sei,
und er dreht nun den Spieß um und behauptet, daß ich eben
durch diesen Vorwurf beweise, daß ich nicht zwischen
historischen und dogmatischen Fragen zu unterscheiden wisse.

Zugegeben, die von mir zur Charakterisierung von
Cullmanns nach meiner Ansicht dogmatisch voreingenommenen
Exegese verwendete Formulierung «Offenbarung, die an den
Glauben, nicht an historische Kontrolle appelliert», steht in
«Christus und die Zeit» im Zusammenhang eines Versuches,
die Geschichtsauffassung des Neuen Testaments wiederzugeben.

Aber was Cullmann in der Einleitung dieses Buches
— vor allem auf Seite 18 — ausführt, scheint mir nach wie vor
die Verwendung dieser Formulierung zur Charakterisierung
seiner eigenen theologischen Position zu rechtfertigen. Denn
er wird doch nicht bestreiten wollen, daß er hier die hermeneu-
tischen Prinzipien darlegt, von denen aus er dann zu seiner
Auffassung des urchristlichen Zeit- und Geschichtsverständnisses

gelangt. Grundregel seiner Exegese aber ist demnach:
Anerkennung jener «zentralgeschichtlichen Tat Jesu von Na-



426 F. Buri, Zur Diskussion des Problems

zareth als absolute göttliche Offenbarung an den Menschen».
Ob das nun neutestamentlich ist oder nicht — jedenfalls ist
dieser Satz grundlegend für Cullmanns Exegese, und deshalb
muß ich sie in Uebereinstimmung mit der von ihm selber
aufgestellten Bedingung, daß die Feststellung des christlichen
Wesenskern nicht von irgendeiner «im voraus feststehenden»
Position ausgehen dürfe, als unhistorisch und dogmatisch
befangen beurteilen. Von hier aus steht für ihn «die
zentralgeschichtliche Tat Jesu» schon zum vornherein fest, er braucht
sich diesen Glauben nur noch durch den Text bestätigen zu
lassen, und er kann dann begreiflicherweise nicht verstehen,
wie man dazu kommen kann, in der Art und Weise, wie z. B.
Paulus diese «Tat Jesu» interpretiert, eine Folge der
ausgebliebenen Parusie zu sehen.

Immerhin ist er bereit, Schweitzers Konstruktion als «eine
an sich erwägenswerte Hypothese» anzuerkennen. Er wird
wohl nicht verlangen, daß man seine eigene Konstruktion
grundsätzlich als etwas anderes betrachtet. Dann aber ist es

— und das meinte ich mit meinem Hinweis auf die nicht
überwundene Problematik der Kähler-Herrmannschen Position in
meinem Vortrag (S. 111) — um Cullmanns Heilsgeschichts-
theologie schlimm bestellt; denn sie beruht dann — trotz der
von ihm angedeuteten Repneumatisierung — auf einer bloßen
historischen Hypothese. Auf ein so unsicheres Gebilde aber
möchte ich meine Dogmatik nicht abstellen, sondern hier halte
ich es nun in der Tat mit Schweitzer, der schon in seiner
«Geschichte der Leben-Jesu-Forschung» in der Auseinandersetzung

mit dem Ritschlianismus erklärte, daß der Glaube von
der Geschichte unabhängig sein müsse.

Im Grunde weiß ja auch Cullmann um diese Schwierigkeiten

einer Begründung der Verkündigung auf die nie anders
als hypothetischen Resultate der Wissenschaft. Darum
versucht er die unmögliche, ganz und gar nicht neutestamentliche
Verbindung von Historie und Heiligem Geiste. Als ob

Wirkungen des Heiligen Geistes, wie Cullmann meint, als solche
je vom Historiker festgestellt oder, wie er hofft, der Historie
durch das Pneuma nachgeholfen werden könnte!

Selbstverständlich hat Cullmann das Recht, meine dogmatische

Stellungnahme auf ihre «Christlichkeit», d. h. ihre



der ausgebliebenen Parusie 427

«Schriftgemäßheit» hin zu prüfen. Wessen Position in dieser
Hinsicht aber faktisch und prinzipiell so fragwürdig ist, wie
es bei ihm der Fall ist, der täte besser, diese Frage in etwas
anderer Weise zu stellen, zum mindesten so, daß darin zum
Ausdruck kommt, daß man um das eigene Verstricktsein im
nämlichen Verhängnis weiß. Die Frage nach der Schriftge-
mäßheit und Christlichkeit seiner Heilsgeschichtskonstruk-
tion ist nämlich zum mindesten so offen wie diejenige der
«konsequenten Eschatologie» und meiner existenzphilosophischen

Deutung derselben. Cullmann ist hier sogar bedeutend
schlimmer dran als ich, weil ihm seine Bindung an die Schrift
zum Fallstrick wird; denn ein Christus, der sich in bezug auf
die Erwartung des Endes geirrt hat, nimmt sich in einer Heils-
geschichtstheologie doch etwas unpassend aus. Die «klassische»

Heilsgeschichtstheologie hat er hier jedenfalls nicht auf
seiner Seite.

Ich dagegen habe mir, gar nicht so «sehr schüchtern», wie
Cullmann meint, sondern von Anfang an und in aller Offenheit

— nach klassisch liberalem Muster! —- alle Freiheit
gegenüber der Schrift offenbehalten. (Nur, wie ich meine, mit
etwas bessern Gründen als der von Cullmann mir gegenübergestellte

«klassische Liberalismus»!) Im übrigen stimmt es

nicht, daß ich das von mir «behauptete Zentrum der neutesta-
mentlichen Botschaft als Irrtum ablehne», wie Cullmann
schreibt (S. 189), sondern ich anerkenne diesen «Irrtum»
gerade als einzigartigen Ausdruck der Wahrheit eigentlicher
Existenz.

Es ist nicht meine Schuld, daß es nicht der alleinige,
sondern ein von meinem geschichtlichen Ort aus betrachtet relativ
einzigartiger Ausdruck ist, und es ist nicht meine Erfindung,
daß die menschliche Existenz so beschaffen ist, daß sie in
einem so seltsamen Schicksal, wie es das Scheitern Jesu am
Kreuz darstellt, ein Zeichen ihrer möglichen Vollendung
finden muß. Ich kann hier nur feststellen und nach-denken und
mich mit andern über das, was ich erfahren und erkannt zu
haben meine, zu verständigen suchen — was manchmal
gelingt und manchmal auch nicht. Aber auch das gehört wohl
«zur höchsten Sinngefülltheit dieser Heilsgeschichte», daß es



428 O. Cullmann, Zur Diskussion des Problems

uns oft beim besten Willen so schwer fällt, uns über ihre
Bedeutung zu einigen.

Täuffeien/Bern. Fritz Buri.

Duplik.
Eine in einer Zeitschrift geführte Kontroverse erfüllt für

die Leser nur dann ihren Zweck, wenn sie weder dazu dient,
das Bedürfnis der einen nach Polemik als solcher zn befriedigen,

noch den erneuten Aerger der andern über das berüchtigte

Theologengezänk zu wecken, sondern aus Interesse an
der Sache verfolgt wird. Um dieser Sache willen setzt sowohl
Fritz Buris Replik als meine Duplik genaueste Kenntnis der
beiden nun schon etwas zurückliegenden Aufsätze voraus, die
den Anstoß zu dieser Kontroverse gegeben haben, um so mehr
als wir uns beide in diesem hier veröffentlichten Schlußwort
bemüht haben, uns so kurz wie möglich zu fassen. Ich muß
jedenfalls ausdrücklich auf meinen hier erschienenen Artikel
zurückverweisen, da ich in Buris Replik trotz seinem
Eingehen auf meine Argumente doch keine Antwort auf die dort
von mir gestellte historische Hauptfrage gefunden habe, anderseits

in einigen Punkten von ihm mißverstanden worden bin.
Vor allem möchte ich erneut betonen, daß die Kontroverse

zwischen Buri und mir nur das historische Problem betrifft
und betreffen kann. Die allerdings in den beiden Aufsätzen
von uns mitbehandelte dogmatische Frage kann eigentlich nur
an ihren Grenzen Gegenstand eines gemeinsamen Gespräches
sein. Es kann sich für mich nicht darum handeln, mit den
Vertretern der sog. «konsequenten Eschatologie» hier über die
dogmatische Frage zu diskutieren, ob die Tat Jesu Christi
die absolute göttliche Offenbarung ist oder nicht, ob sie Mitte
allen Geschehens der Vergangenheit, der Gegenwart und der
Zukunft ist oder nicht, wohl aber um die historische Frage,
ob dies der trotz allen Verschiedenheiten gemeinsame Glaube
der urchristlichen Verfasser ist.

Damit komme ich noch einmal auf die Notwendigkeit
zurück, in dieser Diskussion die historische von der dogmatischen

Frage zu trennen, und da muß ich von neuem bestreiten,
daß ich in «Christus und die Zeit» gesagt haben sollte, der
Exeget könne nur dann feststellen, welches das Zentrum der



der ausgebliebenen Parusie 429

christlichen Botschaft für die neutestamentlichen Autoren ist,
wenn er jene vorhin genannte dogmatische Frage im voraus
als eigenen Glauben bejahe. Der Satz auf S. 18 meines Buches,
auf den Buri anspielt, betrifft in Wirklichkeit gar nicht die
hermeneutischen Prinzipien, über die ich vieles und anderes
zu sagen hätte, vielmehr lautet er folgendermaßen: «Die biblische

Geschichte bekommt als Ganzes in ihrer Zusammenstellung,

Deutung und Verbindung der Ereignisse mit der Tat
Jesu nur dann einen Sinn, wenn diese zentrale geschichtliche
Tat Jesu von Nazareth als absolute göttliche Offenbarung an
die Menschen anerkannt wird», und im folgenden sage ich
dort, daß ohne diesen Glauben die biblische Geschichte nicht
nur nicht als Norm angenommen werden könne, sondern sinnlos

erscheinen müsse. Das soll jedoch nicht heißen, daß die
historische Darstellung der neutestamentlichen Heilsgeschichte

und die Feststellung der gegenseitigen Beziehungen ihrer
verschiedenen Etappen ohne jenen Glauben unmöglich sei,
sondern daß die Bejahung der dogmatischen Wahrheitsfrage,
die durch die ganze Heilsgeschichte gestellt ist, nur möglich
ist bei Bejahung der andern dogmatischen Wahrheitsfrage,
die durch Christi Tod als Sühnetod gestellt ist.

Ueber die rein phänomenologische Frage nach dem
Zentrum des christlichen Glaubens sollte daher ein Gespräch möglich

sein, und da muß ich nun bedauern, daß meine deutliche
Frage doch unbeantwortet geblieben ist: Ist die Tatsache, daß
die Feststellung einer Parusieverzögerung durch Jesus und
die Urgemeinde im Neuen Testament der Hoffnung nichts von
ihrer Intensität genommen hat, nicht einzig und allein dadurch
zu erklären, daß bei Jesus und den ersten Christen die
Hoffnung Funktion des Glaubens an das in Christus sich schon
erfüllende und erfüllte Geschehen und seine Auswirkungen in
der Kirche ist? Diese Frage ist nicht damit beantwortet, daß

— übrigens von keinem Neutestamentier geleugnete —
Unterschiede der verschiedenen neutestamentlichen Bücher in der
Beurteilung des Gesetzes erwähnt werden. Das ist nun wirklich

keine Widerlegung meiner Behauptung, allen
neutestamentlichen Verfassern sei der schon bei Jesus vorhandene
Glaube gemeinsam, daß mit ihm die Entscheidung schon fällt
oder gefallen ist und sich auswirkt. Möge dieser Glaube so



430 O. Cullmann, Zur Diskussion des Problems

oder anders entfaltet sein, er liegt allen Büchern des Neuen
Testamentes zugrunde und erscheint nicht nur «an ein paar
neutestamentlichen Stellen». Oder sollte es überhaupt keinen
gemeinsamen Glauben des Urchristentums gehen, weil es im
Neuen Testament viele Unterschiede gibt, und sollte es
überhaupt nicht mehr erlaubt sein, von einem urchristlichen Glauben

zu reden? Sollte es überhaupt nichts geben, das die ersten
Christen bei allen Verschiedenheiten gemeinsam abgrenzt
gegenüber den übrigen Juden?

Wenn der Glaube an die Christustat und seine Auswirkungen

in der urchristlichen Gegenwart dieses Neue darstellen

und wenn sie die spezifisch christliche Hoffnung begründen,

so muß die Enteschatologisierung dann eintreten, wenn
dieser Glaube und die Wirkungen, die von ihm dem Heiligen
Geiste zugeschrieben werden, nachlassen. Auch diese historische

Aussage interpretiert F. Buri merkwürdigerweise wiederum,

als oh ich mit dem Hinweis auf den Heiligen Geist eine
dogmatische Behauptung in die Dehatte einführen würde. Deshalb

meint er, mich daran erinnern zu müssen, daß Wirkungen
des Heiligen Geistes vom Historiker nicht festgestellt werden
können. Gewiß pflegt der Historiker als solcher nicht zu
sagen: Heiliger Geist, sondern je nach dem Standpunkt wird er
lieber von Suggestion, Autosuggestion, Massenpsychose, Illusion

oder anderm sprechen, womit er — nebenbei gesagt —
übrigens auch den Boden der historischen Objektivität
verläßt. Aber daß Heilungen erfolgt sind, daß in Zungen geredet
wurde, daß Gütergemeinschaft anders als bei den Essenern
und auch anders als bei den heutigen Kommunisten realisiert
wurde, und daß dies alles von einer Grundüberzeugung
ausgegangen ist, die sich in einer Kraft äußerte, das ist die eine
objektive Feststellung, die von jedem Historiker in sehr
profaner Weise gemacht werden kann, und die zweite ist die, daß

die ersten Christen diese Kraft als Heiligen Geist bezeichnet
und mit dem Werk Christi in direkten Zusammenhang
gebracht haben.

Mit der Anerkennung dieser Feststellungen sowie der
andern, daß Jesus und die ganze Urgemeinde — selbstverständlich

in verschiedener Weise — daran geglaubt haben, daß die
Entscheidung schon gefallen ist, braucht kein Historiker den



der ausgebliebenen Parusie 431

Boden der Historie zu verlassen; deshalb sollte man sich hier
wenigstens treffen können, und tatsächlich habe ich auch die
Zustimmung dogmatisch anders orientierter oder indifferenter
Historiker erhalten.

Was nun das dogmatische Problem betrifft, so kann hier,
wie gesagt, eine gemeinsame Diskussionsbasis nur für die
Grenzfragen gefunden werden. Wenn Buri behauptet, ich baue
meine «Heilsgeschichtstheologie» auf einer «bloßen historischen

Hypothese» auf, so muß ich abgesehen von der im Rahmen

einer Hermeneutik abzuklärenden Frage, was eine Hypothese

ist, wiederholen, daß ich mit meinem Buch «Christus
und die Zeit» nicht den Anspruch erhebe, eine heilsgeschichtliche

Dogmatik aufzubauen. Denn ein solches Unternehmen,
von dessen Möglichkeit ich überzeugt bin, müßte doch mit
einer prinzipiellen Behandlung des Problems «Schrift und
Offenbarung» beginnen. Das Ziel meines Buches ist bescheidener.

Es gehört in die neutestamentliche Theologie. Allerdings

ist es aber für die Dogmatik wichtig, gerade im
Zusammenhang mit der Bultmannschen Forderung einer Entmytho-
logisierung des Neuen Testaments, zu wissen, ob die Heilsgeschichte

bloßer Rahmen oder Zentrum der urchristlichen
Botschaft ist.

Als historisch-dogmatische Grenzfrage kann Buris These
diskutiert werden, nach der der heilsgeschichtliche Glaube des
Urchristentums durch das tatsächliche Geschehen dementiert
sei, und ich habe dies in meinem Aufsatz getan.

Eine weitere Frage, über die abgesehen vom eigenen
dogmatischen Standpunkt gerade noch gesprochen werden kann,
bleibt die nach dem Kriterium der Christlichkeit einer Theologie.

Ich habe die — eigentlich selbstverständliche — Behauptung

aufgestellt, eine «christliche» Theologie könne unmöglich

die christliche Zentrallehre ablehnen. Wenn Buri nun
schreibt, er lehne das von ihm angenommene Zentrum der neu-
testamentlichen Botschaft ja gar nicht ab, sondern er «anerkenne

diesen Irrtum als einzigartigen Ausdruck der Wahrheit

eigentlicher Existenz», so ist dies doch wohl nur ein Spielen

mit Worten. Denn die hier visierte neutestamentliche
Hoffnung besteht ja nicht darin, daß Jesus und die Urgemeinde die
Naherwartung als Irrtum, wenn auch als existentiell notwen-



432 P. Burckhardt, Aus dem theologischen Leben Basels

digen Irrtum, ansehen! Buri anerkennt also gerade nicht die
neutestamentliche Naherwartung, sondern eine dem ganzen
Neuen Testament durchaus fernliegende Interpretation dieser
Naherwartung im Sinne einer existentialphilosophisch gewerteten

Illusion. Wer wirklich im neutestamentlichen Sinne die
Naherwartung aktualisieren wollte, könnte dies nur etwa in
der Weise Blumhardts tun.

Basel. Oscar Cullmann.

Ans dem theologischen Leben Basels
im Anfang des 19. Jahrhunderts.

Nach dem 1. Band der Biographie Jacob Burckhardts
von Werner Kaegi.*

In Nr. 2 des Jahrgangs 1945 der ThZ hat Werner Kaegi den
Theologiestudenten Jacob Burckhardt geschildert; nun ist vor
einem Jahr der prächtige 1. Band seiner großangelegten
Biographie erschienen («Frühe Jugend und baslerisches Erbe»).
Hier sei versucht, in wenigen Strichen das theologische Leben
Basels in den ersten Jahrzehnten des Jahrhunderts zu zeichnen,

wie es Kaegi besonders im 3. und 4. Kapitel seines
Buches entworfen hat.

Er sucht zuerst das theologische Ahnenerbe Jacob Burckhardts

festzustellen; Theologen seines Familiennamens tauchen
zwar erst um 1700 auf, aber dann beginnt der Lauf eines
«theologischen Stromes», der allein der Stadt und Landschaft Basel
bis 1930 nicht weniger als 24 Pfarrer gebracht hat. Das Ahnenerbe

wird aber schon in viel älterer Zeit gesucht. Erasmus von
Rotterdam und Bonifacius Amerbach, der zu den Vorfahren
Jacob Burckhardts gehört, scheinen in der Erinnerung der
Nachkommen lebendig geblieben zu sein, worauf schon die
beliebte Namengebung Bonifacius und Hieronymus (der
theologische Patron des Erasmus) hinweist.

Ein anderer Vorfahre verkörpert den italienischen Huma-

* Werner Kaegi, Jacob Burckhardt, Eine Biographie, Bd. I: Frühe
Jugend und baslerisches Erbe, Basel, Benno Schwabe, 1946, 584 Seiten u.
27 Tafeln, Fr. 36.—.


	Kontroverse : zur Diskussion des Problems der ausgebliebenen Parusie

