Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 3(1947)

Heft: 6

Artikel: Emploi et portée du verbe bara (créer) dans I'Ancien Testament
Autor: Humbert, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877539

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

3. Jahrgang Heft 6 November/Dezember 1947

Emploi et portée du verbe bara (créer)
dans I’Ancien Testament.

Notre théme a été déja et magistralement traité par M. Franz
Bohl (cp. Alttestamentl. Studien Rudolf Kittel dargebracht,
1913, p. 42 suiv.) dans une étude qui a largement contribué a
éclaircir le probléme qui nous occupera.* Nous nous donne-
rons garde d’oublier d’autre part les développements consacrés
a ce sujet par M. Ludwig Kohler (Theol. des ATs, p. 68 suiv.),
par M. W. Eichrodt (Theol. des ATs, vol. 2, p. 45 suiv.) et par
M. W. Ferster (ThWBzNT, s. v. xriZw).

Il pourrait dés lors paraitre superflu, voire prétentieux, de
revenir sur ce sujet: toutefois la position des problémes de
critique biblique s’étant parfois modifiée et souvent nuancée
au cours des derniéres décades, nous croyons qu’il est opportun
de reprendre le théme en question, sans diminuer pour autant
les mérites de nos devanciers, mais en nous inspirant de
l'adage : dies diem docet.

1. Statistique et classification.

Si I'on fait abstraction des racines br’ IT: é&tre gras, et br’ III:
tailler, couper (= ar.bry), la Concordance fait constater dans I'AT 48
emplois de la racine br’ I: créer, & savoir: Gen.1,1.21.27ter ; 2,3.4a;
5,1.2bis ; 6,7 (style de P); Ex.34,10 (Rp) ; Nbres 16,30 (J) ; Deut.4,
32; Es.4,5; 40,26.28 ; 41,20 ; 42,5 ; 43,1.7.15 ; 45, This, 8, 12. 18bis ; 48,7 ;
54, 16bis ; 57,19 ; 65,17. 18bis ; Jér.31,22 ; Ez.21,35; 28,13.15; Am.4,13;
Mal. 2,10 ; Ps.51,12; 89,13.48; 102,19 ; 104,30 ; 148,5; Ecel.12,1.

Toutefois, 4 passages sont & éliminer de cette liste : Nbres 16, 30 ; Es.
4, 5; Ez. 21,35 ; Eccl.12,1. Le passage Nbres 16,30 est vraisemblablement
de J et le verbe bara n'y a pas, croyons-nous, le sens de ¢« créer » : d’abord
parce que le verbe bari «créer » ne se rencontrant jamais ailleurs dans J,
pas méme dans Gen.2, sa présence dans Nbres 16,30 aparaitrait & tout
le moins insolite. Mais surtout pour une raison de contexte : & la suppo-
gsition énoncée au v.30 répond sa réalisation aux v.31.32. Or, dans ces
v.31.32 la réalisation est décrite en trois temps: «1) le sol qui était
sous eux se fendit, 2) la terre ouvrit sa bouche, 3) et les engloutit eux

* La lenteur des relations internationales d’aprés guerre ne nous a
permis de prendre connaissance du travail de J.wvander Ploeg (Muséon,
t. LIX, p. 143 suiv.) qu’aprés dépét de notre MS & la rédaction de la ThZ.

26



402 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bdrd (créer)

et leurs maisons » ; & quoi correspondent aussi trois temps dans la suppo-
sition du v.30: «1) Si Yahvé beri’a yibra, 2) et si le sol ouvre sa bouche,
3) et les engloutit eux et tout ce qui est & eux». La symétrie est par-
faite et oblige & prendre bara comme paralléle de baga‘ et & y voir par
conséquent la racine br’ III : tailler, entailler (cp. en outre la legon beriya
du Pent. Samar. au lieu de beri’a du TM).

Dans Es. 4,5 ensuite, il n’y a pas place pour une ¢ création » : c¢’est une
théophanie, la nuée représente la présence de Dieu, présence que rend la
lecon alexandrine Gba qu’il faut dés lors préférer a celle du TM ({ibara).
Au surplus nous proposons de corriger ce passage comme suit: 1ba Yhwh
wehaya ‘al mekon.., hypothése qui expliquerait aisément la teneur
actuelle du TM d’une part et la legon des LXX de l'autre. En effet, dans
le texte hébreu wehiya serait tombé par haplographie aprés le tétra-
gramme et, ‘4nan... we‘d3dn étant alors en 1’air, un scribe aurait amendé
b4 en ubara pour faire de ‘andn ... we‘48an un objet direct. Dans le texte
grec au contraire ce serait le tétragramme qui serait tombé par haplo-
graphie devant wehaya (xkol éoton). Quant & mdvra devant T& mepikirAuy,
¢’est vraisemblablement une corruption du ‘al du TM par rapprochement
avec le mdg témog (kol mekén) précédent. De toutes fagons I'idée de la
présence de Yahwé lui-méme en Sion parait bien représenter le point
culminant et nécessaire de cette description du salut final de Jérusalem :
or, un passage comme Ex.13,21 (J) montre que la nuée (de jour) et le
feu (de nuit) étaient I'accompagnement nécessaire de la présence de Dieu
qui n’avait done nullement besoin de la créer hic et nunc. Pour toutes ces
raisons, il faut retrancher la lecon ubara d’Es. 4,5 de la liste des attesta-
tions réelles du verbe bara : créer.

Dans Ez. 21,35 Ammon doit remettre 1’épée au fourreau, car il sera
jugé par Yahwé dans son pays natal méme. Or les mots bimeqém a%¥ér
nibrét sont paralléles & beérés mekurdtayik et, comme la racine kir
signifie « creuser » (cp. en arabe, Lisdn, t. VI, p. 474 : kurtu Tarda kauran
hafartuha), on a ici l'image d’une carriére excavée et d’oi Ammon a été
taillé. Par conséquent nibrét doit probablement étre dérivé ici de bard :
tailler. '

Quant & Eecl. 12,1 enfin, la lecon du TM semble & nombre d’exégétes
fort sujette & caution : la description de la déerépitude sénile (v.2 suiv)’
n’est pas 14 pour inciter 'homme & se souvenir de son Créateur pendant
qu’il en est temps encore, car il ne serait jamais trop tard pour regarder
a4 Dieu; cette perspective nihiliste doit plutét provoquer I'homme &
l’eudémonisme, comme dans maint autre passage de 1'Ecclésiaste (cp.p. ex.
2,24-26; 3,12.22; 5,17; 8,14.15; 11,8, etc.). Cest, comme on 1'a bien
dit (Galling, Komm. ad loc.), un < memento mori>» tendant, ajoutons-le, a
un < carpe diem », et, par conséquent, il faut probablement lire « souviens-
toi de ta tombe» (lire boreka au lieu de bore’éké, et cp. pour ce sens de
bor : Es. 88,18 ; Ez. 26, 20, etc.).

Un seul autre passage, Ix.34,10, pourrait préter & discussion. Re-
marquons d’abord que cette glose n’a guére chance d’étre d’inspiration
sacerdotale, comme on l’admet parfois (Beer p.ex.), car sur 44 emplois



dans I’Ancien Testament 403

du subst. nifla’ot dans I’AT, aucun ne figure dans P. Quant & la lecon
méme du TM nifla’6t #8ér 16’ nibre’n, elle a pour correspondant dans les
LXX &vdota & ob veéyovev, traduction trop vague pour confirmer indubi-
tablement la lecon nibred, mais qui ne ’exclut pas non plus puisqu’au niphal
de bara répond 4 fois dans LXX une forme de yiyveodam (Gen. 2,4 ; Ex. 34,
10 ; Ps.148,5 ; Es. 48, 7). Toutefois, comme dans un passage (II Rois 23, 24)
viyveodor traduit le niphal de rd’a on pourrait conjecturer que dans Ex. 34,
10 il faut amender nibre’d en nir't et cela d’autant plus que nulle part
ailleurs le verbe bara n’est employé & propros du subst. nifla’ét. Bref,
aucun argument décisif ne tranchant le débat, nous nous bornons & poser
un point d’interrogation & coté de la legon nibrea d’Ex. 34, 10.

En conclusion, il reste 44 ou éventuellement 43 attestations solides
de bara I «créer» dans tout 'AT, soit 35 au gal et 9 au niphal :

Textes historiques préexiliques : 0.

Textes prophétiques préexiliques : Am. 4, 13 ; Jér. 31,22 (2).

Textes juridiques préexiliques : Deut. 4,32 (1).

Textes historiques exiliques : 0.

Textes prophétiques exiliques : Kz. 28,13.15 ; Es. 40,26.28 ; 41,20 ; 42,5 ;
43,1.7.15; 45, Tbis, 8. 12. 18bis ; 48, 7 ; 54, 16bis (18),

Textes historiques postexiliques: Gen.1,1.21. 27ter; 2,3.4a; 5,1. 2bis;
6,7 (tous de P) ; Ex. 34,10 (Rp) (12).

Textes prophétiques postexiliques : Es. 57,19 ; 65,17.18bis ; Mal. 2,10 (5).

Textes des Psaumes : Ps. 51,12 ; 89,13.48 ; 102,19 ; 104, 30 ; 148,5 (6).

Textes sapientiaux : 0.

2. Analyse des emplois bibliques de bdrd.

a) Textes préexiliques.

Ils sont au nombre de 3 seulement (Am. 4,13 ; Deut. 4, 32 ;
Jér. 31,22). Mais il est possible que quelques passages du
Psautier remontent aussi & 'époque préexilique.

La premiére allusion préexilique figure dans la doxologie
d’Am. 4, 13 et a trait & la création du vent ; le caractére litté-
raire du passage est évident: c’est le style de ’hymne. Que
le passage soit donc authentique (imitation du style de 'hymne
cultuel par Amos lui- méme) ou que ce soit seulement une
adjonction postérieure et inauthentique, ce verset ressortit en
tout cas & la lyrique cultuelle.

La seconde allusion (Deut. 4, 32) se rapporte au jour de
la création de '’homme par Dieu. Pour l'auteur l'affirmation
va de soi car il ne I'explique ni ne la justifie ; elle représente
donc une tradition déja établie & la fin du VIIe s. et plus proche
sans doute, précisément & cause de ’emploi de bara, de celle
des sources de P dans Gen. 1, 26. 27 que du mythe de I'sdaméa

26%



404 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bérd (créer)

dont s’est servi J dans Gen. 2, 4 b suiv. Or ce texte fait partie
de la premiére introduction du Deutéronome (1, 1—4, 40), il
appartient donc & la parénése deutéronomique c.-a-d. & la
¢ prédication » des prétres deutéronomistes. Lie second emploi
de bara, comme le premier, rentre donc dans la perspective du
culte d’Israél. ,

Le troisiéeme emploi de bara (Jér. 31, 22) est probablement
des débuts du ministére de Jérémie : le prophéte y envisage une
nouvelle création ou, contrairement & la présente, la femme
(c.-a-d. Israél) « aimera » (nous proposons de lire avec Pesch.
tenhobéb au lieu de TM tes6béb) son mari (c.-4-d. Yahwé). 1l
n’y a point ici d’allusion directe au mythe de la création origi-
nelle, mais I'adjectif hidasa présuppose cependant indirectement
une premiére création. Il est caractéristique que, pour désigner
la production par Dieu de quelque chose de tout nouveau, Jé-
rémie recourre comme allant de soi au terme bara qui avait done
déja de son temps le sens traditionnel et classique qu’on lui
connait par ailleurs.

Bref, dans les trois attestations préexiliques probablement
authentiques, le verbe bara a déja un sens cliché. Il faut donec
postuler l’existence et I'emploi du terme bari au sens de
« créer » avant le VIIe et probablement méme avant le VIII®
siécles.

b) Textes exiliques.

Apres élimination d’Ez. 21,35, il subsiste 18 attestations
exiliques de bara <« créer », soit 2 dans Ezéchiel (28, 13.15) et
16 dans le Second Esaie (Es. 40, 26.28 ; 41,20 ; 42,5 ; 43,1. 7.
15 ; 45, Tbis, 8. 12, 18bis ; 48 7 ; 54, 16vis).

Donc subit accroissement du taux de fréquence avec le Se-
cond Esaie: 16 emplois sur 44 emplois certains dans I’AT,
c.-a-d. un peu plus du tiers dans Es. 40-55 seulement. Il dépasse
& cet égard méme P (12 emplois).

Ezéchiel, dans une qina (cp. 28, 12), fait allusion (Ez. 28,
13.15) au jour de la création du roi de Tyr, <« en Eden, au jar-
din divin », et il y dépeint ce prince sous les traits d'un étre
paradisiaque qui, & cause de son hybris, a été chassé par Dieu
du paradis : idées et images sont tirées d'un mythe plus ou
moins paralléle & Gen.2 et 3, mais avec cette importante dif-
férence que, tandis que Gen.2.3 (J) n’emploie jamais bara,



dans U'Ancien Testament 405

Ez. 28 y recourt par deux fois (v.13.15). Toute cette descrip-
tion, nonobstant la virtuosité verbale du prophéte, s’inspire
évidemment d'une tradition mythique bien établie et antérieure
a l'exil, et Ez. 28, 13. 15 constitue donc un nouveau témoin, exi-
lique cette fois, de la tradition cosmogonique en bara.

On notera qu'Ez. 28, 12 suiv. porte expressément le titre de
¢« qind » : c’est donc I'imitation prophétique d'une complainte
rituelle et, par conséquent, cet emploi de bara rentre lui aussi
dans le cadre cultuel et n’appartient pas & un genre littéraire
prophétique ou narratif.

Mais soudain le verbe bara brille comme un météore au
ciel de I'exil, dans les prophéties du Second Esaie.

On sait que la pensée du Second Ksaie était orientée vers
la délivrance de l'exil. Or c’est précisément & cette perspective
sotériologique que le Second Esaie va faire largement servir
le terme bara. Sans doute I’Anonyme se rattache aussi et
d’abord & la tradition ou bara était un terme technique pour
la création originelle : création des astres (40, 26), des extré-
mités du monde (40, 28), des ténébres (45, This), des cieux
(42, 5), de 'homme (45, 12), des cieux et de la terre habitable
et non chaotique (45,18%s). Mais d’autre part, et dans I'état
de nos documents du moins, il innove lorsqu’a deux reprises
il applique, pour la premiére fois dans ’A'T, le verbe bara &
la création du peuple israélite (43, 1.15), et il surenchérit sur
Jér. 31, 22 lorsqu’il applique plusieurs fois bara au salut d’Is-
ragl (41, 20 : transformation du désert; 43, 7: retour de la
diaspora ; 45,8 : toutes les manifestations du salut; 48,7:
hidasa et nesurdt). Le Second Esaie exécute donc des varia-
tions personnelles sur le théme traditionnel ; il a, semble-t-il
élargi 'application du vieux vocable bara en le faisant réso-
lument concourir & la prédication du salut prochain d’Israél.

Bien plus, méme les allusions rétrospectives du Second
Esaie aux détails de la cosmogonie ont, du méme coup, un but
sotériologique et ne sont pas pur décor rhétorique ou simple
référence historique. Aingi, dans KEs.40, 26 la création des
astres par Yahwé est une garantie de sa puissance contre les
grands de la terre ; a 40, 28 Vaffirmation novatrice et presque
polémique de la création des extrémités du monde par Yahwé
veut démontrer qu’il n’est point de limites & sa capacité de



406 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bdrd (créer)

délivrer son peuple ; & 42, 5 si Dieu porte entre autres le titre
de boré samayim wenotéhém, cela doit justifier son autorité
et le qualifier pour élire I'Ebed (ou Cyrus ?) ; a 45, Tvis Bohl
déja remarquait avec raison (loc. cit., p. 53, n.2) que lumiére
et ténébres sont un symbole des heurs et malheurs mention-
nés dans la phrase paralléle et se rapportent donc directe-
ment au salut ; & 45,12 le méme auteur (ébid., p.53.54) aper-
cevait clairement que I'allusion & la création de '’homme par
Yahwé tend & justifier ’élection, par Yahwé, méme d'un paien
comme Cyrus ; & 45, 18 enfin la création des cieux et d’une
terre habitable et non chaotique doit prouver que Dieu ne veut
pas la destruction finale du genre humain et 'on rentre ainsi,
une fois de plus, dans la perspective sotériologique. Et, pareil-
lement, si le prophéte déclare a 54, 16 que Dieu a créé celui
qui forge les armes et celui qui s’en sert, il cherche 4 faire
comprendre par 14 que Yahwé est le maitre de tous les agents
de destruction et que, par conséquent, il est aussi capable de
préserver Israél.

I1 découle de tout cela que le terme bdrd apparaissait au
Second Esaie comme singuliérement apte & formuler 'acte de
souveraine puissance par lequel Dieu, et Dieu seul, a appelé
a I'étre le monde de l'ordre. e Second Esaie témoigne ainsi,
lui aussi, en faveur du sens éminent de bdrd, et il lui confére
méme une signification plus accusée que dans les quelques
emplois préexiliques du terme : dépassant le sens cultuel tra-
ditionnel (bdrd limité a la création originelle du monde et de
I’homme), il fonde sur lui la certitude de la réalisation du
salut futur d’Israél, comme Jérémie venait d’ailleurs déja de le
tenter une unique fois dans Jér. 31, 22.

. ¢) Textes prophétiques postexiliques.

Sous cette rubrique rentrent 4 attestations dans le Troi-
sieme Esaie (Es. 57,19 ; 65, 17. 18bis) et 1 dans Mal. 2, 10.

Sans aborder ici la question d'unité littéraire d’Es. 56-66,
constatons sommairement que le Trito-Esaie date probablement
du début de la période postexilique, c.-a-d. de la fin du VIe ou
des premiéres décades du Ve siécle.

Lorsqu’il emploie bara, le Troisiéme KEsaie ne se référe
jamais directement au mythe cosmogonique, mais il ne I'ignore



dans U'Ancien Testament 407

pas pour autant, car Es. 65,17 (création de nouveaux cieux
et d'une nouwelle terre) I'implique ipso facto et, par conséquent,
I’emploi de bara dans le Trito-Esaie présuppose, lui aussi, une
signification déja traditionnelle. Cependant son intérét majeur
va au présent et au futur prochain, au salut, et c’est & ce salut
que se rapportent directement toutes ses mentions du verbe
bara. A 57, 19 d’abord bara est pris en un sens particulier :
lors de la restauration, Dieu usera de sa souveraine puissance
(bard) pour créer « le fruit des lévres » c.-a-d. pour faire éclater
en cris de joie et de reconnaissance ceux que la détresse avait
rendus muets : cette révolution dans les sentiments a donec pour
garantie cette puissance propre & Dieu seul et que traduit uni-
quement le verbe bara. Dans Es. 65, 17. 18bis d’autre part, le pro-
phéte annonce la création imminente par Yahwé d'un nouveau
cosmos et d'une <« nouvelle Jérusalem » : or ici aussi, seul le
vocable traditionnel bara convient & I'auteur pour exprimer et
justifier la capacité exceptionnelle de Dieu. Le Troisiéme
Esaie se rapproche donc du Second par son utilisation soté-
riologique de bara. '

Un seul autre emploi de bara nous est connu dans la litté-
rature prophétique postexilique, & savoir Mal.2, 10 dans la
premiére moitié du Ve s. Dans ce passage, le prophéte applique
bara a la création du peuple israélite par Yahwé, sens qui,
nous l'avons vu, n’est pas attesté avant Es. 43, 1. 15.

d) Textes historiques postexiliques.

Ce sont: Gen.1,1.21.27ter ; 2, 3.4 ; 5,1, 2bis; 6,7 ; soit 11
emplois par P ; et Ex. 34, 10 de Rp.

Constatons d’emblée que 'emploi de bara par P se restreint
aux seules péricopes sacerdotales relatives aux origines du
monde et de I'’humanité et que, par la suite, seul un passage rédac-
tionnel et tardif (EEx. 34, 10) emploiera ce terme qui fait donc com-
plétement défaut dans le document P, sauf dans (Gen. 1-6. On
ne se trompera donc guére en concluant que, pour P, bara con-
cernait exclusivement la cosmogonie. C’est ce que confirme
d’ailleurs le fait positif que chacun des emplois de bara par
P dans Gen. 1-6 a trait uniquement & la création originelle du
cosmos et de 'homme, aucun passage sacerdotal ne déviant de
ce sens étroit et précis.



408 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bdrd (créer)

On remarque, dans ces passages de P, un fréquent et signi-
ficatif parallélisme de bara et de ‘4sa. Aux yeux de P, l'acti-
vité exprimée par bara n’était donc pas idéale ou théorique,
mais la volonté et la puissance divines se traduisaient par des
actes, non seulement par un ordre (cp. les wayy6mér) mais par
un « faire ».

Contrairement a ce qui se passait chez le Second Esaie, le
sens de bara dans P est donc aussi limité qu'univoque, le verbe
ne s’y appliquant qu’a la création originelle du cosmos et de
I’homme.

Un seul passage historique postexilique (Ex. 34, 10) s’écarte
cependant de ce sens fondamental et étend le niphal nibrd aux
prodiges (nifla’6t) que Dieu va faire (parallele ‘4s4) & I’'époque
de Moise, prodiges tels qu’il n’en fut jamais créé de pareils.
Mais ce texte n’est pas de P lui-méme, c’est une adjonction ré-
dactionnelle seulement et nous avons vu que son inspiration
sacerdotale est trés problématique. L’extension sémantique
donnée ici & bara ne peut donc pas étre imputée & la source
sacerdotale elle-méme et ce témoignage ne saurait infirmer
notre conclusion quant & ’emploi exclusivement cosmogonique
de bara par P. L’application, dans Ex. 34,10, de barid & une
époque postérieure aux origines rappelle plutdt des passages
comme Jér.31, 22 ; Es. 41, 20; 43, 7; 45, 8; 48, 7 ou bara
rentre dans la perspective sotériologique. Enregistrons d’ail-
leurs que, pour autant que la lecon bara est correcte dans Ex.
34, 10, elle y implique, comme dans toute la tradition, une acti-
vité essentiellement divine qui se manifeste par des résultats
exceptionnels et merveilleux (nifla’ot).

e) Textes du Psautier.

La Concordance enregistre 6 emplois de baréd dans le Psau-
tier : Ps.51,12; 89,13.48 ; 102,19 ; 104,30 ; 148,5. Nous les
groupons tous ici par raison de commodité et de clarté, mais,
en vérité, ces Psaumes sont peut-étre d’époques différentes et
n’ont pas tous le méme caractére littéraire.

Littérairement et liturgiquement le Ps. 51, 12 appartient &
un Psaume pénitentiel ; le Ps. 89, 48 fait partie d'une « com-
plainte » sur la chute de la royauté de David (Ps. 89, 4.5.20 a
52), et le Ps. 102, 19 renferme une prédiction du rétablissement



dans I'Ancien Testament 409

de Sion (v.14-23) au milieu d'une < complainte ». Quant & Ps.
89, 13, il rentre dans un hymne (Ps. 89, 2. 3. 6-19), ainsi que les
Ps. 104, 30 et 148, 5.

Pour la date d’autre part, le Ps. 51 est probablement post-
exilique (id. Gunkel). Le Ps. 89 est postérieur, comme tout, &
la chute de la dynastie davidique et date peut-étre du Ve siécle ;
I’hymne initial, en revanche, présuppose encore 'existence de
la royauté, ce qui vaut donc peut-étre pour 89,13. Le Ps. 102
(complainte et prophétie) est postérieur & la ruine de Jérusa-
lem, tandis que le Ps. 104 n’est pas nécessairement postexilique.
Le Ps. 148 enfin est de date inconnue et difficile & préciser.

Quant au théme des allusions en bara, c’est, dans les trois
hymnes, la création originelle (Nord et Sud & 89,13 ; astres
et cieux & 148,5) ou permanente (tous les étres vivants & 104,
30). Mais, en dehors des hymnes on dévie de ce sens : création
de toutes les générations humaines (89, 48 : complainte), d'un
peuple nouveau qui acclamera Yahwé (102,19 : prédiction,
dans complainte), et création actuelle d'un cceur pur (51,12 :
ps. pénitentiel). Ainsi donc, c’est dans les hymnes que le sens
traditionnel et cosmogonique de bara s’est le plus conservé, ce
qui est d’ailleurs naturel puisque ’hymne vise & exalter cette
souveraine puissance de Dieu qui éclate spécialement dans la
création du monde.

En d’autres termes: sens uniforme et cosmogonique de
bard dans les hymnes, c’est-a-dire dans des passages vrai-
semblablement préexiliques. Mais, en dehors des hymnes, dans
des complaintes et dans un psaume pénitentiel vraisemblable-
ment postexiliques, extension sotériologique du terme : au Ps.
89, 48 la création des générations humaines par Dieu doit rap-
peler & ce dernier leur faiblesse congénitale et I'inciter & la
clémence ; au Ps. 102,19 un peuple nouveau est créé pour le
rétablissement de Sion ; au Ps. 51,12 c’est du salut de l'indi-
vidu qu’il g’agit, de son renouvellement spirituel et moral.

3. Emploi et portée de bdrd.

Faisant résolument abstraction de I’étymologie, trop con-
jecturale encore, de bara, nous nous en tiendrons ici au seul
témoignage de I’AT.

Une premiére constatation s’impose : dans tous les passa-



410 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bdrd (créer)

ges de AT ou la racine bard < créer » est solidement attestée,
Dieu est toujours l'auteur de l'action exprimée par bara. Il
s’agit donc d’une activité propre & la divinité et & elle seule.

Ensuite, jamais une divinité étrangére a Israél n’est sujet
de bara et, plus précisément encore, c’est toujours « Yahwé »,
c.-a-d. le seul Dieu d’lsraél, qui est sujet de ce verbe. En
effet, dans les rares passages ou l'on déroge & cet emploi
exclusif de Yahwé comme sujet pour lui substituer « Xlohim »
ou <« El», c’est ou bien par suite d'une retouche ¢élohistique
(Ps. 51, 12, qui fait partie des Ps. 42-83 & retouche élohistique),
ou bien en vertu de la thése préconcue du Code Sacerdotal qui
voulait que le nom de ¢« Yahwé » n’etit été révélé & Israél qu’a
partir de Moise (cp.Ex.6,2.3P ; et cp.les emplois d’Elohim
comme sujet exclusif de bara dans P: Gen.1,1.21.27; 2,3;
5,1.2; 6,7TM Yahwé ; mais cp. LXX 6 de6¢ = Elohim), ou
enfin parce que El (Mal.2,10) ou Elohim (Deut. 4, 32) sont
pris en un sens générique. D’aprés nos documents le terme
s’avere ainsi comme de tradition spécifiquement yahviste, car,
méme dans le mythe du keroub (Ez. 28, 13.15) Yahwé est 'ac-
teur impliqué par barad et 'auteur de la création du keroub
(ep. les sujets & la I p. sg. se rapportant & Yahwé aux v. 14.
16 suiv.), tout au moins dans la version actuelle et biblique du

mythe, la seule qui nous concerne ici.

D’autre part dans quels domaines et en quels temps s’exerce
I'activité exprimée par bara ?

Dans une série de textes, ¢’est la Nature comprise au sens
le plus large : Am. 4,13 le vent ; Deut. 4, 32 création originelle
de 'homme ; Ez. 28, 13. 15 création du keroub au jardin divin ;
Es. 40, 26 astres. 28 extrémités de la terre ; 41,20 transforma-
tion du désert; 42,5 cieux; 45,7 ténébres et malheurs. 12
homme. 18 a cieux. 18 b terre ; Gen. 1, 1 cosmos. 21 tanninim. 27
homme, male et femelle ; 6, 7 homme ; Es. 65, 17 nouv. cieux et
nouv. terre ; Ps. 51, 12 cceur pur ; 89, 13 Nord et Sud. 48 les
humains ; 104, 30 monstres marins ; 148, 5 cieux.

Dans une autre série de textes, moins nombreux d’ailleurs,
c’est dans le domaine de I'Histoire que se manifeste 1'activité
impliquée par bara : Jér. 31, 22 la femme aimera son mari ; Es.
43,1 Jacob. 7 retour d’exil. 15 Israél ; 45, 8 manifestations du
salut ; 48,7 salut; 54, 16 'armurier et le guerrier ; 57,19 le



dans I’'Ancien Testament 411

fruit des lévres c.-a-d. priéres et actions de grace ; 65, 18 la Jéru-
salem restaurée ; Mal. 2, 10 Israél ; Ex. 34, 10 les nifla’ot a
I’époque mosaique ; Ps. 102,19 un peuple recréé.

De plus, d’aprés maint texte de ces deux séries de pas-
sages, c'est plus particuliérement aux origines de I’'Univers et
de I'Histoire que s’exerca l'activité en question : Deut. 4, 32 ;
Ez.28,13. 15; Es. 40,26.28 ; 42,5 ; 45,12.18 ; Gen. 1,1.21. 27 ;
2,3.4a;5,1.2bs; 6,7 ; Ps.89,13.

Cependant ’emploi de bara n’est pas restreint a la genése
du monde, puisque nous venons de voir que parfois il s’étend
également au domaine de I’histoire humaine. Au reste, méme
dans le domaine de la Nature, bara est susceptible de s’en-
tendre d’une intervention permanente, voire méme actuelle de
Dieu: cp. Am. 4, 13 le vent; Ps. 89, 48 toutes les générations
humaines ; Ps. 104, 30 la faune marine actuelle.

Mais, surtout, qu’est-ce qui, indépendamment de son attri-
bution exclusive a Dieu, caractérise l'activité énoncée par
bara ? Cinq passages sont des témoins particuliérement signi-
ficatifs & cet égard, ceux ou bara est rapproché de la racine
hada¥: Jér. 31,22 d’abord, ot Dieu va opérer quelque chose
de tout nouveau, & savoir que la femme (Israél) aimera de
nouveau son mari (Yahwé) ; puis Es.48,7 ol Dieu créera
des choses que le v. 6 qualifie de « nouvelles », c.-a-d. les mani-
festations du salut ; Es. 65,17 ou il est question de la création
imminente de ¢« nouveaux cieux » et d’une « nouvelle terre » ;
Ps. 51,12 ou le Psalmiste prie Dieu de créer en lui ce que sa
puissance et sa grace seules peuvent opérer, c.-a-d. « un cceur
pur », priere aussitot mise en paralléle avec la demande de « ré-
nover en lui un esprit bien disposé » ; et enfin Ps. 104, 30 ou
il suffit que Dieu envoie son esprit pour que les créatures
soient créées, tandis que, dans le membre paralléle, le poéte
déclare que Dieu « renouvelle la surface du terroir ».

Or il appert nettement de ces cinq textes que barad implique
la production par Dieu d'un résultat original (cp. aussi nifla’ot
Ex. 34,10) par lequel Dieu innove résolument et agit souve-
rainement, d’'un résultat qui transcende toutes les capacités
humaines. Aussi, comme en outre jamais bara n’est employé
avec un accusatif de matiére, en a-t-on parfois déduit que bara
impliquait le concept de « creatio ex nihilo ».



412 P. Humbert, Emploi et poriée du verbe bdrd (créer)

Conclusion & vrai dire précipitée, car, d’abord, jamais
AT n’explicite bard en formulant la thése de la création
d’un monde tiré du néant, ce qui serait pourtant indispensable
s’agissant d'un concept aussi caractéristique et précis qu’on
ne rencontre que dans la littérature apocryphe tardive (2 Mace.
7,28). Ensuite le fait que bara soit mis en paralléle, et cela
chez plusieurs auteurs, avec des verbes comme yasar (Am. 4,
13; Es.43,1.7; 45,7.18 b ; cp. Ps. 104, 26. 30 ; c.-a-d. modeler,
s’entendant du potier), et hosi’ (Es. 40,26 ; c.-a-d. faire sor-
tir), n’est pas favorable & I’hypothése d'une création de rien, et
le méme verdict négatif semble résulter de la mention comme
objets directs de bara, de '’homme, du keroub, de Jacob, d'Is-
raél, du retour d’exil, de 'armurier et du guerrier, de la ville
de Jérusalem. Enfin, méme le récit pourtant systématique de
P admet une matiére chaotique antérieure & l'intervention que
représente le bara de Dieu (cp. Gen. 1,2 avec 1,1).

Résumons-nous sur ce point : jamais ’AT n’énonce & pro-
pos de bara la these de la création ex nihilo. Il suffisait aux
écrivains qui, dans AT, employérent bara de marquer par la
que le résultat de I'activité divine est original, qu’il manifeste
aux hommes la puissance de Dieu seul et la souveraine liberté
du Créateur qui instaure I'ordre ; mais ils n’ont rien concédé
a une curiosité trop humaine qui ambitionnerait de déchiffrer
I'envers du canevas créateur et de sonder les mystéres de
Dieu.

Mais d’autres verbes encore sont, parfois, mis en parallele
avec bara. Et d’abord le verbe ‘4sd (faire) est rapproché de
bara dans Am.4,13; Es. 41,20 ; 43,7 ; 45, Tbis, 18 ; 48,7 (cp.
v.3) ; Gen. 1,27 (cp. v.26) ; 2,3; 5,1;6,7; Ex.34,10: il en
résulte que bara était congu comme un acte créateur, comme
une opération et pas comme une création idéale seulement. Le
passage Gen. 2,3 est particuliérement probant & cet égard ;
il souligne que toute l'ccuvre créatrice est due a une <« acti-
vité » de Dieu, & l'exclusion de tout démiurge. La ol yésar
d’autre part est rapproché de bard (Am.4,13; KEs.43,1.7;
45,7.18 b ; Ps. 104, 30 cp. v. 26), bara était congu de facon pas-
sablement anthropomorphique, & I'image de l'activité du po-
tier. Mais, & ce propos, on remarquera qu’en revanche dans
P jamais bara n’est mis en paralléle avec ce verbe yéasar ; bien



dans I’Ancien Testament 413

plus, dans P il n'y a méme qu'un unique paralléle & bara, le
plus terne de tous, a savoir ‘4sé <« faire » : il y a 14 une volonté
bien arrétée des théologiens sacerdotaux de proscrire autant
que possible les anthropomorphismes afin de distancer Dieu
de I’homme.

Enfin quelques paralléles beaucoup plus rares sont: hosi’
dans Es. 40,26 (et encore hammdsi’ indique-t-il plutdt dans ce
passage un acte successif & barad) ; natd dans Es. 42,5  (mais
ici aussi il s’agit d'un acte qui succéde & bara) et yasad dans
Ps. 89,18 (cp. v.12 ; mais le lien est trés lache entre yesadtdm
du v.12 et berdtam du v.13). Quant aux paralléles comme
siwwa dans Ps. 148,5 et amar dans Gen. 1, 1. 3, ils présentent
tous deux I'ccuvre créateur comme procédant d'un ordre formel
de Dieu et comme correspondant exactement & sa volonté : par
bara se traduit donc une volonté souveraine de Dieu.

Maintenant, quels sont plus précisément les objets du
verbe béra, c.-a-d. ces résultats originaux (cp. Jér.31,22;
Es. 48, 7) produits par l'intervention spécifique de Dieu ? Ce
sont d’abord «les cieux et la terre», couple synthétique dé-
signant 'univers organisé c.-a-d. le cosmos (Gen.1,1; 2,4 a) ;
puis les astres (Es. 40, 26) ; les extrémités de la terre (Es. 40,
28) ; les cieux (Es.42,5; 45,18 ; 65,17 ; cp. Ps.148,5) ; la
terre habitable (Es.45,18) ; le Nord et le Midi (Ps.89,13) ;
le vent (Am. 4, 13) ; I'obscurité et le malheur (Es. 45, 7) ;
I'homme (Deut. 4,32 ; Es. 45,12 ; Gen.1,27; 5,1.2; 6,7 ; Ps.
89, 48) ; la distinction des sexes dans 'humanité (Gen. 1,27 ;
5,2) ; le keroub mythique (Kz.28,13.15) ; les monstres ma-
rins (Gen.1,21; Ps.104,30) ; en bref tout I'ccuvre créateur
aux origines (Gen.2,3) ; mais aussi 'amour d’lsra&l pour
Yahwé & 1'époque du salut (Jér. 31, 22), la transformation du
désert lors de la nouvelle création (Es.41,20), les prodiges
a I’époque mosaique (Ex. 34, 10), Jacob (Es. 43, 1), Israél (Es.
43,15 ; Mal. 2,10), le retour d’exil (Es.43,7) et les diverses
manifestations du salut (Es.45,8; cp.Es.48,7), la nouvelle
Jérusalem (Es. 65, 18), un peuple rénové (Ps. 102, 19), I'armu-
rier et le guerrier (Es. 54, 16), les actions de grace (Es. 57, 19),
un cceur pur enfin (Ps. 51, 12).

Or cette énumération montre que I'’emploi de bara s’est par-
fois étendu du domaine classique de la cosmogonie & celui de



414 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bdrd (créer)

la sotériologie ; cela est visible avant tout chez le Second
FEsaie. Au contraire dans P bara n’est pas appliqué une seule
fois a I'Histoire, son usage y est toujours restreint aux ori-
gines. Dans les Psaumes d’autre part la majorité des emplois
de bara sont cosmologiques (Ps.89,13.48 ; 104,30 ; 148,5) ;
seul le Ps. 102,19 fait allusion & la rénovation du peuple is-
raélite, donc a la sotériologie. Eit quant aux deux plus ancien-
nes attestations de bara, elles se rapportent & la création du
vent (Am.4,13) et & celle de 'homme (Deut. 4, 32) c.-4.-d. &
I’économie du cosmos.

L’emploi de bara dans une perspective sotériologique se
constate donc relativement tard, chez Jérémie (Jér.31,22)
d’abord, puis dans le Second (Es. 41,20 ; 43,1.7.15 ; 45,8 ; 48,
7) et le Troisieme Esaie (Es.57,19; 65,17.18), dans la re-
marque rédactionnelle d’Ex. 34,10, dans Mal. 2,10 et au Ps.
102, 19. Par contre bara est employé dés le VIIIe s. dans le
cadre cosmogonique, dans Am. 4,13 (si ce v. est authentique) ;
puis dans Deut. 4, 32 et Ez. 28, 13. 15 ; dans quelques textes du
Second Esaie (IEs. 40, 26. 28 ; 42,5 ; 45, 7. 12. 18) ; dans tous les
passages de P ot on le rencontre (Gen. 1,1.21.27;2,3.4; 5, 1.
2;6,7), et dans les Ps. 89, 13. 48 ; 104, 30 ; 148, 5.

Un groupe intermédiaire est constitué par les trois passages
suivants : Es. 65,17 (création de nouveaux cieux et de nou-
velle terre), passage commun aux deux perspectives, cosmo-
logique et sotériologique ; Is. 54, 16 (création par Dieu de I'ar-
murier et du guerrier) qui tend & manifester I'universelle puis-
sance de Dieu mais s’intégre plutot dans le cadre de I'histoire
du salut ; Ps. 51,12 enfin (création d'un cceur pur) ou se ré-
véle une extension de bara au domaine psychologique, mais
ol se marque aussi la portée sotériologique de bara. On sait
d’ailleurs que le Ps.b51 refléte 4 maints égards les idées et
méme la langue des prophétes dont il se montre également dé-
pendant quant & son emploi spiritualisé et individualisé de
bara.

Cette analyse révele que le sens cosmogonique est directe-
ment attesté par la doxologie hymnique c.-a-d. cultuelle d’Am.
4,13, par la parénése deutéronomique (Deut.4,32), dans le
mythe du keroub (Ez. 28,13.15: qina), dans 4 textes du Psau-
tier (Ps. 89, 13.48 ; 104, 30 ; 148, 5), autrement dit dans la litur-



dans 'Ancien Testament 41H

gie, dans toutes les attestations sacerdotales de P, et méme dans
quelques textes du Second Esaie notés ci-dessus. Or ce sont 1a
autant de textes de provenance plus ou moins directement cul-
tuelle, hormis ceux du Second Isaie. On peut donc soutenir
que le sens cosmologique et cosmogonique de bara constitue
un bloe, traditionnel dans la littérature cultuelle, et qui trans-
parait aussi dans le groupe intermédiaire.

Le sens de bara est en revanche beaucoup plus extensif en
dehors de la littérature cultuelle c.-a-d. dans la littérature
prophétique (Jér. 31,22 ; 6 passages dans le Second Esaie ; 3
dans le Troisiéme Esaie ; 1 dans Mal. 2, 10 ; dans le passage
rédactionnel d’Ex. 34,10 ; et dans un unique passage litur-
gique : Ps. 102,19) : ici les auteurs se sont sentis libres d’élar-
gir le sens de bara et d’en faire une application inédite & 1’his-
toire du salut.

4. Apercu historique.

Rappelons d’abord la constatation trés importante signalée
précédemment : le verbe bara n’est attesté, avant 1'exil, ni dans
la littérature narrative et historique, ni dans la littérature sa-
pientiale, ni dans des textes proprement législatifs ; bien plus,
avant l'exil bara est pratiquement absent de la littérature pro-
phétique aussi (Am. 4,13 est un texte liturgique), et ce n’est
qu’'au seuil de I'exil qu'un prophéte aussi individualiste que
Jérémie se risquera a employer le verbe bara et encore une
unique fois seulement (Jér. 31, 22).

En revanche soudaine prédilection pour bara dans la litté-
rature prophétique exilique et plus spécialement chez le Second
Esaie, puis dans la littérature pseudo-isaique subséquente. Sur
quoi le terme disparait de la littérature prophétique, & une ex-
ception prés (Mal. 2, 10). Jamais non plus bara n’est usité dans
la littérature sapientiale postexilique (la lecon du TM dans
Eccl. 12,1 est probablement incorrecte, et le subst. de la ra-
cine bara dans Sir. 16, 16 appartient & une recension secondaire
du texte hébreu) ot son absence dans Job est particuliérement
frappante. Eclipse également dans la littérature historique
d’aprés l'exil, hormis cependant 11 passages dans P, mais tous
concentrés dans sa péricope sur les origines du monde et de
I’humanité ; plus une glose tardive (Ex. 34, 10).



416 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bdrd (créer)

D’autre part emplois multiples dans le Psautier, aussi bien,
semble-t-il, avant qu’aprés l'exil : textes dont il convient de
rapprocher en tout cas le passage hymnique d’Am. 4,13, et
probablement aussi KEz. 28, 13. 15 que le v. 12 qualifie expressé-
ment de « lamentation » rituelle.

D’autre part nous avons pu déduire de notre rétrospection
que I'emploi du verbe bara « créer » remontait & une époque
antérieure au VIIe et probablement au VIIIe s. avant J-C.

Mais on peut faire un pas de plus : comme les trois attesta-
tions préexiliques de bara sont autant de témoins indépendants
les uns des autres mais rapportant tous bara & l'intervention
de Yahwé et de Yahwé seul dans l'univers physique, on est
conduit a postuler, non seulement I'existence du mot bara, mais
aussi celle d'une tradition préexilique sur la cosmogonie, avec
emploi typique de bara, antérieurement aux VIIe et VIIIe s.
déja.

Une telle tradition ne coincidait d’ailleurs pas avec la nar-
ration yahviste qui, jamais et pas méme dans ses allusions a
la création, ne révele un seul emploi du verbe bara « créer ».
En revanche il appert d’Am. 4, 18 et de Deut. 4, 32 qu'une sem-
blable tradition avait droit de cité dans la liturgie préexilique
(Am. 4,13) et dans la prédication issue elle-méme du culte
(Deut. 4, 32). Bien plus, des hymnes comme Ps. 89, 13 ; 104, 30
et peut-étre 148, 5 confirment cette association de la vieille tra-
dition cosmogonique en bari avec le culte israélite.

Anticipons enfin : nous avons, aprés l'exil il est vrai, le
récit classique et sacerdotal de la création (Gen.1,1-2,4 a) qui
emploie, lui aussi, & réitérées fois et comme allant de soi, le
verbe bara pour qualifier les actes de Dieu aux origines du
cosmos : ce récit semble donc s’ingpirer en cela d’une tradition
déja antérieure. Or, nous avons cherché & montrer jadis (Rev.
d’Hist. et de Phil. relig., Strasbourg, 1935) le caractére litur-
gique et cultuel de la péricope en question, caractére que ne
lui ont pas conféré les compilateurs postexiliques seulement,
mais qui procédait sans doute d'une tradition séculaire, le
mythe cosmogonique, y compris I'emploi de bara, ayant eu
déja, en Israél comme ailleurs, sa place nécessaire dans le ri-
tuel préexilique (au jour de I’An ?). Les matériaux de I'exposé
systématique de Gen. 1 étaient probablement antérieurs & ’exil



dans I’Ancien Testament 417

et représentaient une forme de tradition telle précisément
qu'Am. 4,13 ; Deut. 4,32 et Jér.31,22 nous incitent & la
postuler.

D’inférence en inférence nous sommes done conduits 4 la
thése que voici : Am. 4, 13 ; Deut. 4, 32 et méme Jér. 31, 22 pa-
raissent issus d’une tradition israélite plus particuliérement
cultuelle et rituelle, car ils n’ont de paralléles que, précisément;
dans les textes de ce genre (Ps.89,13 ; 104,30 ; 148,5 ; et cp.
les matériaux traditionnels de Gen. 1). Mais cette tradition cul-
tuelle en bara était absolument étrangére & la source littéraire
yahviste.

Quant au fait négatif susmentionné, & nous en tenir & nos
documents, ni la littérature narrative préexilique, ni la litté-
rature proprement prophétique préexilique, ni les vieux docu-
ments de la littérature sapientiale ne font le moindre usage
du vocable bira, silence que le hasard seul ne saurait expliquer.
Il y a donc 1a autant de milieux auxquels ce terme technique
semble avoir été étranger. Seules la tradition cultuelle (Am.
4,13 ; Ps.89,13; 104,30 ; 148,5), la prédication (Deut. 4, 32)
et la tradition liturgique (du nouvel-an ?) d’out procédera,
aprés l'exil, la rédaction définitive et sacerdotale de Gen. 1 se
servaient du verbe bara avant D'exil. Ces indices négatifs
concordent avec les indices positifs : tous suggérent une origine
culiuelle de 'emploi du verbe bara avant l'exil.

Mais Jér. 31, 22 n’infirme-t-il pas la conclusion ci-dessus ?
En aucune facon. D’abord Jérémie ne s’y inspirait pas d’une
terminologie prophétique : aussi bien ne rencontrons-nous ja-
mais auparavant ce vocable dans la littérature spécifiquement
prophétique, puisque Am. 4,13 est une doxologie de caractére
liturgique. Secondement, dans Jér. 31, 22 Dieu est sujet de I'ac-
tion impliquée par bara et cette action est essentiellement in-
novatrice (cp. hiadaga) : Jér. 31,22 reflete donc I'emploi clas-
sique de bara. Enfin, le fait que bara ne vienne qu’une seule
fois sous la plume du prophéte démontre que Jérémie ne se
conformait pas en cela & une prédilection personnelle : il sui-
vait plutot une tradition extraprophétique et qui, d’aprés ce que
nous avons vu, a di étre essentiellement cultuelle.

Le verbe bara « créer » n’appartenait donc pas au vocabu-

27



418 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bdrd (créer)

laire profane d’Israél, mais au langage sacré et, plus parti-
culiérement, au vocabulaire cultuel.

En outre, ce n’est pas non plus un hasard si le vocable a un
sens fixe et limité (cosmogonique) dans '’hymne d’Am. 4,13,
dans les Ps. 89, 13. 48 ; 104, 30 ; 148, 5, dans la « complainte »
d’Ez. 28, 13. 15, dans la parénése deutéronomique (Deut. 4, 32)
et dans les passages sacerdotaux ou il est employé, c.-a-d. dans
tout autant de témoins de la littérature cultuelle, et s’il prend
en revanche un sens plus riche et plus extensif (sotério-
logique) dans les textes proprement prophétiques (Jér. 31,22 ;
Second et Troisiéme Esaie ; Mal. 2, 10), dans un unique pas-
sage du Psautier (102,19) et dans la glose rédactionnelle
d’Ex. 34, 10, c.-a-d. chez des auteurs plus tardifs ou d’inspi-
ration beaucoup plus individualiste et libre. Nous avons d’ail-
leurs déja noté que, méme dans ces emplois sotériologiques
de bara, le sens cosmogonique restait sous-jacent et justifiait
seul I'application de bara au salut d’Israél. C’est donc bien le
sens cosmogonique, préservé avant tout dans les textes cul-
tuels, qui est et demeure originel et fondamental et c’est en
ce sens que le verbe bard a du appartenir a la terminologie
d’'un antique mythe yahviste de création c.-d-d. au rituel du
culte de Yahwé ot ce mythe était solennellement récité.

Or les linguistes ont exposé que tout langage religieux et
cultuel comporte des différenciations fonctionnelles de voca-
bulaire allant méme parfois jusqu’aux tabous verbaux : cela
concourt sans doute & expliquer I'extréme rareté d’'un vocable
primitivement aussi mystérieux et magique que bara dans la
littérature israélite d’avant I'exil c.-4-d. & I'époque ou I'antique
rituel du culte de Yahwé était encore assez vivant et normatif
pour imposer ses interdictions, avec la force d'un ordre sacré,
en dehors du domaine réservé du mythe et du culte de Yahwé
le Créateur.

C’est peut-étre 14 une des raisons qui motivent notamment
I’absence, fort énigmatique & premiére vue, de bard dans le
récit yahviste de Gen. 2 : le terme bara n’a pas passé dans les
extraits cosmogoniques du Yahviste. Mais surtout, dans le
mythe originel de I'idama I’homme (&4d&m) procédait du ter-
roir (3ddméa) de facon en quelque sorte naturelle (le jeu de
mot adam < addma représentant en réalité une affinité essen-



dans I'Ancien Testament 419

tielle) et le Créateur y jouait le role d'un potier modelant la
glaise (cp. wayyisér Gen.2, 7. 19) : I'emploi d'un concept tel
que bara doit donc avoir été exclu par définition d'un mythe
encore si anthropomorphique et si naturiste.

Quant & I'absence du vocable bara dans les littératures his-
torique sapientiale en général, elle aussi se justifierait trés
bien par l'interdiction de vocabulaire, le terme n’étant pas
autorisé en dehors du domaine cultuel. Seule une semblable
distinction du langage sacré et cultuel d'une part et du lan-
gage profane de 'autre permettrait de comprendre que le livre
de Job qui, pourtant, accorde une si large place & l'interven-
tion de Dieu dans la Nature, ne recourre jamais au verbe
bara qui lui conviendrait cependant & merveille pour décrire
la puissance de Yahwé. K, si le récit de la création de la
Sagesse dans Prov. 8,22 suiv. fait également et complétement
abstraction du verbe bara dans sa description par ailleurs
verbalement si riche, sans doute n’est-il pas invraisemblable
de conjecturer que l'auteur s’appuyait sur une source dis-
tincte du texte cosmogonique traditionnel et rituel en vigueur
dans la liturgie de Yahwé, et qui préférait '’emploi de gana
(ep. v.22) & celui de bara.

Témoignages négatif et positif permettent donc de circons-
crire le domaine de l'emploi originel de bara: c’était un
terme du langage cultuel et sacré, banni du vocabulaire pro-
fane c.-a-d. des littératures narrative, historique et juridique,
de la littérature sapientiale, et, sauf trés rares exceptions
(Jér. ; Second et Troisiéeme Esaie ; Malachie), méme de la
littérature prophétique.

Mais notre analyse implique aussi un élément plus positif :
nous avons constaté que c’est dans la lyrique cultuelle et dans
la péricope sacerdotale sur les origines que le vocable bara
avait son sens le plus précis et le plus stable aussi, et que ce
sens y était cosmogonique. Il en résulte que bara devait faire
partie, non pas du vocabulaire sacré en général, mais du voca-
bulaire spécial d’'un mythe cosmogonique yahviste en vigueur
dans la liturgie préexilique d’Israél. Nous disons bien d’« un »
mythe cosmogonique et yahviste, car la liturgie d’Israél en
renfermait probablement d’autres aussi, mais celui en bara y
occupait vraisemblablement une place justifiant I'importance

27



420 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bédrd (créer)

que le Code sacerdotal lui accorda aprés l'exil et les multiples
échos qu’il trouva dans ’hymnologie d’Israél.

Il est trés curieux d’assister ensuite au brusque et insolite
accroissement du taux de fréquence a la veille de 'exil et pen-
dant l’exil : or I'unique emploi par Jérémie (31,22) et la pré-
dilection du Second Esaie et de ses épigones pour le terme
bara sont le fait d’auteurs qui, tous, se détachaient du vieux
groupe ethnique et cultuel pour adhérer & ce qu'on a juste-
ment qualifié de communauté religieuse. Autrement dit, 'em-
ploi extracultuel de bara est dit & des individualités religieuses
émancipées de l'ordre séculaire et sacré, qui ne respectaient
plus les barriéres des interdictions de vocabulaire et qui se
permettaient méme d’attribuer & un terme traditionnel comme
bara un sens nouveau, sotériologique, sens qui, & son tour,
aura assez d’avenir pour étre repris p.ex. par un Psaume
(102,19), par un rédacteur postérieur (Ex.34,10) et méme
par un prophéte du Ve s. intimement engagé dans la lutte pour
la restauration d’Israél (Mal. 2, 10).

Toutefois il n’échappera pas & un observateur attentif com-
bien cet emploi extracultuel et sotériologique de bara resta
passager. Il y eut donc 14 une dérogation seulement excep-
tionnelle & I'usage : elle était due d’abord au tempérament rhé-
torique du Second Esaie et & son influence sur ses disciples.
La dérogation procédait ensuite de 'intense préoccupation du
prophéte pour ce salut d’lsaél qui ne sera pas moins & ses
yveux qu'une nouvelle création et & la peinture duquel il fait
servir ce terme (barad) qui, par excellence, pouvait exprimer
I'idée de palingénésie et assurer la garantie vraiment divine de
cette merveilleuse restauration du peuple exilé.

Quant au Code sacerdotal, il a eu bien garde de ne pas
laisser perdre ce terme d'un vocabulaire antique et sacré et
qui lui convenait si parfaitement pour distancer le plus pos-
sible Dieu de I'homme. 11 reprenait ce vieux terme du vocabu-
laire religieux, mais dans une intention polémique désormais
et pour proscrire les anthropomorphismes attentatoires a
I'unique majesté de Dieu. Ce faisant, le Code sacerdotal con-
férait probablement au vocable une signification plus expli-
cite encore qu'auparavant, car l'insistance avec laquelle il
emploie bara dans sa savante péricope sur les origines et son



dans I’Ancien Testament 421

silence ultérieur absolu sur ce vocable ont quelque chose de
voulu et reflétent une pensée plus consciemment théologique
et plus intentionnellement systématique que ce n’était le cas
dans les élans de la lyrique et dans la tradition cultuelle.

En restreignant I'emploi de bara aux chapitres des ori-
gines, P a d’ailleurs manifesté, non seulement qu’il attachait
& ce terme une portée exclusivement cosmogonique, mais aussi
que, par son moyen, il posait & la base de son ceuvre et sur-
tout & l'origine du monde la thése, on pourrait méme dire le
dogme, de la transcendance de Dieu.

Le Code sacerdotal préluda ainsi au succés théologique
futur du verbe bara, car c’est a son exemple que le rédacteur
final du Pentateuque fondera tout I'édifice de la Thora sur le
récit inaugural de la Genése et sur son théme doctrinal du
Dieu unique et Créateur. Et, a leur tour, les compilateurs
juifs et chrétiens du Canon de I'AT, puis de la Bible elle-
méme donneront & la thése une portée plus fondamentale
encore en étayant toute la pensée biblique sur le granit de la
liberté et de la souveraine puissance de Dieu définies par le
verbe bard dans Gen. 1 et suiv.

On assiste ainsi & 'ascension de ce terme dynamique au
ciel de la théologie biblique. Tandis qu’a l'origine le vocable
bara n’occupait qu'une place trés restreinte dans la vie et la
pensée d’Israél (dans un mythe cultuel de création), il a été
pris finalement pour pierre d’angle du Canon biblique. Por-
teur d’un sens d’abord cosmogonique et lointain, il s’est en-
richi plus tard d’'un contenu sotériologique, eschatologique,
et prochain : la création de I’économie du salut. Il a méme
étendu son empire du macrocosme au microcosme ou il évoque
Pefficace de la grace divine convertissant et sanctifiant le
ceeur du pécheur.

L’étude historique de '’emploi du verbe bard ne nous met
donc pas en présence d'une vérité monolithe, absolue, révélée
d’emblée en une formule immuable. Elle nous confronte avec
un mouvement historique et théologique, avec une vie reli-
gieuse, et le théologouménon représenté par bara révéle, a cet
égard, une prise de conscience toujours plus profonde de la
volonté essentiellement libre, souveraine et salvatrice de Dieu.

Homme penché sur ta Bible pour y déchiffrer ton salut,



422 F. Buri, Zur Diskussion des Problems

comprends donc le sens du vieux mot hébreu: il n’est dés-
ordre quelconque — hier, aujourd’hui, demain, dans 1’espace
que sillonnent les mondes comme en ton cceur pécheur et an-
goissé — dont ne puisse triompher 'ordre de ton Dieu. Cela
ne suffit-il pas & ta foi ?

Neuchdtel. Poul Humbert.
Kontroverse.
Zur Diskussion des Problems derausgebliebenen Parusie.
Replik.

Schon in meinem Straflburger Vortrag iiber «Das Problem
der ausgebliebenen Parusies (Schweizerische Theologische
Umschau 1946 Nr. 5/6), in welchem ich die neuesten Beitrige
zu dieser Frage einer kritischen Priifung unterzog, habe ich
keinen Hehl daraus gemacht, dafl ich Oscar Cullmanns ver-
schiedene hierhergehérende Verdffentlichungen zum Wert-
vollsten rechne, was in letzter Zeit iiber das eschatologische
Problem geschrieben worden ist. Auch nachdem er jiingst in
einem Aufsatz, betitelt «Das wahre durch die ausgebliebene
Parusie gestellte neutestamentliche Problems (Theologische
Zeitschrift 1947 Heft 3) sehr ablehnend jenem Vortrag gegen-
iiber Stellung genommen hat, habe ich keinen Anlaf}, dieses
Urteil zu dndern. Im Gegenteil: ich konstatiere auch hier er-
neut, was ich an seiner Position um so mehr zu schitzen weil},
als ich es bei vielen andern Theologen vermisse. Erstens nim-
lich hat Cullmann den Mut, anzuerkennen, was bis jetzt als be-
sondere Ketzerei der «konsequenten KEschatologiey sozusagen
allein vorbehalten war, dall sich Jesus und die Urgemeinde
in bezug auf die Nédhe des erwarteten Endes dieser Zeit ge-
tduscht haben, daBl es also eine innerhalb des Neuen Testa-
ments feststellbare Parusieverzégerung sowie dadurch be-
wirkte ¢«Enttduschung und Ungedulds gebe. Zweitens will er
— anders als es heute weithin in sog. theologischer Exegese
praktiziert wird — unterschieden wissen zwischen historischer
Exegese und dogmatischer Stellungnahme, bzw. dem Glauben
des Exegeten. So erhebt er gerade fiir seine <urchristliche
Zeit- und Geschichtsauffassungy den Anspruch auf «rein
historische Erkldrung». Und drittens ist er sich — wenn er



	Emploi et portée du verbe bârâ (créer) dans l'Ancien Testament

