
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 6

Artikel: Emploi et portée du verbe bârâ (créer) dans l'Ancien Testament

Autor: Humbert, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
3. Jahrgang Heft 6 November/Dezember 1947

Emploi et portée du verbe bârâ (créer)
dans l'Ancien Testament.

Notre thème a été déjà et magistralement traité par M. Franz
Böhl (cp. Alttestamentl. Studien Eudolf Kittel dargebracht,
1913, p. 42 suiv.) dans une étude qui a largement contribué à

éclaircir le problème qui nous occupera.* Nous nous donnerons

garde d'oublier d'autre part les développements consacrés
à ce sujet par M. Ludwig Köhler (Theol. des ATs, p. 68 suiv.),
par M. W. Eichrodt (Theol. des ATs, vol. 2, p. 45 suiv.) et par
M. W. Fœrster (ThWBzNT, s. v. ktiSuj).

Il pourrait dès lors paraître superflu, voire prétentieux, de
revenir sur ce sujet : toutefois la position des problèmes de

critique biblique s'étant parfois modifiée et souvent nuancée
au cours des dernières décades, nous croyons qu'il est opportun
de reprendre le thème en question, sans diminuer pour autant
les mérites de nos devanciers, mais en nous inspirant de
l'adage : dies diem docet.

1. Statistique et classification.
Si l'on fait abstraction des racines br' II : être gras, et br' III :

tailler, couper ar. bry), la Concordance fait constater dans l'AT 48

emplois de la racine br' I : créer, à savoir : Gen. 1,1. 21. 27ter ; 2, 3. 4 a ;

5,1. 2bis ; 6, 7 (style de P) ; Ex. 34,10 (Rp) ; Nbres 16, 30 J) ; Deut. 4,

32 ; Es. 4, 5 ; 40, 26. 28 ; 41, 20 ; 42, 5 ; 43,1. 7. 15 ; 45, 7bis. 8.12. 18bis ; 48, 7 ;

54,16bis ; 57,19 ; 65,17.18bis ; Jér. 31, 22 ; Ez. 21, 35 ; 28,13.15 ; Am. 4,13 ;

Mal. 2,10 ; Ps. 51,12 ; 89, 13. 48 ; 102,19 ; 104, 30 ; 148, 5 ; Eccl. 12,1.
Toutefois, 4 passages sont à éliminer de cette liste : Nbres 16, 30 ; Es.

4, 5 ; Ez. 21, 35 ; Eccl. 12,1. Le passage Nbres 16, 30 est vraisemblablement
de J et le verbe bârâ n'y a pas, croyons-nous, le sens de < créer » : d'abord
parce que le verbe bârâ « créer » ne se rencontrant jamais ailleurs dans J,
pas même dans Gen. 2, sa présence dans Nbres 16,30 aparaitrait à tout
le moins insolite. Mais surtout pour une raison de contexte : à la supposition

énoncée au v. 30 répond sa réalisation aux v. 31.32. Or, dans ces
v. 31.32 la réalisation est décrite en trois temps : « 1) le sol qui était
sous eux se fendit, 2) la terre ouvrit sa bouche, 3) et les engloutit, eux

* La lenteur des relations internationales d'après guerre ne nous a

permis de prendre connaissance du travail de J. van der Ploeg (Muséon,
t. LIX, p. 143 suiv.) qu'après dépôt de notre MS à la rédaction de la ThZ.

26



402 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bârâ (créer)

et leurs maisons » ; à quoi correspondent aussi trois temps dans la supposition

du v. 30 : « 1) Si Yahvé beri'â yibrâ, 2) et si le sol ouvre sa bouche,
3) et les engloutit eux et tout ce qui est à eux ». La symétrie est
parfaite et oblige à prendre bârâ comme parallèle de bâqa' et à y voir par
conséquent la racine br' III : tailler, entailler (cp. en outre la leçon beriyâ
du Pent. Samar. au lieu de berî'â du TM).

Dans Es. 4, 5 ensuite, il n'y a pas place pour une « création » : c'est une
théophanie, la nuée représente la présence de Dieu, présence que rend la
leçon alexandrine ûbâ qu'il faut dès lors préférer à celle du TM (ûbârâ).
Au surplus nous proposons de corriger ce passage comme suit: ûbâ Yhwh
wehâyâ 'al mekôn..., hypothèse qui expliquerait aisément la teneur
actuelle du TM d'une part et la leçon des LXX de l'autre. En effet, dans
le texte hébreu wehâyâ serait tombé par haplographie après le tétra-
gramme et, 'ânân... we'âsân étant alors en l'air, un scribe aurait amendé
ûbâ en ûbârâ pour faire de 'ânân we'âsân un objet direct. Dans le texte
grec au contraire ce serait le tétragramme qui serait tombé par
haplographie devant wehâyâ (xcd ëorai). Quant à nàvTa devant tA TrepiKÙiAui,
c'est vraisemblablement une corruption du 'al du TM par rapprochement
avec le itâç tôttoç (kol mekôn) précédent. De toutes façons l'idée de la
présence de Yahwé lui-même en Sion paraît bien représenter le point
culminant et nécessaire de cette description du salut final de Jérusalem :

or, un passage comme Ex. 13,21 (J) montre que la nuée (de jour) et le
feu (de nuit) étaient l'accompagnement nécessaire de la présence de Dieu
qui n'avait donc nullement besoin de la créer hic et nunc. Pour toutes ces

raisons, il faut retrancher la leçon ûbârâ d'Es. 4, 5 de la liste des attestations

réelles du verbe bârâ : créer.
Dans Ez. 21, 35 Ammon doit remettre l'épée au fourreau, car il sera

jugé par Yahwé dans son pays natal même. Or les mots bimeqôm â§ér

nibrêt sont parallèles à beéréç mekurôtayik et, comme la racine kûr
signifie « creuser » (cp. en arabe, Lisân, t. YI, p. 474 : kurtu Tarda kaurân
hafartuhâ), on a ici l'image d'une carrière excavée et d'où Ammon a été
taillé. Par conséquent nibrêt doit probablement être dérivé ici de bârâ :

tailler.
Quant à Eccl. 12,1 enfin, la leçon du TM semble à nombre d'exégètes

fort sujette à caution : la description de la décrépitude sénile (v. 2 suiv
n'est pas là pour inciter l'homme à se souvenir de son Créateur pendant
qu'il en est temps encore, car il ne serait jamais trop tard pour regarder
à Dieu ; cette perspective nihiliste doit plutôt provoquer l'homme à

l'eudémonisme, comme dans maint autre passage de l'Ecclésiaste (cp. p. ex.
2,24-26; 3,12.22; 5,17; 8,14.15; 11,8, etc.). C'est, comme on l'a bien
dit (Galling, Komm, ad loc.), un «memento mori » tendant, ajoutons-le, à

un « carpe diem », et, par conséquent, il faut probablement lire « souviens-
toi de ta tombe » (lire bôrekâ au lieu de bôre'ékâ, et cp. pour ce sens de

bôr : Es. 38,18 ; Ez. 26, 20, etc.).
Un seul autre passage, Ex. 34,10, pourrait prêter à discussion.

Remarquons d'abord que cette glose n'a guère chance d'être d'inspiration
sacerdotale, comme on l'admet parfois (Beer p. ex.), car sur 44 emplois



dans l'Ancien Testament 403

du subst. niflâ'ôt dans l'AT, aucun ne figure dans P. Quant à la leçon
même du TM niflâ'ôt âsér lô' nibre'û, elle a pour correspondant dans les
EXX ëvboHa a où yéïovev, traduction trop vague pour confirmer
indubitablement la leçon nibre'û, mais qui ne l'exclut pas non plus puisqu'au niphal
de bârâ répond 4 fois dans LXX une forme de fiyveffhai (Gen. 2, 4 ; Ex. 34,
10 ; Ps. 148, 5 ; Es. 48, 7). Toutefois, comme dans un passage (II Rois 23, 24)
Yifvecrôai traduit le niphal de râ'à on pourrait conjecturer que dans Ex. 34,
10 il faut amender nibre'û en nir u et cela d'autant plus que nulle part
ailleurs le verbe bârâ n'est employé à propros du subst. niflâ'ôt. Bref,
aucun argument décisif ne tranchant le débat, nous nous bornons à poser
un point d'interrogation à côté de la leçon nibre'û d'Ex. 34,10.

En conclusion, il reste 44 ou éventuellement 43 attestations solides
de bârâ I « créer » dans tout l'AT, soit 35 au qal et 9 au niphal :

Textes historiques préexiliques : 0.

Textes prophétiques préexiliques: Am. 4,13 ; Jér. 31, 22 (2).
Textes juridiques préexiliques : Deut. 4, 32 (1).
Textes historiques exiliques : 0.

Textes prophétiques exiliques : Ez. 28,13.15 ; Es. 40, 26. 28 ; 41, 20 ; 42, 5 ;

43,1. 7.15 ; 45, 7bis. 8.12.18bis ; 48, 7 ; 54,16bis (18).
Textes historiques postexiliques : Gen. 1,1. 21. 27ter ; 2, 3. 4 a ; 5,1. 2bis ;

6,7 (tous de P) ; Ex. 34,10 (Rp) (12).
Textes prophétiques postexiliques: Es. 57,19 ; 65,17.18bis ; Mal. 2,10 (5).
Textes des Psaumes : Ps. 51,12 ; 89,13. 48 ; 102,19 ; 104, 30 ; 148, 5 (6).
Textes sapientiaux : 0.

2. Analyse des emplois bibliques de bârâ.

a) Textes préexiliques.

Ils sont au nombre de 3 seulement (Am. 4,18 ; Deut. 4, 32 ;

Jér. 31,22). Mais il est possible que quelques passages du
Psautier remontent aussi à l'époque préexilique.

La première allusion préexilique figure dans la doxologie
d'Am. 4, 13 et a trait à la création du vent ; le caractère
littéraire du passage est évident : c'est le style de l'hymne. Que
le passage soit donc authentique (imitation du style de l'hymne
cultuel par Arnos lui- même) ou que ce soit seulement une
adjonction postérieure et inauthentique, ce verset ressortit en
tout cas à la lyrique cultuelle.

La seconde allusion (Deut. 4, 32) se rapporte au jour de

la création de l'homme par Dieu. Pour l'auteur l'affirmation
va de soi car il ne l'explique ni ne la justifie ; elle représente
donc une tradition déjà établie à la fin du VIIe s. et plus proche
sans doute, précisément à cause de l'emploi de bârâ, de celle
des sources de P dans Gen. 1, 26. 27 que du mythe de l'adâmâ

26*



404 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bârâ (créer

dont s'est servi J dans Gen. 2, 4 b suiv. Or ce texte fait partie
de la première introduction du Deutéronome (1, 1—4, 40), il
appartient donc à la parénèse deutéronomique c.-à-d. à la
« prédication » des prêtres deutéronomistes. Le second emploi
de bârâ, comme le premier, rentre donc dans la perspective du
culte d'Israël.

Le troisième emploi de bârâ (Jér. 31,22) est probablement
des débuts du ministère de Jérémie : le prophète y envisage une
nouvelle création où, contrairement à la présente, la femme
(c.-à-d. Israël) « aimera » (nous proposons de lire avec Pesch,
tehôbêb au lieu de TM tesôbêb) son mari (c.-à-d. Yahwé). Il
n'y a point ici d'allusion directe au mythe de la création originelle,

mais l'adjectif hadâsâ présuppose cependant indirectement
une première création. Il est caractéristique que, pour désigner
la production par Dieu de quelque chose de tout nouveau,
Jérémie recourre comme allant de soi au terme bârâ qui avait donc
déjà de son temps le sens traditionnel et classique qu'on lui
connaît par ailleurs.

Bref, dans les trois attestations préexiliques probablement
authentiques, le verbe bârâ a déjà un sens cliché. Il faut donc
postuler l'existence et l'emploi du terme bârâ au sens de

« créer » avant le VIIe et probablement même avant le VIIIe
siècles.

b) Textes exiliques.

Après élimination d'Ez. 21,35, il subsiste 18 attestations
exiliques de bârâ « créer », soit 2 dans Ezéchiel (28,13.15) et
16 dans le Second Esaïe (Es. 40, 26. 28 ; 41, 20 ; 42, 5 ; 43,1. 7.

15 ; 45, 7»is. 8.12. 18»* ; 48, 7 ; 54, 16"^).
Donc subit accroissement du taux de fréquence avec le

Second Esaïe : 16 emplois sur 44 emplois certains dans l'AT,
c.-à-d. un peu plus du tiers dans Es. 40-55 seulement. Il dépasse
à cet égard même P (12 emplois).

Ezéchiel, dans une qînâ (cp. 28, 12), fait allusion (Ez. 28,

13.15) au jour de la création du roi de Tyr, « en Eden, au jardin

divin », et il y dépeint ce prince sous les traits d'un être
paradisiaque qui, à cause de son hybris, a été chassé par Dieu
du paradis : idées et images sont tirées d'un mythe plus ou
moins parallèle à Gen. 2 et 3, mais avec cette importante
différence que, tandis que Gen. 2. 3 (J) n'emploie jamais bârâ,



dans l'Ancien Testament 405

Ez. 28 y recourt par deux fois (v. 13.15). Toute cette description,

nonobstant la virtuosité verbale du prophète, s'inspire
évidemment d'une tradition mythique bien établie et antérieure
à l'exil, et Ez. 28,13.15 constitue donc un nouveau témoin, exi-
lique cette fois, de la tradition cosmogonique en bârâ.

On notera qu'Ez. 28, 12 suiv. porte expressément le titre de

c qînâ » : c'est donc l'imitation prophétique d'une complainte
rituelle et, par conséquent, cet emploi de bârâ rentre lui aussi
dans le cadre cultuel et n'appartient pas à un genre littéraire
prophétique ou narratif.

Mais soudain le verbe bârâ brille comme un météore au
ciel de l'exil, dans les prophéties du Second Esaïe.

On sait que la pensée du Second Esaïe était orientée vers
la délivrance de l'exil. Or c'est précisément à cette perspective
sotériologique que le Second Esaïe va faire largement servir
le terme bârâ. Sans doute l'Anonyme se rattache aussi et
d'abord à la tradition où bârâ était un terme technique pour
la création originelle : création des astres (40, 26), des extrémités

du monde (40, 28), des ténèbres (45, 7bis), des cieux
(42,5), de l'homme (45,12), des cieux et de la terre habitable
et non chaotique (45,18bis). Mais d'autre part, et dans l'état
de nos documents du moins, il innove lorsqu'à deux reprises
il applique, pour la première fois dans l'AT, le verbe bârâ à
la création du peuple israélite (43,1.15), et il surenchérit sur
Jér. 31, 22 lorsqu'il applique plusieurs fois bârâ au salut d'Israël

(41, 20 : transformation du désert ; 43, 7 : retour de la
diaspora ; 45, 8 : toutes les manifestations du salut ; 48, 7 :

hâdâââ et nesurôt). Le Second Esaïe exécute donc des variations

personnelles sur le thème traditionnel ; il a, semble-t-il
élargi l'application du vieux vocable bârâ en le faisant
résolument concourir à la prédication du salut prochain d'Israël.

Bien plus, même les allusions rétrospectives du Second
Esaïe aux détails de la cosmogonie ont, du même coup, un but
sotériologique et ne sont pas pur décor rhétorique ou simple
référence historique. Ainsi, dans Es. 40, 26 la création des

astres par Yahwé est une garantie de sa puissance contre les
grands de la terre ; à 40, 28 l'affirmation novatrice et presque
polémique de la création des extrémités du monde par Yahwé
veut démontrer qu'il n'est point de limites à sa capacité de



406 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bârâ (créer)

délivrer son peuple ; à 42, 5 si Dieu porte entre autres le titre
de bôré sâmayim wenôtêhém, cela doit justifier son autorité
et le qualifier pour élire l'Ebed (ou Cyrus ; à 45, 7bis Böhl
déjà remarquait avec raison (loc. cit., p. 58, n. 2) que lumière
et ténèbres sont un symbole des heurs et malheurs mentionnés

dans la phrase parallèle et se rapportent donc directement

au salut ; à 45,12 le même auteur (ibid., p. 58. 54)
apercevait clairement que l'allusion à la création de l'homme par
Yahwé tend à justifier l'élection, par Yahwé, même d'un païen
comme Cyrus ; à 45, 18 enfin la création des cieux et d'une
terre habitable et non chaotique doit prouver que Dieu ne veut
pas la destruction finale du genre humain et l'on rentre ainsi,
une fois de plus, dans la perspective sotériologique. Et,
pareillement, si le prophète déclare à 54, 16 que Dieu a créé celui
qui forge les armes et celui qui s'en sert, il cherche à faire
comprendre par là que Yahwé est le maître de tous les agents
de destruction et que, par conséquent, il est aussi capable de

préserver Israël.
Il découle de tout cela que le terme bârâ apparaissait au

Second Esaïe comme singulièrement apte à formuler l'acte de
souveraine puissance par lequel Dieu, et Dieu seul, a appelé
à l'être le monde de l'ordre. Le Second Esaïe témoigne ainsi,
lui aussi, en faveur du sens éminent de bârâ, et il lui confère
même une signification plus accusée que dans les quelques
emplois préexiliques du terme : dépassant le sens cultuel
traditionnel (bârâ limité à la création originelle du monde et de

l'homme), il fonde sur lui la certitude de la réalisation du
salut futur d'Israël, comme Jérémie venait d'ailleurs déjà de le
tenter une unique fois dans Jér. 31, 22.

c) Textes prophétiques postexiliques.

Sous cette rubrique rentrent 4 attestations dans le
Troisième Esaïe (Es. 57,19 ; 65,17.18bis) et 1 dans Mal. 2,10.

Sans aborder ici la question d'unité littéraire d'Es. 56-66,
constatons sommairement que le Trito-Esaïe date probablement
du début de la période postexilique, c.-à-d. de la fin du VIe ou
des premières décades du Ve siècle.

Lorsqu'il emploie bârâ, le Troisième Esaïe ne se réfère
jamais directement au mythe cosmogonique, mais il ne l'ignore



dans l'Ancien Testament 407

pas pour autant, car Es. 65,17 (création de nouveaux cieux
et d'une nouvelle terre) l'implique ipso facto et, par conséquent,
l'emploi de bârâ dans le Trito-Esaïe présuppose, lui aussi, une
signification déjà traditionnelle. Cependant son intérêt majeur
va au présent et au futur prochain, au salut, et c'est à ce salut
que se rapportent directement toutes ses mentions du verbe
bârâ. A 57, 19 d'abord bârâ est pris en un sens particulier :

lors de la restauration, Dieu usera de sa souveraine puissance
(bârâ) pour créer « le fruit des lèvres » c.-à-d. pour faire éclater
en cris de joie et de reconnaissance ceux que la détresse avait
rendus muets : cette révolution dans les sentiments a donc pour
garantie cette puissance propre à Dieu seul et que traduit
uniquement le verbe bârâ. Dans Es. 65,17. 18bis d'autre part, le
prophète annonce la création imminente par Yahwé d'un nouveau
cosmos et d'une « nouvelle Jérusalem » : or ici aussi, seul le
vocable traditionnel bârâ convient à l'auteur pour exprimer et

justifier la capacité exceptionnelle de Dieu. Le Troisième
Esaïe se rapproche donc du Second par son utilisation soté-

riologique de bârâ.
Un seul autre emploi de bârâ nous est connu dans la

littérature prophétique postexilique, à savoir Mal. 2, 10 dans la
première moitié du Ve s. Dans ce passage, le prophète applique
hârâ à la création du peuple israélite par Yahwé, sens qui,
nous l'avons vu, n'est pas attesté avant Es. 43,1.15.

d) Textes historiques postexiliques.

Ce sont : Gen. 1,1. 21. 27'« ; 2, 3. 4 ; 5,1. 2** ; 6, 7 ; soit 11

emplois par P ; et Ex. 34, 10 de Rp.
Constatons d'emblée que l'emploi de bârâ par P se restreint

aux seules péricopes sacerdotales relatives aux origines du
monde et de l'humanité et que, par la suite, seul un passage

rédactionnel et tardif (Ex. 34,10) emploiera ce terme qui fait donc
complètement défaut dans le document P, sauf dans Gen. 1-6. On

ne se trompera donc guère en concluant que, pour P, bârâ
concernait exclusivement la cosmogonie. C'est ce que confirme
d'ailleurs le fait positif que chacun des emplois de bârâ par
P dans Gen. 1-6 a trait uniquement à la création originelle du
cosmos et de l'homme, aucun passage sacerdotal ne déviant de

ce sens étroit et précis.



408 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bârâ (créer)

On remarque, dans ces passages de P, un fréquent et
significatif parallélisme de bârâ et de 'âsâ. Aux yeux de P, l'activité

exprimée par bârâ n'était donc pas idéale ou théorique,
mais la volonté et la puissance divines se traduisaient par des
actes, non seulement par un ordre (cp. les wayyômér) mais par
un « faire ».

Contrairement à ce qui se passait chez le Second Esaïe, le
sens de bârâ dans P est donc aussi limité qu'univoque, le verbe
ne s'y appliquant qu'à la création originelle du cosmos et de
l'homme.

Un seul passage historique postexilique (Ex. 34, 10) s'écarte
cependant de ce sens fondamental et étend le niphal nibrâ aux
prodiges (niflâ'ôt) que Dieu va faire (parallèle 'âsâ) à l'époque
de Moïse, prodiges tels qu'il n'en fut jamais créé de pareils.
Mais ce texte n'est pas de P lui-même, c'est une adjonction
rédactionnelle seulement et nous avons vu que son inspiration
sacerdotale est très problématique. L'extension sémantique
donnée ici à bârâ ne peut donc pas être imputée à la source
sacerdotale elle-même et ce témoignage ne saurait infirmer
notre conclusion quant à l'emploi exclusivement cosmogonique
de bârâ par P. L'application, dans Ex. 34,10, de bârâ à une
époque postérieure aux origines rappelle plutôt des passages
comme Jér. 31, 22 ; Es. 41, 20 ; 43, 7 ; 45, 8 ; 48, 7 où bârâ
rentre dans la perspective sotériologique. Enregistrons
d'ailleurs que, pour autant que la leçon bârâ est correcte dans Ex.
34, 10, elle y implique, comme dans toute la tradition, une activité

essentiellement divine qui se manifeste par des résultats
exceptionnels et merveilleux (niflâ'ôt).

e) Textes du Psautier.

La Concordance enregistre 6 emplois de bârâ dans le Psautier

: Ps. 51,12 ; 89,13. 48 ; 102,19 ; 104, 30 ; 148, 5. Nous les

groupons tous ici par raison de commodité et de clarté, mais,
en vérité, ces Psaumes sont peut-être d'époques différentes et
n'ont pas tous le même caractère littéraire.

Littérairement et liturgiquement le Ps. 51, 12 appartient à

un Psaume pénitentiel ; le Ps. 89, 48 fait partie d'une «

complainte » sur la chute de la royauté de David (Ps. 89, 4. 5. 20 à

52), et le Ps. 102,19 renferme une prédiction du rétablissement



dans l'Ancien Testament 409

de Sion (v. 14-23) au milieu d'une « complainte ». Quant à Ps.
89, 13, il rentre dans un hymne (Ps. 89, 2. 3. 6-19), ainsi que les
Ps. 104, 30 et 148, 5.

Pour la date d'autre part, le Ps. 51 est probablement post-
exilique (id. Gunkel). Le Ps. 89 est postérieur, comme tout, à

la chute de la dynastie davidique et date peut-être du Ve siècle ;

l'hymne initial, en revanche, présuppose encore l'existence de
la royauté, ce qui vaut donc peut-être pour 89,13. Le Ps. 102

(complainte et prophétie) est postérieur à la ruine de Jérusalem,

tandis que le Ps. 104 n'est pas nécessairement postexilique.
Le Ps. 148 enfin est de date inconnue et difficile à préciser.

Quant au thème des allusions en bârâ, c'est, dans les trois
hymnes, la création originelle (Nord et Sud à 89,13 ; astres
et cieux à 148, 5) ou permanente (tous les êtres vivants à 104,
30). Mais, en dehors des hymnes on dévie de ce sens : création
de toutes les générations humaines (89, 48 : complainte), d'un
peuple nouveau qui acclamera Yahwé (102,19 : prédiction,
dans complainte), et création actuelle d'un cœur pur (51,12 :

ps. pénitentiel). Ainsi donc, c'est dans les hymnes que le sens
traditionnel et cosmogonique de bârâ s'est le plus conservé, ce

qui est d'ailleurs naturel puisque l'hymne vise à exalter cette
souveraine puissance de Dieu qui éclate spécialement dans la
création du monde.

En d'autres termes : sens uniforme et cosmogonique de
bârâ dans les hymnes, c'est-à-dire dans des passages
vraisemblablement préexiliques. Mais, en dehors des hymnes, dans
des complaintes et dans un psaume pénitentiel vraisemblablement

postexiliques, extension sotériologique du terme : au Ps.
89, 48 la création des générations humaines par Dieu doit
rappeler à ce dernier leur faiblesse congénitale et l'inciter à la
clémence ; au Ps. 102,19 un peuple nouveau est créé pour le
rétablissement de Sion ; au Ps. 51,12 c'est du salut de l'individu

qu'il s'agit, de son renouvellement spirituel et moral.

3. Emploi et portée de bârâ.

Faisant résolument abstraction de l'étymologie, trop
conjecturale encore, de bârâ, nous nous en tiendrons ici au seul
témoignage de l'AT.

Une première constatation s'impose : dans tous les passa-



410 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bârâ (créer)

ges de l'AT où la racine bârâ « créer » est solidement attestée,
Dieu est toujours l'auteur de l'action exprimée par bârâ. Il
s'agit donc d'une activité propre à la divinité et à elle seule.

Ensuite, jamais une divinité étrangère à Israël n'est sujet
de bârâ et, plus précisément encore, c'est toujours « Yahwé»,
c.-à-d. le seul Dieu d'Israël, qui est sujet de ce verbe. En
effet, dans les rares passages où l'on déroge à cet emploi
exclusif de Yahwé comme sujet pour lui substituer « Elohim »

ou « El », c'est ou bien par suite d'une retouche élohistique
(Ps. 51,12, qui fait partie des Ps. 42-83 à retouche élohistique),
ou bien en vertu de la thèse préconçue du Code Sacerdotal qui
voulait que le nom de « Yahwé » n'eût été révélé à Israël qu'à
partir de Moïse (cp. Ex. 6, 2. 3 P ; et cp. les emplois d'Elohim
comme sujet exclusif de bârâ dans P : Gen. 1,1. 21. 27 ; 2, 3 ;

5,1. 2 ; 6, 7 TM Yahwé ; mais cp. LXX ô heôç Elohim), ou
enfin parce que El (Mal. 2,10) ou Elohim (Deut. 4, 32) sont
pris en un sens générique. D'après nos documents le terme
s'avère ainsi comme de tradition spécifiquement yahviste, car,
même dans le mythe du keroub (Ez. 28,13.15) Yahwé est l'acteur

impliqué par bârâ et l'auteur de la création du keroub
(cp. les sujets à la I p. sg. se rapportant à Yahwé aux v. 14.
16 suiv.), tout au moins dans la version actuelle et biblique du
mythe, la seule qui nous concerne ici.

D'autre part dans quels domaines et en quels temps s'exerce
l'activité exprimée par bârâ

Dans une série de textes, c'est la Nature comprise au sens
le plus large : Am. 4,13 le vent ; Deut. 4, 32 création originelle
de l'homme ; Ez. 28,13.15 création du keroub au jardin divin ;

Es. 40, 26 astres. 28 extrémités de la terre ; 41, 20 transformation

du désert ; 42, 5 cieux ; 45, 7 ténèbres et malheurs. 12
homme. 18 a cieux. 18 b terre ; Gen. 1,1 cosmos. 21 tannînim. 27

homme, mâle et femelle ; 6, 7 homme ; Es. 65,17 nouv. cieux et

nouv. terre ; Ps. 51, 12 cœur pur ; 89, 13 Nord et Sud. 48 les
humains ; 104, 30 monstres marins ; 148, 5 cieux.

Dans une autre série de textes, moins nombreux d'ailleurs,
c'est dans le domaine de l'Histoire que se manifeste l'activité
impliquée par bârâ : Jér. 31, 22 la femme aimera son mari ; Es.
43,1 Jacob. 7 retour d'exil. 15 Israël ; 45, 8 manifestations du
salut ; 48, 7 salut ; 54,16 l'armurier et le guerrier ; 57,19 le



dans l'Ancien Testament 411

fruit des lèvres c.-à-d. prières et actions de grâce ; 65,18 la
Jérusalem restaurée ; Mal. 2, 10 Israël ; Ex. 34, 10 les niflâ'ôt à

l'époque mosaïque ; Ps. 102,19 un peuple recréé.
De plus, d'après maint texte de ces deux séries de

passages, c'est plus particulièrement aux origines de l'Univers et
de l'Histoire que s'exerça l'activité en question : Deut. 4, 32 ;

Ez. 28,13.15; Es. 40, 26. 28 ; 42, 5 ; 45,12.18 ; Gen. 1,1. 21. 27 ;

2, 3. 4 a ; 5,1. 2^ ; 6, 7 ; Ps. 89,13.
Cependant l'emploi de bârâ n'est pas restreint à la genèse

du monde, puisque nous venons de voir que parfois il s'étend
également au domaine de l'histoire humaine. Au reste, même
dans le domaine de la Nature, bârâ est susceptible de
s'entendre d'une intervention permanente, voire même actuelle de

Dieu : cp. Am. 4, 13 le vent ; Ps. 89, 48 toutes les générations
humaines ; Ps. 104, 30 la faune marine actuelle.

Mais, surtout, qu'est-ce qui, indépendamment de son
attribution exclusive à Dieu, caractérise l'activité énoncée par
bârâ Cinq passages sont des témoins particulièrement
significatifs à cet égard, ceux où bârâ est rapproché de la racine
hâdaS : Jér. 31, 22 d'abord, où Dieu va opérer quelque chose
de tout nouveau, à savoir que la femme (Israël) aimera de

nouveau son mari (Yahwé) ; puis Es. 48, 7 où Dieu créera
des choses que le v. 6 qualifie de « nouvelles », c.-à-d. les
manifestations du salut ; Es. 65,17 où il est question de la création
imminente de « nouveaux cieux » et d'une « nouvelle terre » ;

Ps. 51,12 où le Psalmiste prie Dieu de créer en lui ce que sa
puissance et sa grâce seules peuvent opérer, c.-à-d. « un cœur
pur », prière aussitôt mise en parallèle avec la demande de «

rénover en lui un esprit bien disposé » ; et enfin Ps. 104, 30 où
il suffit que Dieu envoie son esprit pour que les créatures
soient créées, tandis que, dans le membre parallèle, le poète
déclare que Dieu « renouvelle la surface du terroir ».

Or il appert nettement de ces cinq textes que bârâ implique
la production par Dieu d'un résultat original (cp. aussi niflâ'ôt
Ex. 34,10) par lequel Dieu innove résolument et agit
souverainement, d'un résultat qui transcende toutes les capacités
humaines. Aussi, comme en outre jamais bârâ n'est employé
avec un accusatif de matière, en a-t-on parfois déduit que bârâ
impliquait le concept de « creatio ex nihilo ».



412 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bârâ (créer)

Conclusion à vrai dire précipitée, car, d'abord, jamais
l'AT n'explicite bârâ en formulant la thèse de la création
d'un monde tiré du néant, ce qui serait pourtant indispensable
s'agissant d'un concept aussi caractéristique et précis qu'on
ne rencontre que dans la littérature apocryphe tardive (2 Macc.
7, 28). Ensuite le fait que bârâ soit mis en parallèle, et cela
chez plusieurs auteurs, avec des verbes comme yâsar (Am. 4,
13 ; Es. 43,1. 7 ; 45, 7.18 b ; cp. Ps. 104-, 26. 30 ; c.-à-'d. modeler,
s'entendant du potier), et hôsî' (Es. 40,26; c.-à-d. faire sortir)

n'est pas favorable à l'hypothèse d'une création de rien, et
le même verdict négatif semble résulter de la mention comme
objets directs de bârâ, de l'homme, du keroub, de Jacob, d'Israël,

du retour d'exil, de l'armurier et du guerrier, de la ville
de Jérusalem. Enfin, même le récit pourtant systématique de
P admet une matière chaotique antérieure à l'intervention que
représente le bârâ de Dieu (cp. Gen. 1, 2 avec 1,1).

Résumons-nous sur ce point : jamais l'AT n'énonce à propos

de bârâ la thèse de la création ex nihilo. Il suffisait aux
écrivains qui, dans l'AT, employèrent bârâ de marquer par là
que le résultat de l'activité divine est original, qu'il manifeste
aux hommes la puissance de Dieu seul et la souveraine liberté
du Créateur qui instaure l'ordre ; mais ils n'ont rien concédé
à une curiosité trop humaine qui ambitionnerait de déchiffrer
l'envers du canevas créateur et de sonder les mystères de

Dieu.
Mais d'autres verbes encore sont, parfois, mis en parallèle

avec bârâ. Et d'abord le verbe 'âsâ (faire) est rapproché de

bârâ dans Am. 4,13 ; Es. 41, 20 ; 43, 7 ; 45, 7bis. 18 ; 48, 7 (cp.
v. 3) ; Gen. 1, 27 (cp. v. 26) ; 2, 3 ; 5,1 ; 6, 7 ; Ex. 34,10 : il en
résulte que bârâ était conçu comme un acte créateur, comme
une opération et pas comme une création idéale seulement. Le
passage Gen. 2, 3 est particulièrement probant à cet égard ;

il souligne que toute l'œuvre créatrice est due à une « activité

» de Dieu, à l'exclusion de tout démiurge. Là où yâsar
d'autre part est rapproché de bârâ (Am. 4,13 ; Es. 43,1. 7 ;

45, 7.18 b ; Ps. 104, 30 cp. v. 26), bârâ était conçu de façon
passablement anthropomorphique, à l'image de l'activité du
potier. Mais, à ce propos, on remarquera qu'en revanche dans
P jamais bârâ n'est mis en parallèle avec ce verbe yâsar ; bien



dans l'Ancien Testament 413

plus, dans P il n'y a même qu'un unique parallèle à bârâ, le
plus terne de tous, à savoir 'âsâ « faire » : il y a là une volonté
bien arrêtée des théologiens sacerdotaux de proscrire autant
que possible les anthropomorphismes afin de distancer Dieu
de l'homme.

Enfin quelques parallèles beaucoup plus rares sont : hôsî'
dans Es. 40, 26 (et encore hammôsî' indique-t-il plutôt dans ce

passage un acte successif à bârâ) ; nâtâ dans Es. 42, 5 ' (mais
ici aussi il s'agit d'un acte qui succède à bârâ) et yâsad dans
Ps. 89,13 (cp. v. 12 ; mais le lien est très lâche entre yesadtâm
du v. 12 et berâtâm du v. 13). Quant aux parallèles comme
siwwâ dans Ps. 148, 5 et âmar dans Gen. 1,1. 3, ils présentent
tous deux l'œuvre créateur comme procédant d'un ordre formel
de Dieu et comme correspondant exactement à sa volonté : par
bârâ se traduit donc une volonté souveraine de Dieu.

Maintenant, quels sont plus précisément les objets du
verbe bârâ, c.-à-d. ces résultats originaux (cp. Jér. 31,22 ;

Es. 48, 7) produits par l'intervention spécifique de Dieu Ce

sont d'abord « les cieux et la terre », couple synthétique
désignant l'univers organisé c.-à-d. le cosmos (Gen. 1,1 ; 2, 4 a) ;

puis les astres (Es. 40, 26) ; les extrémités de la terre (Es. 40,
28) ; les cieux (Es. 42, 5 ; 45,18 ; 65,17 ; cp. Ps. 148, 5) ; la
terre habitable (Es. 45,18) ; le Nord et le Midi (Ps. 89,13) ;

le vent (Am. 4, 13) ; l'obscurité et le malheur (Es. 45, 7) ;

l'homme (Deut. 4, 32 ; Es. 45,12 ; Gen. 1, 27 ; 5,1. 2 ; 6, 7 ; Ps.
89, 48) ; la distinction des sexes dans l'humanité (Gen. 1, 27 ;

5, 2) ; le keroub mythique (Ez. 28,13.15) ; les monstres
marins (Gen. 1, 21. ; Ps. 104, 30) ; en bref tout l'œuvre créateur
aux origines (Gen. 2,3) ; mais aussi l'amour d'Israël pour
Yahwé à l'époque du salut (Jér. 31, 22), la transformation du
désert lors de la nouvelle création (Es. 41,20), les prodiges
à l'époque mosaïque (Ex. 34,10), Jacob (Es. 43,1), Israël (Es.
43,15; Mal. 2,10), le retour d'exil (Es. 43, 7) et les diverses
manifestations du salut (Es. 45, 8 ; cp. Es. 48, 7), la nouvelle
Jérusalem (Es. 65,18), un peuple rénové (Ps. 102,19), l'armurier

et le guerrier (Es. 54,16), les actions de grâce (Es. 57,19),
lui cœur pur enfin (Ps. 51,12).

Or cette énumération montre que l'emploi de bârâ s'est parfois

étendu du domaine classique de la cosmogonie à celui de



414 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bârâ (créer)

la sotériologie ; cela est visible avant tout chez le Second
Esaïe. Au contraire dans P bârâ n'est pas appliqué une seule
fois à l'Histoire, son usage y est toujours restreint aux
origines. Dans les Psaumes d'autre part la majorité des emplois
de bârâ sont cosmologiques (Ps. 89,13. 48 ; 104, 30 ; 148, 5) ;

seul le Ps. 102,19 fait allusion à la rénovation du peuple is-
raélite, donc à la sotériologie. Et quant aux deux plus anciennes

attestations de bârâ, elles se rapportent à la création du
vent (Am. 4,13) et à celle de l'homme (Deut. 4,32) c.-à.-d. à
l'économie du cosmos.

L'emploi de bârâ dans une perspective sotériologique se
constate donc relativement tard, chez Jérémie (Jér. 31,22)
d'abord, puis dans le Second (Es. 41, 20 ; 43,1. 7.15 ; 45, 8 ; 48,
7) et le Troisième Esaïe (Es. 57,19 ; 65,17.18), dans la
remarque rédactionnelle d'Ex. 34,10, dans Mal. 2,10 et au Ps.
102,19. Par contre bârâ est employé dès le VIIIe s. dans le
cadre cosmogonique, dans Am. 4,13 (si ce v. est authentique) ;

puis dans Deut. 4, 32 et Ez. 28,13.15 ; dans quelques textes du
Second Esaïe (Es. 40, 26. 28 ; 42, 5 ; 45, 7.12.18) ; dans tous les

passages de P où on le rencontre (Gen. 1,1. 21. 27 ; 2, 3.4 ; 5,1.
2 ; 6, 7), et dans les Ps. 89,13. 48 ; 104, 30 ; 148, 5.

Un groupe intermédiaire est constitué par les trois passages
suivants : Es. 65,17 (création de nouveaux cieux et de
nouvelle terre), passage commun aux deux perspectives,
cosmologique et sotériologique ; Es. 54,16 (création par Dieu de

l'armurier et du guerrier) qui tend à manifester l'universelle
puissance de Dieu mais s'intègre plutôt dans le cadre de l'histoire
du salut ; Ps. 51,12 enfin (création d'un cœur pur) où se
révèle une extension de bârâ au domaine psychologique, mais
où se marque aussi la portée sotériologique de hârâ. On sait
d'ailleurs que le Ps. 51 reflète à maints égards les idées et
même la langue des prophètes dont il se montre également
dépendant quant à son emploi spiritualisé et individualisé de

bârâ.
Cette analyse révèle que le sens cosmogonique est directement

attesté par la doxologie hymnique c.-à-d. cultuelle d'Am.
4,13, par la parénèse deutéronomique (Deut. 4, 32), dans le

mythe du keroub (Ez. 28,13.15 : qînâ), dans 4 textes du Psautier

(Ps. 89,13. 48 ; 104, 30 ; 148, 5), autrement dit dans la litur-



dans l'Ancien Testament 415

gie, dans toutes les attestations sacerdotales de P, et même dans
quelques textes du Second Esaïe notés ci-dessus. Or ce sont là
autant de textes de provenance plus ou moins directement
cultuelle, hormis ceux du Second Esaïe. On peut donc soutenir
que le sens cosmologique et cosmogonique de bârâ constitue
un bloc, traditionnel dans la littérature cultuelle, et qui
transparaît aussi dans le groupe intermédiaire.

Le sens de bârâ est en revanche beaucoup plus extensif en
dehors de la littérature cultuelle c.-à-d. dans la littérature
prophétique (Jér. 31, 22 ; 6 passages dans le Second Esaïe ; 3

dans le Troisième Esaïe ; 1 dans Mal. 2,10 ; dans le passage
rédactionnel d'Ex. 34,10 ; et dans un unique passage
liturgique : Ps. 102,19) : ici les auteurs se sont sentis libres d'élargir

le sens de bârâ et d'en faire une application inédite à l'histoire

du salut.

4. Aperçu historique.

Rappelons d'abord la constatation très importante signalée
précédemment : le verbe bârâ n'est attesté, avant l'exil, ni dans
la littérature narrative et historique, ni dans la littérature sa-
pientiale, ni dans des textes proprement législatifs ; bien plus,
avant l'exil bârâ est pratiquement absent de la littérature
prophétique aussi (Am. 4,13 est un texte liturgique), et ce n'est
qu'au seuil de l'exil qu'un prophète aussi individualiste que
Jérémie se risquera à employer le verbe bârâ et encore une
uniqne fois seulement (Jér. 31, 22).

En revanche soudaine prédilection pour bârâ dans la
littérature prophétique exilique et plus spécialement chez le Second
Esaïe, puis dans la littérature pseudo-isaïque subséquente. Sur
quoi le terme disparaît de la littérature prophétique, à une
exception près (Mal. 2,10). Jamais non plus bârâ n'est usité dans
la littérature sapientiale postexilique (la leçon du TM dans
Eccl. 12,1 est probablement incorrecte, et le subst. de la
racine bârâ dans Sir. 16,16 appartient à une recension secondaire
du texte hébreu) où son absence dans Job est particulièrement
frappante. Eclipse également dans la littérature historique
d'après l'exil, hormis cependant 11 passages dans P, mais tous
concentrés dans sa péricope sur les origines du monde et de
l'humanité ; plus une glose tardive (Ex. 34,10).



416 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bârâ (créer)

D'autre part emplois multiples dans le Psautier, aussi bien,
semble-t-il, avant qu'après l'exil : textes dont il convient de

rapprocher en tout cas le passage hymnique d'Am. 4,18, et

probablement aussi Ez. 28,13.15 que le v. 12 qualifie expressément

de « lamentation » rituelle.
D'autre part nous avons pu déduire de notre rétrospection

que l'emploi du verbe bârâ « créer » remontait à une époque
antérieure au VIIe et probablement au VIIIe s. avant J-C.

Mais on peut faire un pas de plus : comme les trois attestations

préexiliques de bârâ sont autant de témoins indépendants
les uns des autres mais rapportant tous bârâ à l'intervention
de Yahwé et de Yahwé seul dans l'univers physique, on est
conduit à postuler, non seulement l'existence du mot bârâ, mais
aussi celle d'une tradition préexilique sur la cosmogonie, avec
emploi typique de bârâ, antérieurement aux VIIe et VIIIe s.

déjà.
Une telle tradition ne coïncidait d'ailleurs pas avec la

narration yahviste qui, jamais et pas même dans ses allusions à

la création, ne révèle un seul emploi du verbe bârâ « créer ».
En revanche il appert d'Am. 4,13 et de Deut. 4, 32 qu'une
semblable tradition avait droit de cité dans la liturgie préexilique
(Am. 4,13) et dans la prédication issue elle-même du culte
(Deut. 4, 32). Bien plus, des hymnes comme Ps. 89,13 ; 104, 30
et peut-être 148, 5 confirment cette association de la vieille
tradition cosmogonique en bârâ avec le culte israélite.

Anticipons enfin : nous avons, après l'exil il est vrai, le
récit classique et sacerdotal de la création (Gen. 1,1-2, 4 a) qui
emploie, lui aussi, à réitérées fois et comme allant de soi, le
verbe bârâ pour qualifier les actes de Dieu aux origines du
cosmos : ce récit semble donc s'inspirer en cela d'une tradition
déjà antérieure. Or, nous avons cherché à montrer jadis (Rev.
d'Hist. et de Phil, relig., Strasbourg, 1935) le caractère
liturgique et cultuel de la péricope en question, caractère que ne
lui ont pas conféré les compilateurs postexiliques seulement,
mais qui procédait sans doute d'une tradition séculaire, le
mythe cosmogonique, y compris l'emploi de bârâ, ayant eu
déjà, en Israël comme ailleurs, sa place nécessaire dans le
rituel préexilique (au jour de l'An Les matériaux de l'exposé
systématique de Gen. 1 étaient probablement antérieurs à l'exil



dans l'Ancien Testament 417

et représentaient une forme de tradition telle précisément
qu'Am. 4,13 ; Deut. 4, 32 et Jér. 31, 22 nous incitent à la
postuler.

D'inférence en inférence nous sommes donc conduits à la
thèse que voici : Am. 4,13 ; Deut. 4,32 et même Jér. 31,22
paraissent issus d'une tradition israélite plus particulièrement
cultuelle et rituelle, car ils n'ont de parallèles que, précisément,1
dans les textes de ce genre (Ps. 89,13 ; 104, 30 ; 148, 5 ; et cp.
les matériaux traditionnels de Gen. 1). Mais cette tradition
cultuelle en bârâ était absolument étrangère à la source littéraire
yahviste.

Quant au fait négatif susmentionné, à nous en tenir à nos
documents, ni la littérature narrative préexilique, ni la
littérature proprement prophétique préexilique, ni les vieux
documents de la littérature sapientiale ne font le moindre usage
du vocable bârâ, silence que le hasard seul ne saurait expliquer.
Il y a donc là autant de milieux auxquels ce terme technique
semble avoir été étranger. Seules la tradition cultuelle (Am.
4,13 ; Ps. 89,13 ; 104, 30 ; 148, 5), la prédication (Deut. 4, 32)
et la tradition liturgique (du nouvel-an d'où procédera,
après l'exil, la rédaction définitive et sacerdotale de Gen. 1 se
servaient du verbe bârâ avant l'exil. Ces indices négatifs
concordent avec les indices positifs : tous suggèrent une origine
cultuelle de l'emploi du verbe bârâ avant l'exil.

Mais Jér. 31,22 n'infirme-t-il pas la conclusion ci-dessus
En aucune façon. D'abord Jérémie ne s'y inspirait pas d'une
terminologie prophétique : aussi bien ne rencontrons-nous
jamais auparavant ce vocable dans la littérature spécifiquement
prophétique, puisque Am. 4,13 est une doxologie de caractère
liturgique. Secondement, dans Jér. 31, 22 Dieu est sujet de l'action

impliquée par bârâ et cette action est essentiellement
innovatrice (ep. hadâsâ) : Jér. 31, 22 reflète donc l'emploi
classique de bârâ. Enfin, le fait que bârâ ne vienne qu'une seule
fois sous la plume du prophète démontre que Jérémie ne se

conformait pas en cela à une prédilection personnelle : il
suivait plutôt une tradition extraprophétique et qui, d'après ce que
nous avons vu, a dû être essentiellement cultuelle.

Le verbe bârâ « créer » n'appartenait donc pas au vocabu-

27



418 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bârâ (créer)

laire profane d'Israël, mais au langage sacré et, plus
particulièrement, au vocabulaire cultuel.

En outre, ce n'est pas non plus un hasard si le vocable a un
sens fixe et limité (cosmogonique) dans l'hymne d'Am. 4,18,
dans les Ps. 89,18. 48 ; 104, 30 ; 148, 5, dans la « complainte »

d'Ez. 28,13.15, dans la parénèse deutéronomique (Deut. 4, 82)
et dans les passages sacerdotaux où il est employé, c.-à-d. dans
tout autant de témoins de la littérature cultuelle, et s'il prend
en revanche un sens plus riche et plus extensif (sotério-
logique) dans les textes proprement prophétiques (Jér. 31, 22 ;

Second et Troisième Esaïe ; Mal. 2,10), dans un unique
passage du Psautier (102,19) et dans la glose rédactionnelle
d'Ex. 34,10, c.-à-d. chez des auteurs plus tardifs ou d'inspiration

beaucoup plus individualiste et libre. Nous avons
d'ailleurs déjà noté que, même dans ces emplois sotériologiques
de bârâ, le sens cosmogonique restait sous-jacent et justifiait
seul l'application de bârâ au salut d'Israël. C'est donc bien le
sens cosmogonique, préservé avant tout dans les textes
cultuels, qui est et demeure originel et fondamental et c'est en
ce sens que le verbe bârâ a dû appartenir à la terminologie
d'un antique mythe yahviste de création c.-à-d. au rituel du
culte de Yahwé où ce mythe était solennellement récité.

Or les linguistes ont exposé que tout langage religieux et
cultuel comporte des différenciations fonctionnelles de
vocabulaire allant même parfois jusqu'aux tabous verbaux : cela
concourt sans doute à expliquer l'extrême rareté d'un vocable
primitivement aussi mystérieux et magique que bârâ dans la
littérature israélite d'avant l'exil c.-à-d. à l'époque où l'antique
rituel du culte de Yahwé était encore assez vivant et normatif
pour imposer ses interdictions, avec la force d'un ordre sacré,
en dehors du domaine réservé du mythe et du culte de Yahwé
le Créateur.

C'est peut-être là une des raisons qui motivent notamment
l'absence, fort énigmatique à première vue, de bârâ dans le
récit yahviste de Gen. 2 : le terme bârâ n'a pas passé dans les
extraits cosmogoniques du Yahviste. Mais surtout, dans le
mythe originel de l'adâmâ l'homme (âdâm) procédait du
terroir (adâmâ) de façon en quelque sorte naturelle (le jeu de

mot âdâm < âdâmâ représentant en réalité une affinité essen-



dans l'Ancien Testament 419

tielle) et le Créateur y jouait le rôle d'un potier modelant la
glaise (cp. wayyîsér Gen. 2, 7. 19) : l'emploi d'un concept tel
que bârâ doit donc avoir été exclu par définition d'un mythe
encore si anthropomorphique et si naturiste.

Quant à l'absence du vocable bârâ dans les littératures
historique sapientiale en général, elle aussi se justifierait très
bien par l'interdiction de vocabulaire, le terme n'étant pas
autorisé en dehors du domaine cultuel. Seule une semblable
distinction du langage sacré et cultuel d'une part et du
langage profane de l'autre permettrait de comprendre que le livre
de Job qui, pourtant, accorde une si large place à l'intervention

de Dieu dans la Nature, ne recourre jamais au verbe
bârâ qui lui conviendrait cependant à merveille pour décrire
la puissance de Yahwé. Et, si le récit de la création de la
Sagesse dans Prov. 8, 22 suiv. fait également et complètement
abstraction du verbe bârâ dans sa description par ailleurs
verbalement si riche, sans doute n'est-il pas invraisemblable
de conjecturer que l'auteur s'appuyait sur une source
distincte du texte cosmogonique traditionnel et rituel en vigueur
dans la liturgie de Yahwé, et qui préférait l'emploi de qânâ
(cp. v. 22) à celui de bârâ.

Témoignages négatif et positif permettent donc de circonscrire

le domaine de l'emploi originel de bârâ : c'était un
terme du langage cultuel et sacré, banni du vocabulaire
profane c.-à-d. des littératures narrative, historique et juridique,
de la littérature sapientiale, et, sauf très rares exceptions
(Jér. ; Second et Troisième Esaïe ; Malachie), même de la
littérature prophétique.

Mais notre analyse implique aussi un élément plus positif :

nous avons constaté que c'est dans la lyrique cultuelle et dans
la péricope sacerdotale sur les origines que le vocable bârâ
avait son sens le plus précis et le plus stable aussi, et que ce

sens y était cosmogonique. Il en résulte que bârâ devait faire
partie, non pas du vocabulaire sacré en général, mais du
vocabulaire spécial d'un mythe cosmogonique yahviste en vigueur
dans la liturgie préexilique d'Israël. Nous disons bien d'« un »

mythe cosmogonique et yahviste, car la liturgie d'Israël en
renfermait probablement d'autres aussi, mais celui en bârâ y
occupait vraisemblablement une place justifiant l'importance

27*



420 P. Humbert, Emploi et portée du verbe bârâ (créer)

que le Code sacerdotal lui accorda après l'exil et les multiples
échos qu'il trouva dans l'hymnologie d'Israël.

Il est très curieux d'assister ensuite au brusque et insolite
accroissement du taux de fréquence à la veille de l'exil et
pendant l'exil : or l'unique emploi par Jérémie (81, 22) et la
prédilection du Second Esaïe et de ses épigones pour le terme
bârâ sont le fait d'auteurs qui, tous, se détachaient du vieux
groupe ethnique et cultuel pour adhérer à ce qu'on a justement

qualifié de communauté religieuse. Autrement dit, l'emploi

extracultuel de bârâ est dû à des individualités religieuses
émancipées de l'ordre séculaire et sacré, qui ne respectaient
plus les barrières des interdictions de vocabulaire et qui se

permettaient même d'attribuer à un terme traditionnel comme
bârâ un sens nouveau, sotériologique, sens qui, à son tour,
aura assez d'avenir pour être repris p. ex. par un Psaume
(102,19), par un rédacteur postérieur (Ex. 84,10) et même

par un prophète du Ve s. intimement engagé dans la lutte pour
la restauration d'Israël (Mal. 2,10).

Toutefois il n'échappera pas à un observateur attentif combien

cet emploi extracultuel et sotériologique de bârâ resta
passager. Il y eut donc là une dérogation seulement
exceptionnelle à l'usage : elle était due d'abord au tempérament
rhétorique du Second Esaïe et à son influence sur ses disciples.
La dérogation procédait ensuite de l'intense préoccupation du
prophète pour ce salut d'Isaël qui ne sera pas moins à ses

yeux qu'une nouvelle création et à la peinture duquel il fait
servir ce terme (bârâ) qui, par excellence, pouvait exprimer
l'idée de palingénésie et assurer la garantie vraiment divine de
cette merveilleuse restauration du peuple exilé.

Quant au Code sacerdotal, il a eu bien garde de ne pas
laisser perdre ce terme d'un vocabulaire antique et sacré et

qui lui convenait si parfaitement pour distancer le plus
possible Dieu de l'homme. 11 reprenait ce vieux terme du vocabulaire

religieux, mais dans une intention polémique désormais
et pour proscrire les antbropomorphismes attentatoires à

l'unique majesté de Dieu. Ce faisant, le Code sacerdotal
conférait probablement au vocable une signification plus explicite

encore qu'auparavant, car l'insistance avec laquelle il
emploie bârâ dans sa savante péricope sur les origines et son



dans l'Ancien Testament 421

silence ultérieur absolu sur ce vocable ont quelque chose de

voulu et reflètent une pensée plus consciemment théologique
et plus intentionnellement systématique que ce n'était le cas
dans les élans de la lyrique et dans la tradition cultuelle.

En restreignant l'emploi de bârâ aux chapitres des

origines, P a d'ailleurs manifesté, non seulement qu'il attachait
à ce terme une portée exclusivement cosmogonique, mais aussi
que, par son moyen, il posait à la base de son œuvre et surtout

à l'origine du monde la thèse, on pourrait même dire le
dogme, de la transcendance de Dieu.

Le Code sacerdotal préluda ainsi au succès théologique
futur du verbe bârâ, car c'est à son exemple que le rédacteur
final du Pentateuque fondera tout l'édifice de la Thorâ sur le
récit inaugural de la Genèse et sur son thème doctrinal du
Dieu unique et Créateur. Et, à leur tour, les compilateurs
juifs et chrétiens du Canon de l'AT, puis de la Bible elle-
même donneront à la thèse une portée plus fondamentale
encore en étayant toute la pensée biblique sur le granit de la
liberté et de la souveraine puissance de Dieu définies par le
verbe bârâ dans Gen. 1 et suiv.

On assiste ainsi à l'ascension de ce terme dynamique au
ciel de la théologie biblique. Tandis qu'à l'origine le vocable
bârâ n'occupait qu'une place très restreinte dans la vie et la
pensée d'Israël (dans un mythe cultuel de création), il a été

pris finalement pour pierre d'angle du Canon biblique. Porteur

d'un sens d'abord cosmogonique et lointain, il s'est
enrichi plus tard d'un contenu sotériologique, eschatologique,
et prochain : la création de l'économie du salut. Il a même
étendu son empire du macrocosme au microcosme où il évoque
l'efficace de la grâce divine convertissant et sanctifiant le
cœur du pécheur.

L'étude historique de l'emploi du verbe bârâ ne nous met
donc pas en présence d'une vérité monolithe, absolue, révélée
d'emblée en une formule immuable. Elle nous confronte avec
un mouvement historique et théologique, avec une vie
religieuse, et le théologouménon représenté par bârâ révèle, à cet
égard, une prise de conscience toujours plus profonde de la
volonté essentiellement libre, souveraine et salvatrice de Dieu.

Homme penché sur ta Bible pour y déchiffrer ton salut,



422 F. Biiri, Zur Diskussion des Problems

comprends donc le sens du vieux mot hébreu : il n'est
désordre quelconque — hier, aujourd'hui, demain, dans l'espace
que sillonnent les mondes comme en ton cœur pécheur et
angoissé — dont ne puisse triompher l'ordre de ton Dieu. Cela
ne suffit-il pas à ta foi

Neuchâtel. Paul Humbert.

Kontroverse.
Zur Diskussion des Problems der ausgebliebenen Parusie.

Replik.
Schon in meinem Straßburger Vortrag über «Das Problem

der ausgebliebenen Parusie» (Schweizerische Theologische
Umschau 1946 Nr. 5/6), in welchem ich die neuesten Beiträge
zu dieser Frage einer kritischen Prüfung unterzog, habe ich
keinen Hehl daraus gemacht, daß ich Oscar Cullmanns
verschiedene hierhergehörende Veröffentlichungen zum
Wertvollsten rechne, was in letzter Zeit über das eschatologische
Problem geschrieben worden ist. Auch nachdem er jüngst in
einem Aufsatz, betitelt «Das wahre durch die ausgebliebene
Parusie gestellte neutestamentliche Problem» (Theologische
Zeitschrift 1947 Heft 3) sehr ablehnend jenem Vortrag gegenüber

Stellung genommen hat, habe ich keinen Anlaß, dieses
Urteil zu ändern. Im Gegenteil: ich konstatiere auch hier
erneut, was ich an seiner Position um so mehr zu schätzen weiß,
als ich es bei vielen andern Theologen vermisse. Erstens nämlich

hat Cullmann den Mut, anzuerkennen, was bis jetzt als
besondere Ketzerei der «konsequenten Eschatologie» sozusagen
allein vorbehalten war, daß sich Jesus und die Urgemeinde
in bezug auf die Nähe des erwarteten Endes dieser Zeit
getäuscht haben, daß es also eine innerhalb des Neuen Testaments

feststellbare Parusieverzögerung sowie dadurch
bewirkte «Enttäuschung und Ungeduld» gehe. Zweitens will er
— anders als es heute weithin in sog. theologischer Exegese
praktiziert wird — unterschieden wissen zwischen historischer
Exegese und dogmatischer Stellungnahme, bzw. dem Glauben
des Exegeten. So erhebt er gerade für seine «urchristliche
Zeit- und Geschichtsauffassung» den Anspruch auf «rein
historische Erklärung». Und drittens ist er sich — wenn er


	Emploi et portée du verbe bârâ (créer) dans l'Ancien Testament

