
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


376 Rezensionen

immer ihre Konfession sei: alle sind tatsächlich von Oslo mit
hellerem Gemüt zurückgekehrt, nachdem sie den greifbaren
Beweis erhalten haben, daß es noch Menschen gibt, die im
Namen Christi alle Unterschiede der Rasse und der Nationalität

zu überwinden wissen, und die gegenüber den anderen die
eigenen Verfehlungen und die eigene Verantwortung zu
erkennen wissen; daß es noch Völker gibt wie das norwegische
Volk, die arbeiten können, indem sie ihren eigenen Frieden
und ihre eigene Freiheit eifrig hüten und die Rechte der anderen

gewissenhaft anerkennen.
Catania. Giovanni Rizza.

(Aus dem Italienischen übersetzt von Dr. Salome Christ, Basel.)

Renzensionen.

A. M. Dubarle, O. P. (Prof. an der Theologischen Fakultät von
Saulchoir), Les Sages d'Israël, Lectio Divina 1, Paris, Les
Editions du Cerf, 1946, 277 S.

Dieser erste Band einer Bücherreihe, mit dem Ziel, ein
gebildetes Publikum durch bessere Vertrautheit mit der Bibel
zu bereichern, will an Hand der Weisheitsbücher die Entwicklung

der entsprechenden Lehren vorführen. Behandelt werden
die beiden Schöpfungsberichte, Proverbien, Hiob, Qohelet, als
«Nachlese» Deuteronomium, Baruch 3, 9 bis 4, 4 und Psalmen,
endlich Ben Sira, Sapientia und — unter dem Motto «Hier ist
mehr als Salomo» — die Evangelien. Schon diese Uebersicht
zeigt, daß der Verfasser den Begriff «Weisheit» sehr weit
faßt und auf genaue Bestimmung des zeitlichen Verhältnisses
der genannten Schriften keinen Wert legt. Auf die literarkriti-
schen und Altersfragen geht er nicht ein. Ebenso bleibt das
Problem der fremden Herkunft der Weisheitsliteratur und
ihrer allmählichen Israelitisierung unerörtert, obgleich das
Literaturverzeichnis entsprechende Arbeiten aufführt.
Wissenschaftliche Aspirationen hat das Buch also nicht; zu einer
inhaltlichen Orientierung mag es immerhin dienen, wenn man
die genannte Selhstbeschränkung in Kauf nimmt.

Basel. Walter Baumgartner.



Rezensionen 377

Matthew Black, An Aramaic Approach to the Gospels and Acts,
Oxford, Clarendon Press, 1946, VII und 250 S., 15 sh.

Wie die Vorrede mitteilt, ist das Buch aus vier Vorträgen
an der Universität Glasgow erweitert und von dieser als
philologische Dissertation angenommen worden. Als Vorbilder
seiner Forschungen dienten dem Verfasser vor allem
Wellhausen und Burney, bei der Arbeit genoß er vorzüglich die
Beratung durch seinen Lehrer Paul Kahle.

Die Frage der Semitismen im griechischen Neuen Testament

leidet unter einer ganzen Reihe von Schwierigkeiten.
1. Hebräisch und Aramäisch sind im Spiegel der Semitismen des

nt. Griechisch nur selten zu scheiden; doch ist im allgemeinen
im Bereich der Zitate aus dem AT mit Hebraismus, in der
Erzählung und den Sprüchen der Evangelien mit Aramaismus
zu rechnen. In den Ew. fließen die beiden Linien zusammen.
2. Direkte aramäische Quellen aus der Zeit Jesu sind nicht
erhalten, weil zwischen rund 200 v. Chr. und rund 200 n. Chr.
eine Ueberlieferungslücke klafft. Die Frage, welche der
verschiedenen Formen des Aramäischen dem palästinischen der
Zeit Jesu am nächsten stand, wird verschieden beantwortet;
Black (S. 16 ff.) vertritt die Ansicht, es sei das des neugefundenen

und von P. Kahle 1930 herausgegebenen palästinischen
Pentateuchtargums, sodann auch das samaritanische Aram,
und das christlich-palästinische Syrisch (ein Urteil hierüber
steht mir nicht zu). 3. Hat schon die Rückübersetzung nt. Wörter

oder Stellen ins Hebr. ihre Schwierigkeit, so gilt das aus
den angegebenen Gründen vermehrt für die ins Aram. 4. Auch
der Vergleich des nt. Griech. mit dem zeitgenössischen
Volksgriechischen ist nicht so einfach, wie es sich seinerzeit Deiß-
mann gedacht hat: nicht alles, was im Profangriech, irgend-
einmal vorkommt (etwa in einem vulgären Papyrus), ist
wirkliches Griech.; Erscheinungen, die für das Griech. am
äußersten Rand des fehlerhaft oder nachlässig Möglichen
liegen, aber im NT häufig sind, sind doch Semitismen, wenn sie
im Hebr. oder Aram, geläufig sind. 5. Die Beurteilung der
einzelnen Stellen des NT nach Semitismus oder nicht ist oft
sehr von der genauen Exegese abhängig. 6. Der Beurteiler
müßte also idealerweise in sich die Meisterschaft im Hebr.,
Aram., im hellenistischen Griech. und in nt. Exegese vereini-



378 Rezensionen

gen. Ich kenne niemanden, der diese ideale Forderung erfüllt!
Genaue Kenntnis des Aram, scheint auch unter den Semitisten
und Neutestamentlern sehr selten zu sein (schon wegen der
Mangelhaftigkeit der Hilfsmittel), und für die griech. Beurteilung

reicht die Kenntnis des Schulgriechischen nicht aus.
Black ist Aramaist, ich komme vom hellenistischen Griech.
her; es kann also meine Aufgabe hier nur sein, von da her zu
prüfen, oh das, was Black als Aramaismus erklärt, sich nicht
auch vom zeitgenössischen Griech. aus verstehen läßt.

Bei dieser Gesamtlage ist es verständlich, daß Black vor
allem die bisher behaupteten Aramaismen des NTs nachzuprüfen

hatte und selten etwas Neues findet (es ist schade, daß

er seine eigenen Funde nicht deutlich herausstellt; sein
Verdienst scheint hauptsächlich die Beibringung mancher neuer
Belege aus der aram. Literatur zu sein). Diese Nachprüfung
geschieht bei Black in sehr sorgfältiger Weise und im Bewußtsein

der Schwierigkeiten. Das Gesamtergebnis ist auf den
Seiten 206—215 zusammengestellt. Am sichersten sei, daß hinter

den Ew. eine aram. Spruchquelle stehe, wobei «Quelle»
nicht unbedingt als schriftliche Vorlage gefaßt werden müsse.
Aramaismen fänden sich besonders in Jesusworten, aber bei
Mc. auch sonst. Die Hypothese von Burney, nach der das Joh.ev.
aus dem Aram. übersetzt ist, sei möglich, aber nicht mehr.
Ueberhaupt lehnt Black den Ausdruck «Uebersetzungsgrie-
chisch» für die Ew. und ihre Aramaismen im allgemeinen ab;
in Q z. B. sei die «Uebersetzung» not literal but literary (S. 209)
— eine, wie mir scheint, glückliche Formulierung. Viel häufiger

sei die «Interpretation» der aram. Tradition: «All translation

involves interpretation, but the Gospels are not just the

interpretation of translators; they are also the ,Targum' of
Evangelists» (S. 210). Für die Textkritik wichtig (aber nach
meinem Eindruck einer genauen Nachprüfung bedürftig) ist
das Ergebnis, daß in den synopt. Ew., weniger im Joh.ev., der
D-Text mehr Aramaismen enthalte und eben deswegen dem
Urtext im allg. näher stehe als der BS-Text; Black kommt also
(im Anschluß an Aufsätze des Holländers Wensinck, die S. 5

Anm. 1 zitiert sind) zur alten These von Blaß zurück! Soweit
die Ergebnisse der Untersuchungen von Black.

Kritisch muß vom Standpunkt des Gräzisten aus gesagt



Rezensionen 379

werden, daß Black über die neuere Forschung auf dem Gebiet
des hellenistischen Griechisch und ihre Anwendung auf das
nt. Griech. kaum orientiert ist, was doch an Hand meiner
Forschungsberichte über die Jahre 1907—29 bzw. 1930—35 in Bur-
sians Jahresberichten (über die Semitismenfrage dort Bd. 240,
1933, S. 24 f. und Bd. 261, 1938, S. 206 ff.) und an Hand meiner
Neuauflagen der Grammatik von Blaß (Black kennt nur Blaß-
Thackeray von 1905!) sehr leicht gewesen wäre. S. 79 erklärt
Black das lukanische (èv) afm) xr) aipa als wörtliche Ueberset-

zung des aram. bh-s't' «in diesem Augenblick» «sofort»;
die Papyrusstellen (s. Blaß-Debrunner7 § 288, 2 Anhang)
machen diese Annahme überflüssig. Dasselbe gilt von omö piâç
(S. 82 f.; s. ebenda § 241, 6 Anh.) und von èmoOmoç (S. 149 ff.;
s. ebenda § 123).

Auf eine wichtige Uebereinstimmung von Black mit
anderweitiger modernster Forschung (die ihm noch nicht bekannt
sein konnte) möchte ich noch hinweisen: J. 5, 39 èpauvâTe xàç

fpacpâç, ÖTt upeîç boxeixe èv aùxaîç £uut)v aiiimov èxeiv hat zwar
keine griech. Handschrift des NTs, wohl aber einige altlateinische,

sowie der arabische und der niederdeutsche Tatian
und einige Kirchenväter die Lesart in quibus putatis ...; aber
neuerdings zeigt nun auch das «Unbekannte Ev.» èv aîç ùueîç

bo[Keîxe], Black führt die Verschiedenheit der Lesart auf
verschiedene Wiedergabe des sehr vieldeutigen aram. de zurück
und deutet den Tatbestand so: das «Unbekannte Ev.» habe
seine Fassung aus einer vom Joh.ev. unabhängigen unkanonischen

Spruchquelle erhalten. Zu ganz ähnlichen Ergebnissen
gelangt von andern Ueberlegungen her G. Mayeda in seiner
Arbeit: Das Leben-Jesu-Fragment Papyrus Egerton 2 (Bern
1946) S. 21. Daß auf diese Weise die Vorgeschichte unsrer
Evangelien verwickelter wird, als man es vielleicht gewöhnlich
geglaubt hat, spricht nach meiner Meinung nicht gegen,
sondern für diese Auffassung. Diesen Eindruck bestätigen
überhaupt die Untersuchungen von Black. Daß damit diese
Vorgeschichte nicht leichter, sondern schwieriger zu entwirren
wird, dürfte klar sein.

Nachtrag. Erst nach der Korrektur kam mir ein neuer
Aufsatz zu Gesicht, der sich ebenfalls mit der Frage des ara-



380 Rezensionen

maischen Einschlags im NT befaßt: Georges Gander, Le texte
du Nouveau Testament, Etude d'isagogique et de linguistique
appliquée, Revue de Théologie et de Philosophie, N. S. 34

(1946), 153—174.

Ganders Absicht ist, die Rolle des Griechischen gegenüber
derjenigen des Aramäischen möglichst einzuschränken und
weit hinauszuschieben. Wohl gibt er zu (S. 161), daß Paulus
seine Briefe an die heidenchristlichen Gemeinden natürlich
griechisch abgefaßt hat; aber sie seien doch aramäisch gedacht;
es sei bezeichnend, daß ihm die Offenbarung von Damaskus
in aramäischer Sprache zugekommen sei (ich habe zwar von
Act. 26, 14 eher den Eindruck, er sei über die aramäische
Anrede erstaunt gewesen!). Aber später wird immer von Gander
so gesprochen, als ob das ganze NT aus dem Aram, ins Griech.
übersetzt wäre. Unser griechisches NT sei so zu beurteilen,
wie wenn wir zufällig das AT nur in der Fassung der Sep-

tuaginta hätten: unsre nt.liehen Handschriften seien «les
Septante du NT» (S. 163). Die schärfste Formulierung finde ich
auf S. 170: «Il est fâcheux que nous n'ayons de cette apogée»
(d. h. vom Gipfelpunkt der Entwicklung von etwa 250—313)

«que quelques papyrus nous donnant un ou deux chapitres de

texte!» Daran ist zweierlei unrichtig: 1. Gander scheint von
den umfangreichen Chester Beatty Papyri, die doch ins dritte
Jahrhundert gehören, nichts gehört zu haben, obschon sie seit
12 Jahren allgemein zugänglich und in den Zeitschriften reichlich

erwähnt worden sind. 2. Die von Gander verachteten
Papyrusfetzen sind doch Stücke von ganzen Handschriften; wenn
also z. B. der älteste nt.liche Papyrus, das Fragment aus dem

Joh.Ev., um das Jahr 100 geschrieben worden ist und genau
den Text unsrer späteren Handschriften bietet, so beweist
das, so klein auch das Fragment ist, daß es um 100 herum
schon Handschriften unsres griechischen Joh.Ev., und zwar
in Aegypten, gegeben hat. Vor diesen beiden Tatsachen muß
das ganze extrem systematisch konstruierte Gebäude von Gander

zusammenbrechen. — Also wieder ein Beispiel, daß man
an das Aramaismenproblem nicht nur von der Seite des Aram,
herangehen darf!

Bern. Albert Debrunnner.



Rezensionen 381

Als Semitist kann ich Blacks Buch, wie immer man über
Einzelheiten urteilen mag, nur als eine vorzügliche Leistung,
für den Neutestamentier ebenso wichtig wie für den Semiti-
sten, bezeichnen; verrät es doch eine sichere Beherrschung
des weiten aramäischen Sprachmaterials, eine gute Methode
und einen weiten Blick, der ihn auch die Vielgestalt des
Problems und die Schwierigkeit der Alternative Uehersetzung
eines aramäischen Originals oder nur Hintergrund einer
aramäisch redenden Welt gebührend empfinden läßt. Von
allgemeinem Interesse sind aus dem ersten Teil der Ueberblick
über die Geschichte der Frage, wobei er in der Kontroverse
Dalman-Schultheß weder dem einen noch dem anderen einfach
recht gibt, sondern auf die Bedeutung des von Kahle entdeckten

und in «Masoreten des Westens» II (1930) veröffentlichten
«palästinischen Targums» hinweist (S. Iff.), und die Besprechung

aller in Betracht kommenden aramäischen Dialekte
(S. 13 ff.), beides zusammen die beste mir bekannte Einführung

in das ganze Problem. Dankenswert sind aber auch die
beiden Anhänge: über westaramäische Elemente in den
altsyrischen Evangelien und über die an Tatian anknüpfenden
arabischen und mittelalterlichen Evangelienharmonien.

Im großen Mittelstück behandelt Bl. das Problem selber
unter verschiedenen Gesichtspunkten: Syntax, Wortschatz,
poetische Form, Falschübersetzungen, Aramäisches als
Ursache von Varianten. Gewiß wird auch da der Neutestamentier
oft das letzte Wort haben. Er muß z. B. entscheiden, ob des
Petrus Antwort in der Fassung von Mk. 14, 68 wirklich so

ungereimt ist, daß man mit Torrey etwas anderes dahinter
suchen muß (S. 61). Und er mag da gerade auf Grund neuerer
Beiträge von gräzistischer Seite, deren Nichtberücksichtigung
Koll. Debrunner rügt, öfter anders urteilen. Aber im ganzen
empfindet man doch das Fehlen der Einseitigkeit des nur auf
eine Theorie versessenen Spezialisten sehr angenehm.
Gerade im Unterschied zu jener Arbeit von Gander, wo De-
brunners Kritik nur allzu berechtigt ist. Gegen G. hat auch
schon der Semitist mancherlei einzuwenden; Bl. muß wirklich
ungleich ernster genommen werden.

Warum S. 86 u. 138 'adh für «again» und nicht 'odh wie S. 169 u. 171?

— Statt 'abbarath S. 115 f. lies 'abbarath, und S. 130 letzte Zeile qalleth. —



382 Rezensionen

Die auf S. 104 besprochene Verwechslung von hawä und hü, beides hw'
geschrieben, spielt auch in die Textgeschichte von Dan. 6,11 hinein. — Das
«wer ist dein Name» (S. 219) kennt auch das Mandäische (Nöldeke, Mand.
Gramm. S. 341). — Das jehib Dan. 7,14 (S. 220) ist in dem in Bibl. Hebr.3
zugrunde gelegten Leningradensis gerade plene geschrieben, und ebenso

pum (S. 218) wenigstens in Varianten. — S. 86 f. fehlt unter den Beispielen

für nach aramäischer Art nicht ausgedrückten Komparativ das schönste

Beispiel, xpv àyadqv pepiba Lk. 10, 42 in Jesu Antwort an Martha, das

so gefaßt ihr auch mehr Recht werden läßt. — Bei der Nachwirkung des
aramäischen «Dativus ethicus» nennt Bl.u. a. auch das XèfovTtç / eiirov rrpôç/
eîç éauToOç, das er «were them saying, did them say» wiedergiebt. Gibt
es für diese namentlich bei intransitiven Verben der Bewegung ja sehr
verbreitete Erscheinung (azal leh) einwandfreie Belege auch bei amar,
wo das Mißverständnis eines wirklichen Dativobjekts «sagte zu ihm» doch
allzu nahe liegen mußte? Und gerade Mk. 10, 26 gibt wörtliches «bei sich
selber» auch einen guten Sinn: Jesus errät ihre geheimen Gedanken.

Basel. Walter Baumgartner.

G. Sevenster, Hoogleeraar te Leiden, De Christologie van het
Nieuwe Testament, Holland Uitgevermaatschappai te
Amsterdam, 1946, 890 S., geb. fl. 12.50.

Der Verfasser läßt keinen Zweifel darüber, was die
Absicht seines Buches ist: er will die Christologie des Neuen
Testamentes darstellen: nur uneigentlich darf von Christo-
logien gesprochen werden. Das will aber nun nicht sagen, daß

er einen systematischen Aufriß derselben bietet und als Einheit

entwickelt. Seine Methode ist vielmehr die der üblichen
neutestamentlichen Theologie: er gibt eine geschichtliche
Darstellung und geht den einzelnen biblischen Schriften in
chronologischer Reihenfolge nach, stellt ihre christologischen
Aussagen zusammen, interpretiert sie und sucht seine eigene
Auffassung gegen andere Interpretationen zu begründen. Es
ist eine gründliche, wohl abwägende und den Stoff vollständig
umfassende Untersuchung. Sie enthält eine Fülle von
beachtenswerten Ueberlegungen, für die man dem Verfasser Dank
weiß. Dennoch hat mich das Buch nicht befriedigt, und ich
kann mich dem Lob, das ihm H. N. Ridderbos in einer eingehenden

Besprechung in der «Gereformeerd theologisch Tijd-
schrift», 1. Heft 1947, spendet, nicht anschließen. Es sind
verfrühte Lorbeeren, wenn die Position der kritischen Forschung
als durch Sevensters Buch erledigt betrachtet wird. Seine
Untersuchung gleicht mehr einer Photographie als einem leben-



Rezensionen 383

dig und plastisch geschauten und gezeichneten Bilde. Es ist
analytisch-reproduktiv, es fehlt die schöpferische Synthese, die
den Leser zwingende selbständige Schau. So ist bei der
unermüdlichen, gewissenhaften Arbeit doch nicht ein eigentlich
interessantes .Werk herausgekommen.

Das Buch gehört durchaus in die Linie der Forschung, die
im Neuen Testament die Einheit des Ganzen gegenüber der
Verschiedenheit der einzelnen Verfasser zur Darstellung bringen

möchte. Dieses Streben ist eine notwendige und heilsame
Reäktion auf eine Betrachtung, die es als ein Bündel verschiedenster

Schriften behandelte und über den Differenzen das
Gemeinsame aus den Augen verlor. Aber diese Betonung der
Einheit kann auch auf dem falschen Wege der möglichsten
Nivellierung und Angleichung erreicht werden, und das ist der
Weg Sevensters. Es wird möglichst alles auf eine Fläche
ausgebreitet, eine Aussage aus der andern interpretiert, und so
entsteht kein Bild einer innern Bewegung und Entwicklung.
Fast die ganze spätere Christologie wird schon in dem Zeugnis

der Synoptiker vorgefunden. Das Buch leidet an der
fundamentalen Unklarheit, daß die beiden Größen Christuszeugnis
und Christologie nicht auseinandergehalten werden. Darum
fehlt auch der mit großem Eifer entwickelten These die rechte
Ueberzeugungskraft. Jede Christologie ist das Produkt zweier
Faktoren: in erster Linie der lebendigen Begegnung mit
Gestalt, Wort und Werk Jesu Christi als göttlicher, das Zentrum
des Menschen erfassender und bezwingender Macht, aus der
Gottes heiliger Wille und seine den Menschen zur Gemeinschaft

erhebende Gnade offenbar und wirksam wird. Dazu
tritt als zweiter Faktor das, was an Gedanken, Vorstellungen,
Bedürfnissen, Fragen und Wünschen an diese Gestalt
herangebracht wird und sich von ihrer Bedeutung und Wirkung
Rechenschaft gibt: die denkende Verarbeitung, die Deutung
und Vermittlung an andere. So erhebt sich immer die Frage:
Was hat der Verfasser in persönlichster Begegnung von Jesus
Christus empfangen? Was hat er an ihn herangebracht? Was
ist so zustande gekommen? Göttliche Aktion wirkt menschliche

Reaktion, unmittelbares Geschehen wird bezeugt,
gedeutet und vermittelt. In der menschlichen Reaktion äußern
sich menschliche Nöte und Bedürfnisse, Glücksverlangen,



384 Rezensionen

Schuldgefühl, Schicksalsangst, Lebenshunger und Todesfurcht,
Frage nach Grund, Sinn und Ziel, das ganze weite Gebiet
jüdischer Messianologie und liellenistisch-synkretistischer
Erlösererwartung. Die Einheit liegt beim Ausgangspunkt, in der
lebendigen Person Jesu Christi, ihrem Wort, ihrer Tat und
ihrem Geschick und dem Zeugnis von ihr. Die Christologie,
d. h. die denkende, deutende und vermittelnde Verarbeitung
aber zeigt die reichste Mannigfaltigkeit, und diese bedeutet
nicht Verlegenheit, sondern Gewinn. Es tut der Einheit keinen
Abbruch, wenn die Mannigfaltigkeit in der charakteristischen
Eigenart der Zeugenden und Redenden kräftig herausgearbeitet

wird. Sevenster aber glaubt die Einheit durch diese
Nivellierung der christologischen Aussagen herstellen zu müssen.

Die Christologie des Neuen Testamentes ist für ihn eigentlich

schon von Anfang an fertig, und darum müssen die
Synoptiker und Johannes, Paulus, Jakobus und der Apokalypti-
ker im Grunde alle dasselbe sagen, und der bunte Reichtum
der Gestalten geht hinter dem eintönigen Einerlei verloren.

In den die Synoptiker behandelnden Kapiteln werden Jesu
eigene Botschaft und die Verkündigung der Evangelisten nicht
genügend auseinandergehalten. Die Darstellung wäre viel klarer

geworden, wenn Sevenster zuerst das besondere Selbst- und
Sendungsbewußtsein Jesu herausgearbeitet hätte, um dann zu
fragen, wie sich diese Epiphanie in der Botschaft der
Berichterstatter, in den an ihn herangebrachten messianischen und
andern Prädikationen widerspiegelt. Er bemüht sich, in den
«Ich bin gekommen»-Worten wie auch in dem Wort über die

einzigartige Erkenntnis des Vater die Präexistenzvorstellung
zu finden. Solche Worte sprechen aber ganz schlicht eine
Sendung und Offenbarung, selbstverständlich von göttlichem
Ratschluß und Walten her, aus, aber sie enthalten keine Reflexion
über ein vor dieser Sendung vorhandenes Dasein; das kann
nur sehr künstlich eingetragen werden. Vollends ist es eine
gewaltsame Aktion, wenn sogar dem Jakobus die Christologie
der übrigen neutestamentlichen Autoren zugeschrieben wird.
Die Hypothese vom jüdischen Ursprung oder der jüdischen
Grundlage des Briefes wird im Handumdrehen erledigt; ob 2, 1

der Name Jesu Christi und darum seine Bezeichnung als
«Herr der Herrlichkeit» ursprünglich ist, wird gar nicht ge-



Rezensionen 385

fragt, sondern kurzweg aus diesem Prädikat auf die Ueber-
einstimmung mit der paulinischen Christologie geschlossen.
Auch die Polemik gegen die Forscher, die bei einem und
demselben Verfasser, z. B. Johannes, Acta, Pastoralbriefen,
verschiedene Schichten christologischer Konzeption unterscheiden,

eine sogenannte adoptianische und eine Präexistenz-Chri-
stologie nebeneinander nachweisen wollen, entbehrt jeder
Beweiskraft und wird dem Gegner nicht gerecht. .Wenn im
Schlußkapitel, das übrigens größtenteils schon vorher Gesagtes

wiederholt, der Unterschied zwischen Jesus und Paulus,
den Synoptikern und Johannes, Paulus und Johannes, dem
Apokalyptiker, Jakobus und dem Verfasser des Hebräerbriefs
abgeschwächt und in jede Christologie die der andern Schriften

des neuen Testamentes hineingedeutet wird, so hat die Einheit,

die in der Sache, besser der sie verkörpernden Person
liegt, solche künstliche Nachhilfe gar nicht nötig. Es ist
dieselbe göttliche Macht und Liebe, die da überall bezeugt wird,
und solche Uniformierung der Zeugen, wie sie in diesem
Buche vorgenommen wird, tut dem Glauben in Wirklichkeit
gar keinen Dienst, ganz abgesehen von ihrer wissenschaftlichen

Unhaltbarkeit. Die Gemeinschaft des Glaubens von der
Christologie, vom Resultat statt vom Ursprung her schaffen
und sichern zu wollen, heißt das Haus vom Dach aus bauen
wollen.

Nun, Sevenster würde hier einwenden, daß er die
Unterschiede zwischen den verschiedenen neutestamentlichen Autoren

in der Christologie nicht leugne, aber er läßt sie bloß als
formal gelten. «Die Verschiedenheit hat, was das Formale
betrifft, nur Beziehung auf den Unterschied der Ausdrucksweise;
was das Inhaltliche betrifft, nur auf einen mehr oder weniger
deutlichen Unterschied der Akzente» (S. 356). Mit dieser
Formulierung kommt man aber nicht durch. Daß z. B. das
Christusbild der Apokalypse wesentlich dasselbe sei wie das der
Synoptiker und nur formal oder in der Akzentverteilung davon
unterschieden, das kann man nur sagen, wenn man die
Tatsachen vergewaltigt. Natürlich gehen sie auf denselben Jesus
Christus zurück; aber daß seine Widerspiegelung mehr als
nur formal verschieden ist, das kann auch das Plädoyer Seven-
sters nicht aus der Welt schaffen.

25



386 Rezensionen

Ueber dieser Kritik darf aber nicht übersehen werden, daß
das Buch auch viele beachtenswerte Darlegungen bietet. Ich
rechne dazu z. B. den Nachweis, daß sowohl Johannes als der
Hebräerbrief nicht einfach als hellenistisch bezeichnet werden
dürfen, weil sie beide das Werk Jesu durchaus in den
Zusammenhang einer geschichtlich-eschatologischen Betrachtung
hineinstellen; oder auch die Betonung, daß die Versöhnung
überall als ein Werk aus göttlicher Initiative gefaßt wird und
es sich darum nicht um eine Umstimmung Gottes handelt. Die
eschatologische Bestimmtheit, aus der das ganze Neue Testament

verstanden werden muß, wird mit Recht hervorgehoben,
aber auch gezeigt, wie Gottes Gegenwart in Person und Werk
Jesu damit verbunden bleibt. Auch darin wird man dem
Verfasser gern beistimmen, daß er von Anfang an jede Trennung
von Person und Werk Jesu ablehnt. Ich könnte noch manches

nennen, was aus dem Buch zu lernen ist. Es wiegt aber leider
den Widerspruch nicht auf, den ich erheben mußte.

Basel. Rudolf Liechtenhan.

Ernst Staehelin: Johann Ludwig Frey, Johannes Grynaeus
und das Frey-Grynaeische Institut in Basel, Rektoratsprogramm

der Universität Basel für das Jahr 1947, Basel,
Buchdruckerei Friedrich Reinhardt AG., 1947, mit 16

Kunstdrucktafeln, 221 S., Fr. 9.50.

Am 1. März 1947 hat das Frey-Grynaeische Institut in
Basel sein 200jähriges Bestehen gefeiert. Aus diesem Anlaß
hat sein jetziger Lektor, Ernst Staehelin, diese umfassende
Festschrift auf den Tag pünktlich vorgelegt. Als Rezensent,
der mit der reichen, intimen Stoffkenntnis gerade dieses Lektors

in bezug auf die Basler Kirchen- und Kulturgeschichte
nicht in Wettbewerb treten kann, darf ich nur den bescheidenen

Versuch machen, einige Lichter auf das aufzusetzen, was
in den ehrwürdigen und gastlichen Räumen des Instituts
Geschichte und Gegenwart ist und was in der Darstellung Ernst
Staehelins neues Leben gewonnen hat.

Mit einem etwas beschämenden Geständnis muß ich beginnen.

Als ich bis 1933 noch in Deutschland war, fiel mir Semester

für Semester in dem mir als dem Redaktor der damaligen
«Theologischen Blätter» zugestellten Vorlesungsverzeichnis



Rezensionen 387

der Basler Universität hinter dem Namen Paul Wernle der
Zusatz «Lektor des Frey-Grynaeischen Instituts» auf. «Lektor»?

«Institut»? Ich weiß gar nicht mehr so recht, was ich
mir unter diesen Bezeichnungen vorgestellt habe. Es will mir
so vorkommen, als wenn ich an irgendeine unterrichtliche
Tätigkeit an irgendeiner Schule, etwa zur Aufbesserung des

Professorengehaltes, gedacht hätte. Und doch hätte ich zum
mindesten aus dem Artikel von Eberhard Yischer über die
Universität Basel in dem bekannten Handwörterbuch «Die Religion

in Geschichte und Gegenwart», 2. Aufl. Bd. 1 1927, Sp.
785 ff., unterrichtet sein können, wenn es dort heißt: «Schon
1747 hatte Prof. Joh. Ludwig Frey mit seinem Freunde Joh.
Grynaeus seine wertvolle Bibliothek, die Hälfte seines Hauses
und eine Summe Geldes dazu bestimmt, einem gelehrten und
gottesfürchtigen Manne überlassen zu werden gegen die
Verpflichtung, wöchentlich den Studenten der Theologie einige
Vorlesungen in dieser Wissenschaft oder in den ihr dienenden
Sprachen und der Historie zu halten.» Nun, als ich nach Basel
kam, wurde ich schnell und gründlich über die weite und tiefe
Bedeutung des Frey-Grynaeum in der Basler Gelehrtengeschichte

belehrt. In meinen Studien über die just in Basel
erschienenen Erstdrucke apokrypher Evangelien und Apostelgeschichten

stieß ich auf die «Monumenta Sanctorum Orthodoxo-
grapha» 1569 des Johann Jakob Grynaeus oder auch auf die
Erstausgabe des Protevangelium Jacobi 1552 aus der Hand
des Theodor Bibliander, der damit eigentümlicherweise die
christliche Mission unter den Mohammedanern hat fördern
wollen. Auf diese und viele andere Gelehrtengestalten
humanistischer Prägung und ökumenischen Ausmaßes stößt man
immer wieder im neuesten Basler Rektoratsprogramm, auch
wenn man es nur durchblättert, es nur «annascht». Von
solchem Annaschen schrieb einmal Jacob Burckhardt an Friedrich

Nietzsche, als dieser ihm etwas aus seiner Feder dediziert
hatte. Während es aber in diesem Falle Jacob Burckhardt bei
solchem vorläufigen Dank bewenden ließ, um dann nicht mehr
darauf zurückzukommen, haben wir hier allen Anlaß, uns
recht teilnehmend und fleißig mit der Geschichte des Frey-
Grynaeum zu beschäftigen.

Wie intensiv und extensiv ist all das, was in diesem Ge-

25*



388 Rezensionen

lehrtenbereich geschehen ist! Wie erhaben ist dieses umfassende

Geschichtsbild der in Basel geleisteten und in alle Welt
ausstrahlenden Gelehrtenarbeit! Wie sehr hat man hier einen
kundigen, sicheren Führer nötig, um sich in den Basler
Gelehrtendynastien zurechtzufinden! Der Name des einen
Institutsgründers, Frey, hat etwa 20, der des anderen, Grynaeus,
etwa 12 Vertreter. Da die Vornamen oft dieselben sind, wird
um der Deutlichkeit willen Johann Jakob Grynaeus I, II und
III oder Samuel Grynaeus I, II und III oder gar Simon
Grynaeus I, II, III und IV gesagt wie bei Fürsten. Dazu treten
die Bernoulli, Burckhardt (dieser Name mit über 20 Vertretern!),

Buxtorf, Iselin, Merian, Miville, Staehelin, Vischer,
Wackernagel u. a. Alle diese gelehrten Herren hatten diese
oder jene Beziehung zum Frey-Grynaeum. Die Geistesgrößen
von zwei Jahrhunderten geben sich ein respektables Stelldichein,

und das in Kritik und Antikritik bis hin zur rabies theo-
logorum im Gelehrtenstreit, aber auch in nicht leichten
Auseinandersetzungen über Professorenberufungen und
Doktorpromotionen.

Johann Ludwig Frey, dem fast die erste Hälfte der
Festschrift gilt, scheute sich nicht, von der «tenebrosa Aristotelica
philosophia» zu sprechen. Er war der allererste sogenannte
Privatdozent an Basels Universität, auch ihr erster sogenannter

außerordentlicher Professor der Theologie und zunächst
neben diesem Amt auch noch ordentlicher Professor der
Geschichte. Wir erfahren vom «Wettstein-Handel» und nehmen
zur Kenntnis, daß der große, wirklich für dauernd große
Textkritiker Johann Jakob Wettstein als Mensch seinen Kollegen
und Behörden gegenüber nicht gerade Größe gezeigt hat.
Schließlich wurde Johann Ludwig Frey Professor für Altes
Testament, der dazu in linguis orientalibus sattelfest war. Sein
Freund Johannes Grynaeus war zuerst Jurist und darnach
Theologe als «Professor der loci communes et controversiae
theologicae», der sich in seiner Antrittsvorlesung um die
rechte Art einer Kontroverse bemühte und gar schön
herausarbeitete, «welche strittigen Probleme würdig seien, ernsthaft
diskutiert zu werden, welche eher mit Schweigen übergangen
oder nur 'icrropîaç ëveica' erwähnt werden sollten».

Nach erfolgter Stiftung a. D. 1747 haben 6 Lektoren ihres



Rezensionen 389

Amtes gewaltet, Jakob Christoph Beck, Johann Rudolf Bux-
torf, Karl Rudolf Hagenbach, Emil Kautzsch, Rudolf Staehe-
lin und Paul Wernle, so daß bei fast 200 Jahren auf jeden im
Durchschnitt über 30 Jahre gekommen sind. Anheimelnd ist
das curriculum vitae des deutschen Alttestamentlers Kautzsch
aus Plauen in Sachsen, über den erzählt wird: «Auch sonst
gefiel es ihm und seiner Familie in dem ,alten heimeligen
Hause' so wohl, daß er nicht zuletzt um dieses Hauses willen
einen im Februar 1875 an ihn ergangenen Ruf nach Heidelberg

ablehnte.»
Was geht nicht alles zu Nutz und Frommen unserer Basler

Theologischen Fakultät mit ihren Dozenten und Studenten
im heutigen Frey-Grynaeum ein und aus! Wir sagen nicht zu
viel, wenn wir dankbar bezeugen, daß ebenso wie unser anders
gestaltetes Alumneum mit seinem Vorsteher Oscar Cullmann
das Frey-Grynaeum mit seinem Lektor Ernst Staehelin
Mittelpunkt für unsere Fakultät und Treffpunkt für die uns
besuchende theologische und kirchliche Welt gerade in dieser
so zerrissenen Jetztzeit geworden ist. Wenn Johann Ludwig
Frey wie andere damals eine «Peregrinatio literaria in Gottes
Namen» machen und die christlich-humanistischen Beziehungen

mit anderen Ländern anbahnen und pflegen konnte —
nun, von diesem Charisma ist fort und fort das Frey-Grynaeum
getragen bis auf diesen Tag. Aufschlußreich sind dafür auch
die wohldokumentierten Belege in des Lektors gedruckten
Jahresberichten, die in seinem zusammenfassenden Buch gemäß
der Bescheidenheit seines Verfassers über Gebühr zurücktreten.

In dem von ihm betreuten Institut gibt es nicht den
«Herr-im-Hause»-Standpunkt; in die Räume der Familie Stae-
helin-Kutter bis in die Studierstube des Hausherrn hinein
dringt die Hilfsarbeit für die notleidenden Kriegsgeschädigten
und Emigranten mit allem Drum und Dran vor.

Bei alledem hat der jetzige, siebente Lektor seine akademische

Hauptaufgabe kräftig gefördert, die ihm vor allem auch
damit gegeben ist, daß er ohne Unterlaß das reiche
Handschriftenmaterial des Instituts ordnet, katalogisiert und
auswertet. Zuletzt haben ihm bei der Bestimmung einer griechischen

Handschrift Bernhard Wyß und bei derjenigen einiger
orientalischer Handschriften Rudolf Tschudi ihre Unterstüt-



390 Miszellen

zung gegeben. Entsprechendes gilt von Max Burckhardt, dem
Vorsteher der Handschriftenabteilung der Basler
Universitätsbibliothek, wo sich der ganze handschriftliche Bestand des
Instituts als Depositum befindet. Durch solche gemeinsame
Arbeit im Bereich der universitas litterarum werden immer
neue Schätze gehoben, und das Frey-Grynaeum ist unter
seinem jetzigen Lektor über die oben angedeutete Lehr- und
Hilfstätigkeit hinaus mehr und mehr auch eine Forschungsstätte
geworden.

Basel. Karl Ludwig Schmidt.

Miszellen.
Alttestamentliche Wortforschung.

Zwei Fachwörter der Bausprache in Jesaja 28,16.

1. Jes. 28,16 ist ein viel besprochener und, so schon im NT, viel
angeführter Vers, dessen erste Hälfte in den Kommentaren fast ganz
übereinstimmend behandelt wird. Trotzdem ist es bis jetzt übersehen worden,
daß er zwei Fachwörter der Bausprache enthält, deren Verständnis allein
erst die richtige Erfassung des Ganzen möglich macht.

2. An Aenderungen des überlieferten Wortlautes ist bis jetzt in der
Hauptsache das Folgende vorgeschlagen worden: a) statt jissad liest man
jösed; König (1926, S. 255) gibt dafür die sorgfältigste und beste Begründung;

und ich stimme ihr zu; b) man streicht von den zwei unmittelbar
aufeinanderfolgenden äbän äbän das eine als Doppelschreibung oder als
Teil einer am falschen Ort in den Text eingedrungenen Glosse (siehe
unter c) ; diese Streichung ist verkehrt; der überlieferte Text ist in
Ordnung; c) man nimmt auch an der Wortfolge müsäd mussäd Anstoß und
streicht das eine der beiden Wörter; auch hier nimmt man entweder
falsche Doppelschreibung oder das zweite Stück einer Glosse zu äbän
böchan an (so Marti 1900, S. 208), welche äban müsäd gelautet hätte: diese
Annahme ist nicht nur kühn, sie ist auch irrig; vielmehr ist unter
Umstellung der zwei ersten Konsonanten des zweiten Wortes und unter
Aufhebung der Verdopplung im zweiten Wort müsäd ümüsäd zu lesen; d) nach
Buhl (1912, S. 380 Fußnote) haben schon Raschi und Ihn Esra an der üblichen

Uebersetzung von böchan Anstoß genommen und das Wort mit bachan
«Turm» zusammengebracht; den Anstoß am Herkömmlichen haben sie mit
Recht genommen; seine Behebung haben sie nicht gefunden.

3. Abgesehen von den zwei kleinen Aenderungen: jösed für jissad
und ümüsäd für mussäd halte ich den Wortlaut für richtig und lese ihn
metrisch, wie folgt:

hinnen! jösed besijjön (3)
äbän äbän böchan (3)
pinnat jiqrat müsäd ümüsäd (1).


	Rezensionen

