
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 5

Artikel: Nach der christlichen Weltkonferenz in Oslo

Autor: Rizza, Giovanni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


370 G. Rizza, Nach der christlichen Weltkonferenz in Oslo

die Heilsbedeutung der christliehen Geistigkeit» (S. 29).
Demgegenüber drängt sich uns die Frage auf: Müssen wir nicht
ganz neu auf die Tatsache achten, daß Gotthelf in steigendem
Maße nicht von Geist und christlicher Geistigkeit im allgemeinen,

sondern massiv vom Geiste Gottes und darüber hinaus
immer direkter und aufdringlicher von Gott, dem Herrn,
Schöpfer, Vater und Heiland selber spricht, daß er in den
Namen Gottes eine Wirklichkeitsfülle, eine Klarheit und
richterliche Gewalt, eine Furchtbarkeit und einen Freudenjubel
einzuschließen beginnt, die wir nie fassen werden, solange
wir uns vorwiegend mit dem «Entwicklungsweg» beschäftigen,
«der, ausgehend von der chaotisch ungeformten Materie,
einmünden wird in Gott selbst, den reinen Geist» (Fehr a. a. 0.
S. 31) Müßten wir die Zwiespältigkeit nicht willig ertragen,
in die Gotthelf damit rückt, daß er uns jetzt als Exponent der
uns vertrauten christlichen Tradition erscheint, jetzt als Prophet

und Zeuge eines «Christentums», das eben diese Tradition

unbarmherzig unter das Gericht jenes Gottes stellt? Und
ist das anders möglich als so, daß wir in ein Verhältnis freier
Verbundenheit, brüderlich gebundener Freiheit zu Gotthelf
treten, wie es uns allein im gemeinsamen Stehen vor einem
Dritten gegeben ist?

Strengelbach/Aargau. Eduard Buess.

Nach der christlichen Weltkonferenz in Oslo.

Vorbemerkung der Redaktion: Nachdem die Tagespresse der ganzen
Welt über die Weltkonferenz der christlichen Jugend ausführlich berichtet

hat und dann vor allem in kirchlichen Zeitschriften mehr oder weniger

kritische Stimmen über Möglichkeit und Notwendigkeit gerade einer
solchen ökumenischen Arbeit laut geworden sind (vgl. zuletzt den «Rückblick

auf die Osloer Weltkonferenz» im «Kirchenblatt für die reformierte
Schweiz» 1947/18 von dessen Redaktor Gottlob Wieser), hat es sich
getroffen, daß ein junger römisch-katholischer Gelehrter, der am
Archäologischen Institut der Universität Catania tätig ist und die dort neu
erscheinende Zeitschrift «Nuovo Didaskaleion» (christliehe Archäologie,
Kunst, Geschichte und Literatur der ersten Jahrhunderte) redigiert, mir im
Anschluß an einen Besuch in Basel auf der Rückkehr von Oslo in seine
sizilische Heimat den nachfolgenden Aufsatz zur Verfügung gestellt hat,
der hier denkbar wörtlich unter Wahrung seiner italienischen
Stileigentümlichkeit übersetzt ist und abgesehen von dem Tatsachenbericht als



G. Rizza, Nach der christlichen Weltkonferenz in Oslo 371

ein Beitrag zur Frage nach der Stellung des römischen Katholizismus
zur christlichen Oekumene für den ThZ-Leserkreis wesentlich erscheint.

K. L. S.

Nach dem grausamen Sturm des Krieges hat sich die christliche

Jugend aller Länder in einer brüderlichen Begegnung
zu Oslo vereinigt, die vom 22. bis zum 31. Juli 1947 stattgefunden

hat. Gegenüber dem Chaos, das der Mensch in der
Welt angerichtet hat, suchte diese Jugend die eigene
Verantwortung abzugrenzen und einen .Weg zu finden, über den das
christliche Ideal, wie es in der Welt behauptet werden soll,
unter den Menschen jenen Sinn der Brüderlichkeit verbreiten
könnte, der der einzige Schlüssel zur Lösung der unsere
Gesellschaft umtreibenden komplexen Probleme ist.

Den jungen Leuten, die in Oslo zusammengekommen sind,
haben sich zwei Arten von Problemen gezeigt: einerseits ist
es tatsächlich nötig, die Beziehungen zwischen den Christen
selbst abzuklären, um eine Zersplitterung zu vermeiden und
die Möglichkeiten eines Erfolges zu vermehren; anderseits, das
zu definieren, was nicht christlich ist, und eine entschiedene
und allgemein verbindliche Haltung einzunehmen.

Das erste Problem, das im Problem der Oekumene besteht,
wurde in einer Frage gegenständlich: ist die universale Kirche
möglich, ist sie nützlich, ist sie notwendig? Und in welchem
Sinne soll man sie verstehen? Der Chinese M. Li-Chu-Wan
zeigte in einer seiner offiziellen Ansprachen ein großes
Vertrauen in die Verwirklichung dieser christlichen Einheit, die
er als eine Zusammenarbeit aller Kirchen zur Rettung der
Welt auffaßt; aber in seinem Optimismus lag vielleicht die
Erinnerung an die christlichen Gemeinden Chinas, wo die
Missionare zum ersten Mal das Evangelium Christi bringen.
Dieser jugendliche Optimismus der Vertreter der neuen
Gemeinden, die das Gewicht nicht kennen, das Tradition,
Interessen, besondere Umstände, Lehrunterschiede in unseren
Kirchen gehäuft haben, stand in gewissem Sinne einer anderen
Tendenz gegenüber, nur die Annäherung und die Zusammenarbeit

bei den Christen auf praktischem Gebiet und in
außerkirchlichen Organisationen außerhalb ihrer Zugehörigkeit zu
bestimmten Konfessionen wenigstens in der Anfangszeit als
konkret realisierbar zu betrachten. Diese Lösung legte zum

24*



372 G. Rizza, Nach der christlichen Weltkonferenz in Oslo

Teil die Abwesenheit der römisch-katholischen Kirche nahe
und die Anwesenheit einer gewissen Zahl von römischen
Katholiken, die von außerkonfessionellen (oder besser
interkonfessionellen) Organisationen, wie z. B. der YMCA, delegiert
waren.

Wie dem auch sei, wurde in Oslo das Problem der
Beziehungen mit der römisch-katholischen Welt niemals offiziell
angepackt, im Gegenteil, es wurde vermieden, obwohl die
Notwendigkeit, darüber zu reden, in der Luft lag: die Konferenz
bekam so den Aspekt eines großen Einigungsversuches von
Seiten der verschiedenen protestantischen und orthodoxen
Denominationen, die ihre Haltung gegenüber den Problemen,
wie sie sich aus der zeitgenössischen Gesellschaft stellen, zu
definieren versuchten. Zu diesem Zwecke wurden die 1500
Delegierten in 9 Gruppen eingeteilt, von denen jede nach einem
besonderen Gesichtspunkt die einzelnen Fragen zu überprüfen
hatte. Gegenstand der Diskussion waren die Familie, die
Erziehung der Jugend, die Stellung der Juden, die Probleme, die
aus dem Fortschritt der Naturwissenschaften und aus der
politischen, sozialen, wirtschaftlichen Organisation der menschlichen

Gesellschaft erwachsen.
Nachdem man die Schwierigkeiten wirtschaftlichen,

politischen, moralischen Charakters eingesehen hatte, die sich der
Verwirklichung eines christlichen Familienlebens entgegenstellen,

wurde auf den sakramentalen Charakter der Ehe, durch
den Mann und Frau sich gegenseitig eine dauernde Treue
gewährleisten müssen, Nachdruck gelegt, was das Problem der
Ehescheidung sehr vereinfachen würde. Die Kirchen wurden
außerdem gebeten, eine einheitliche Stellung gegenüber diesem
Problem einzunehmen und tatkräftig in dieser Richtung
vorzugehen.

Als eine zu bekämpfende Erscheinung wurde der
Antisemitismus betrachtet, sei es, weil die Beziehungen mit den
Juden vor allem als menschliche Beziehungen anzusehen sind,
die uns verpflichten, den Juden zu einer staatsbürgerlichen
Existenz zu verhelfen, sei es auch wegen des gemeinsamen
geistigen Erbes, an dem wir teilhaben.

Es wurde festgestellt, daß zwischen Wissenschaft und
Religion keinerlei Konflikt besteht, und daß die Erfindungen des



G. Rizza, Nach der christlichen Weltkonferenz in Oslo 373

Menschen an und für sich weder gut noch böse sind; gut
gebraucht, können sie Fortschritt und Wohlstand bringen; wenn
aber bei denen, die das Geheimnis der Wissenschaft besitzen,
der Sinn für moralische Verantwortung zu fehlen beginnt, so
kann die Wissenschaft die Ursache von Leid und Zerstörung
sein. Daraus erwächst die Notwendigkeit, daß die Religion der
Wissenschaft zur Seite stehe, und daß der Gelehrte, der das
Geheimnis der Atombombe entdeckt, sich zugleich des Guten
und des Bösen bewußt sei, das sie mit sich bringen kann.

Der gleiche Sinn für moralische Verantwortung wurde von
denjenigen verlangt, die die Leitung des politischen, wirtschaftlichen,

sozialen Lebens haben: man erwartet in der Tat, daß
die Unordnung in der Welt durch den Sieg derjenigen, die
unter Berufung auf Gerechtigkeit gekämpft haben, unterdrückt
würde; man mußte stattdessen feststellen, mit welcher Leichtigkeit

die Gerechten am Tage des Sieges zu Ungerechten werden;

in der Tat sind sie jetzt, nachdem sie von Frieden und
Gerechtigkeit geredet haben, einer gegen den anderen bewaffnet,

und zwar in einem Konflikt, der die Welt in zwei Teile
gespalten hat, und der sie in einen neuen schrecklichen Krieg
zu verwickeln droht.

In der Beurteilung dieses Konfliktes wurde, wie mir
scheint, von seiten der Delegierten im allgemeinen zweierlei
Haltung eingenommen: von den einen wurde er eher als ein
Konflikt zwischen der Demokratie und einer Form von To-
talitarismus betrachtet, oder mit anderen Worten zwischen
der Zivilisation und der Barbarei, indem sie den zweiten
Begriff gänzlich als einen zu bekämpfenden Feind verwarfen
und den ersten als den Hort der Freiheit annahmen. Es ist die
alte Mentalität, die aus dem Christentum bisweilen den
Verbündeten des Bürgertums gemacht hat, und die zum Teil den
Aufstand der sozialistischen und kommunistischen Kräfte
gegen die christliche Kultur bestimmt hat. Diese Mentalität
schien mir besonders unter den Amerikanern verbreitet zu
sein, die sich gewöhnlich als Soldaten eines großen Kreuzzuges

gegen den Kommunismus fühlten, mit dem sie kein
Gespräch für möglich hielten. Andere betrachteten die Spaltung,
um mit Reinhold Niebuhr zu reden, als den Konflikt zwischen
zwei Welterrettungsplänen, von denen weder der eine noch



374 G. Rizza, Nach der christlichen Weltkonferenz in Oslo

der andere den wahren Herrn kennt. Es war mit anderen Worten

ein gleichzeitiges Wahrnehmen des antichristlichen Aspektes

des amerikanischen Kapitalismus, des sowjetischen
Kommunismus und der imperialistischen Politik des einen wie des
anderen.

So wurden in der Wirtschaftsordnung die Notwendigkeit
einer Freiheit anerkannt, die die soziale Gerechtigkeit und die
wirtschaftliche Sicherheit für alle einschließt, und in der
politischen Ordnung die Notwendigkeit einer Freiheit, die das
Recht zur nationalen Unabhängigkeit und zur Existenz einer
vom Volk ernannten Regierung, die diesem gemäß sein muß,
einschließt. Mehrere Beispiele von Aenderungen der Lage, für
die die Christen arbeiten sollen, wurden genannt, u. a. die
Abschaffung der Rassenunterscheidungen, die Ausdehnung der
sozialen Gerechtigkeit, die Emanzipation der schwachen
Nationen, ein internationales Einvernehmen.

Deshalb dachten einige Delegierte in der politischen Struktur

ihres Landes individuell vorzugehen, andere dachten an
die Schaffung einer christlichen politischen Partei, wieder
andere an eine Zusammenarbeit zwischen den Bewegungen, die
die gleichen Ziele haben, indem die einen glaubten, aus der
christlichen Gemeinde einen Hebel, der unmittelbar auf die
Gesellschaft einwirke, zu machen, und indem die anderen die
Religion als eine wesentlich individuelle Angelegenheit
betrachteten. Die bei weitem vorherrschende Meinung war
jedoch, daß der Christ seinen Beitrag der politischen Partei
zuwenden soll, deren Programm sich dem am meisten nähert,
was er selbst anstrebt, ohne zu versuchen, eine ausdrücklich
als christlich bezeichnete politische Partei ins Lehen zu
rufen, daß jedoch der Christ gegenüber jeder Partei eine
kritische Haltung einzunehmen habe, eingedenk dessen, daß in
der Politik wie in allen Lebensäußerungen Jesus Christus der
einzige Herr ist. In seiner Anwendung auf alle politischen
Richtungen wird dieses Prinzip sowohl den Kommunismus als
auch die verschiedenen Formen von Kapitalismus, von
politischem und wirtschaftlichem Imperialismus, von Rassenideologie,

von Totalitarismus nach dem Wert richten, den sie dem
Menschen als dem Kind Gottes, wie es mit ihm zu leben berufen

ist, heimessen.



G. Rizza, Nach der christlichen Weltkonferenz in Oslo 375

In einem Augenblick, in dem so viele Gefahren uns drohen,
und in dem es scheint, daß die antichristlichen Mächte die
Leitung der Weltgeschäfte in die Hände genommen hätten, haben
uns diese Fühlungnahme, die Ernsthaftigkeit, die die
Zusammengekommenen zeigten, die christliche Einheit, wie sie die
Indonesier und die Holländer in einer gemeinsamen Erklärung
finden konnten — diese beiden Länder waren ja im Zwiespalt

—, Hoffnung gegeben, daß ein Schritt vorwärts in Oslo
geschehen sei: es ist tatsächlich unter den Zusammengekommenen

eine Einheit der Grundsätze und der Richtlinien
erreicht worden.

Viele unter den Delegierten erwarteten jedoch ein konkretes

Arbeitsübereinkommen, daß man nämlich den Grund zu
einer internationalen Zusammenarbeit zwischen den christlichen

Organisationen lege, was dann erlaube, von Fall zu Fall
in völligem Einverständnis eine entschiedene Haltung allen
Situationen gegenüber einzunehmen und ein wirkliches
Gewicht bei ihrer Lösung zu haben.

Wenn also die Konferenz von Oslo einerseits den Eindruck
hinterlassen hat, die protestantische und die orthodoxe Welt
richte sich gegen die Einheit, so hat anderseits die Tatsache,
daß das organisatorische Problem gänzlich im Dunkeln gelassen

wurde, zum Ausdruck gebracht, daß diese Einheit noch
nicht eine tatsächliche Einheit ist: es sind noch zu viele
Kirchen, zu viele Organisationen, zu viele Gruppen, die der
Verbindung untereinander und folglich der wirklichen Einheit
ermangeln.

Alle diejenigen, die in Oslo diese Notwendigkeit spürten
und sie wiederholt aussprachen, sprechen den Wunsch aus,
daß über die grundsätzliche Einigung, die die Konferenz
erreicht hat, hinaus Protestanten und Orthodoxe bald auch die
andere, konkretere Einheit, nämlich die Einheit des Handelns
verwirklichen möchten. Dies lassen die Konferenzen erhoffen,
in denen nach Oslo die Delegierten der einzelnen Organisationen

sich vereinigt haben, um die Botschaft von Oslo vom
eigenen Standpunkt aus durchzudenken.

An die hier Verantwortlichen richtet sich der herzliche
Wunsch nicht nur der Glieder jener Kirchen, die die Konferenz

organisiert haben, sondern aller Christen, welches auch



376 Rezensionen

immer ihre Konfession sei: alle sind tatsächlich von Oslo mit
hellerem Gemüt zurückgekehrt, nachdem sie den greifbaren
Beweis erhalten haben, daß es noch Menschen gibt, die im
Namen Christi alle Unterschiede der Rasse und der Nationalität

zu überwinden wissen, und die gegenüber den anderen die
eigenen Verfehlungen und die eigene Verantwortung zu
erkennen wissen; daß es noch Völker gibt wie das norwegische
Volk, die arbeiten können, indem sie ihren eigenen Frieden
und ihre eigene Freiheit eifrig hüten und die Rechte der anderen

gewissenhaft anerkennen.
Catania. Giovanni Rizza.

(Aus dem Italienischen übersetzt von Dr. Salome Christ, Basel.)

Renzensionen.

A. M. Dubarle, O. P. (Prof. an der Theologischen Fakultät von
Saulchoir), Les Sages d'Israël, Lectio Divina 1, Paris, Les
Editions du Cerf, 1946, 277 S.

Dieser erste Band einer Bücherreihe, mit dem Ziel, ein
gebildetes Publikum durch bessere Vertrautheit mit der Bibel
zu bereichern, will an Hand der Weisheitsbücher die Entwicklung

der entsprechenden Lehren vorführen. Behandelt werden
die beiden Schöpfungsberichte, Proverbien, Hiob, Qohelet, als
«Nachlese» Deuteronomium, Baruch 3, 9 bis 4, 4 und Psalmen,
endlich Ben Sira, Sapientia und — unter dem Motto «Hier ist
mehr als Salomo» — die Evangelien. Schon diese Uebersicht
zeigt, daß der Verfasser den Begriff «Weisheit» sehr weit
faßt und auf genaue Bestimmung des zeitlichen Verhältnisses
der genannten Schriften keinen Wert legt. Auf die literarkriti-
schen und Altersfragen geht er nicht ein. Ebenso bleibt das
Problem der fremden Herkunft der Weisheitsliteratur und
ihrer allmählichen Israelitisierung unerörtert, obgleich das
Literaturverzeichnis entsprechende Arbeiten aufführt.
Wissenschaftliche Aspirationen hat das Buch also nicht; zu einer
inhaltlichen Orientierung mag es immerhin dienen, wenn man
die genannte Selhstbeschränkung in Kauf nimmt.

Basel. Walter Baumgartner.


	Nach der christlichen Weltkonferenz in Oslo

