Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 3(1947)

Heft: 5

Artikel: Jeremias Gotthelfs Christentum in der neueren Forschung
Autor: Buess, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877537

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

3568 E. Buess, Jeremias Gotthelfs Christentum

Gotthelfs Hoffnung ist ja nun gerade nicht auf das Per-
fektum der Erlosung gestimmt, wie es jenes Pauluswort be-
zeugt, das man ihm auf den Grabstein gesetzt hat: «Der Tod
ist verschlungen von dem Sieg. Tod, wo ist dein Stachel? Grab,
wo ist dein Sieg?» Gotthelf wagt es kaum, solche Worte sich
anzueignen; wenn er sie iiberhaupt gebraucht, so umgibt er
sie mit Vorbehalten, an denen ihr Licht matt, ihr Trost kraft-
los wird. Er sieht sich gerne auf der Linie jener alttestament-
lichen Frage: « Wachter, was sagst du von der Nacht?y, der
die Antwort wird: «Es wird zwar der Morgen kommen, aber
es wird doch Nacht bleiben.y Und wir denken an jenen andern
mitternéichtlichen Rufer, der einen #&hnlich hoffnungslosen
Kampf kdmpfte, an Gotthelfs Zeitgenossen Kierkegaard. Die
getroste Verzweiflung Luthers ist ihnen nicht gegeben; zu
sehr sind sie beide, jeder auf seine Weise, Zeichen und Aus-
druck ihrer Zeit.

Aber nun diirfen wir freilich nicht schliefen, ohne auch
das andere zu sagen. Die Zwiespiltigkeit, in der uns Gotthelf
zuriicklaft, ist eine echie, darum echt, weil nicht ohne Zeugnis
fiir ihre echte Ueberwindung. Mitten aus dem Versuch her-
aus, die Moglichkeiten seiner Welt und Zeit bis zu ihren
duflersten Konsequenzen zu durchmessen, wird Gotthelf nicht
anders als Kierkegaard vor jenen «Abgrundy gefiihrt, an dem
man nicht stehen kann, ohne, deutlicher oder weniger deut-
lich, der Hand ansichtig zu werden, die allein iiber ihn hin-
wegtrdgt. Zeichen und Ausdruck ihrer Zeit, sind sie zugleich
auch ein Zeichen fir ihre Zeit. Und fiir die unsrige. Das Wort,
das an zweiter Stelle auf Gotthelfs Grabstein steht, hat
zeichenhaft eine echte Erfiillung gefunden: «Wer wahrhaftig
ist, der sagt frei, was recht ist, und ein wahrhaftiger Mund
besteht ewig.»

Jeremias Gotthelfs Christentum
in der neueren Forschung.

Unter der neueren Gotthelfforschung verstehen wir primér
drei Gesamtdarstellungen, die, in rascher Folge erschienen,
die ganze Arbeit mit einem Ruck auf eine neue Stufe gehoben
haben. Es handelt sich um Walter Muschgs «Gotthelf, Die Ge-



in der neueren Forschung 369

heimnisse des Erzéhlersy (Miinchen, G. H. Beck’sche Verlags-
buchhandlung, 1931, 569 S.), um Werner Giinthers <Der ewige
Gotthelfy (Erlenbach-Zch., Eugen Rentsch Verlag, 1934, 400 S.)
und um das Gotthelfbuch von Kurt Guggisberg, das, wie der
Untertitel «Christentum und Lebeny vermuten 1if6t, ausschlieB-
lich das uns hier interessierende Grundproblem behandelt
(Ziirich, Max Niehans Verlag, 1939, 285 S.). Um sie gruppie-
ren sich, positiv oder negativ angeregt, mehrere Schriften, in
denen Sonderprobleme zur Sprache kommen. Das Neue in die-
sen Untersuchungen liegt nicht zuletzt darin, daf} sie die Frage
nach Gotthelfs Religion und Christentum — beides deckt sich
hier weitgehend — mit ganz neuer Dringlichkeit und unter
neuen Gesichtspunkten stellen. Bei Giinther freilich herrschen
aesthetische Kategorien vor, auf die wir uns hier nicht ein-
lassen konnen. Wir beschrinken uns auf Muschg und Guggis-
berg und die an ihnen orientierten Arbeiten.

Eine ganze Dimension in Gotthelfs Welt und Wesen ist
von Muschg neu entdeckt und mit einem gewaltigen Griff zu-
gleich umspannt, durchmessen und bis ins einzelne ausge-
schopft worden. Wir miissen uns damit begniigen, sein Werk
im Hinblick auf die Frage nach Gotthelfs Christentum kurz
zu charakterisieren.

Muschg hat beharrlich den einen Pol von Gotthelfs Reli-
giositdt im Auge. «die hochste Weisheit: die des Schopferi-
scheny. Was immer ihm bei Gotthelf begegnet, es wird ihm
transparent auf die Unendlichkeit und Unergriindlichkeit des
Lebenstriebes, aus der dem «schopferischeny Geiste die Gottes-
schauungen und -erlebnisse zustrémen. Auch wo Gotthelf
dienend den Gemeinschaftsordnungen eingefiigt und hingege-
ben scheint, verwirklicht sich nach Muschg, in der Umkehrung
und Verhiillung, nur die Lebensiiberfiille, die aus seinem In-
nern hervorbricht; seine charitativen Ideale kénnen «den Ur-
sprung aus der Unterdriickung des spontanen Lebenstriebs
nicht verleugnen» (S.372). Auch wo Gotthelf offensichtlich
in die iiberlegen in sich selber gegriindete Hoéhe schaut, von
der Christus herabgekommen, in die Christus hinaufgestiegen
ist, auch hier lenkt Muschg zur schopferischen Tiefe zuriick;
jene Hohe ist doch nur scheinbar in sich gegriindet, in Wahr-
heit ist sie ein Zweites, Abgeleitetes, von einem andern her



360 E. Buess, Jeremias Gotthelfs Christentum

Gewordenes und Begriindetes: aus der Tiefe empor sich wél-
bend ist sie bestimmt, in dieselbe Tiefe zuriickzusinken. Denn
Gotthelf hat noch teil <an der naturhaften Stufe der Religiosi-
tdt. Abseits vom rationalistisch verddeten System seiner
Kirche hebt er aus ihr die alten Goétter und Gottgefiihle em-
por. Das Jenseits seiner Seele ist in meerhafter Bewegung,
Gottergestalten steigen und fallen, kreisen und suchen sich.
Der Herr des Himmels mull wieder zur Welt, zur groflen Flut
herab, ein Werdender. Es ist die Bewegung, die in Europa
seit der mittelalterlichen Mystik nie mehr zur Ruhe kam: Gott
eine Frucht des schauenden Glaubens, nicht eine unerreich-
liche Instanz im fremden Kosmos; der Mensch berufen, ihn
in sich hervorzubringen, selbst ,ein Gott auf Erden’ zu sein»
(S.179 1).

Die Widerspriiche, die Gotthelfs Welt bewegen und zer-
riitten, kommen bei Muschg aufs schroffste zum Ausdruck. Es
ist schon so: «Gotthelf preist iiberall die Béndigung des Dé-
mons und befreit ihn selber immer wiedery (S. 527). Die ins
Unendliche schweifende Schépferlust «brandets gegen die
festen Ordnungen der Gemeinschaft, und in der Gegenwehr
gegen die wachsende Bedrohung muf sich der Wille zur Ord-
nung immer krampfhafter verfestigen: «...die ethische For-
derung n#ihert sich dem Dogma an, weil die Unterwelt sich
stets unheimlicher erdffnets (S. 319). Das uralte und unver-
indert junge Heidentum in Gotthelf steht gegen sein Christen-
tum auf, und wenn sich Gotthelfs Christentum versteift, so be-
weist die Energie der Abwehr nur die Wucht des Angriffs:
dem Verteidiger wird das Gesetz des Handelns vom Angreifer
aufdiktiert.

Muschg kann freilich den doppelten Gegensatz, an dem
sich Gotthelfs Schaffen in der Tat entziindet und verbraucht,
nur darum so furchtlos bloBlegen, weil er in seiner neovita-
listischen Mystik die Mittel, ihn als Einheit zu erleben, immer
schon zur Hand hat. Ist es nicht der eine «KErosy, die eine
schopferische Allebendigkeit, die sich jetzt so, jetzt anders
offenbart, einmal als uferlose Dynamik, dann wieder, vor ihrer
eigenen Uferlosigkeit erschreckend, als Grenze und Ordnung,
jetzt als chthonisches Heidentum, dann wieder, zum Lichte
strebend, als Christentum? Zersetzt und zerstért sie sich in



in der neueren Forschung 361

den schroffen Gegensidtzen nicht so, dal} sie sich herrlich er-
neuert? Geht sie aus den tédlichsten Kémpfen nicht als Friede
hervor, als der im miitterlich Dunkeln geborgene Friede zwi-
schen Licht und Finsternis? Gotthelf 148t zwar «iiber die
Welt der Miitter eine lichtere Vaterreligion triumphieren —
der Anblick seiner Dichtung zeigt aber auch hinter dem po-
lemischen Gewdlk der Spéatwerke jederzeit den wahren Stand
der Sterne. Weder die viterliche, noch die miitterliche Macht
ist imstande, dauernd den Sieg zu behalten. Sie bekédmpfen,
verdringen und iiberstrahlen sich unermiidlich, und mitten
durch ihre Zwietracht fiihrt der Weg der Verséhnungs (S.
362). Der Eros ist unendlicher Wandlungen fidhig. Er reicht
«vom niedrigen Exzel des ,Kiltgangs’, des néchtlichen Besuchs
in den Kammern der Bauerntéchter, bis zur seraphischen
Verklarung» (S. 238). Vom keltischen und altgermanischen
Kultmythos reicht der Kranz seiner Offenbarungen bis zur
Symbolwelt der Kirche. Er ist im rastlosen Wechsel seines
Antlitzes alles in einem: Natur und Geist, Nacht und Tag, Gier
und Liebe, Selbstbehauptung und Selbstaufopferung, Chaos
und Kosmos, Schwermut, verzehrende Qual und unergriind-
liche Heiterkeit, Tod und Wiedergeburt, Gott, Gétze und Wi-
dergott — <«ein Ring schliefit alles ein: der magische Kreis
der schopferischen Krafty (S. 250).

Was ist geschehen? Ist es hier nicht zu einer grandiosen
Umwertung aller Werte gekommen? Muschg weifl mit unheim-
licher Klarheit iiber alles Bescheid, was immer an Gottlichem,
Menschlichem und Untermenschlichem bei Gotthelf lebendig
wird. Aber er zeigt uns dies alles in einer Bezogenheit, Aus-
richtung und Beleuchtung der einzelnen Momente, die das
totale Wissen in totales Nichtwissen zu verkehren droht. Was
fiir Gotthelf profan ist, das wird bei Muschg heilig, und um-
gekehrt. Wovon Gotthelf im Hinstreben mit Nachdruck weg-
strebt, zu dem strebt Muschg mit gleichem Nachdruck zuriick.
Was Gotthelf im Spiel der Liiste und Phantasien sorglos-iiber-
miitig hinwirft, das hebt Muschg als hochste Kostbarkeit auf;
was indes fiir Gotthelf iiber unsere Willkiir und Verfiigbar-
keit schlechtweg erhaben bleibt, daraus bereitet sich Muschgs
Psychologie ein geistreich erregendes Spiel. Den verschwim-
menden Rand von Gotthelfs Weltbild macht er zum Zentrum



362 E. Buess, Jeremias Gotthelfs Christentum

und Quellpunkt, die bindende Mitte riickt er an den Rand. Nun
gehort gewill auch der Rand zu Gotthelf, und sicher gerét bei
Gotthelf alle feste Ordnung und Bindung immer wieder ins
Flieflen und Verschwimmen, das «Geistigey taucht wieder ins
«Natiirlichey unter, aus dem es aufgestiegen ist. Aber man
mul seltsam befangen sein, um nicht zu sehen, dafl der Grund
und das «Prinzip» des Festen selber nicht ins FlieBen kom-
men kann, daB sich Gotthelf, iiber alles, sicher nicht zu leug-
nende, Schwanken und Widerstreben hinweg, einem qualifi-
zierten Geist, einem Geist in und iiber allem Geistigen ver-
pflichtet weil}, der solchem Auf- und Untertauchen grund-
sitzlich und endgiiltig enthoben ist, der jeder «Dialektiky von
Geist und Natur so souverdn vorangeht und iiberlegen bleibt
wie der Schopfer und Herr dem von ihm geschaffenen und ge-
tragenen Leben.

Woher dieses groBartige und furchtbare Millverstdndnis?
Es ist im Wesen der Sache selber begriindet, die Muschg ver-
tritt. In jenem schopferischen «Eros», der Muschgs Welthild
bestimmt, verschwinden und versinken nicht nur die Gegen-
séitze, in denen Gotthelf selber lebt und kémpft, hier ver-
schwindet und versinkt auch das Gegeniiber zwischen dem
Forscher und seinem Gegenstand, dieses Gegeniiber, in dem
allein es zu einem echten Gesprich, der Voraussetzung wirk-
lichen Verstehens, kommen kann. Aus jeder Seite von Muschgs
Werk spricht ein leidenschaftliches Werben um Gotthelf, ein
Suchen, Drédngen, Fragen und Beschwoéren, dem sich der
fremde Geist denn auch ergeben mull. Der Eros will seines
Gegenstandes um jeden Preis habhaft werden, und er wird
seiner tatséchlich habhaft. Er wird seiner so griindlich méch-
tig — daB er ihn in sich einsaugt und nur sein hohles Ge-
spenst iibrig behélt. Er ergreift ihn so leidenschaftlich — daf}
er ihn erwiirgt. Er gelangt nicht zum ersehnten Andern hin-
iiber, er zieht das Andere in sich hinein — und ist einsam wie
zuvor, hoffnungslos einsam.

Muschgs Buch besitzt zweifellos eine geistige Wucht, wie
sie auf dem Felde der Literaturwissenschaft nur ganz selten
Ereignis wird. So hat Nietzsche Geistesgeschichte getrieben.
Zarathustra liebt «nur das, was einer mit seinem Blute
schreibt. Schreibe mit Blut: und du wirst erfahren, dafl Blut



in der neueren Forschung 363

Geist isty. An Geist in diesem Sinne fehlt es Muschg wahr-
lich nicht. Wir vernehmen bei ihm dieselben beschwoérenden
Tone wie bei Nietzsche, wie unter Zauberspriichen suchen
beide verschlossene Quellen des Lebens zum Sprudeln zu
bringen; beide kommen als Hungrige, Suchende zu den Denk-
mélern der Literatur, sie dringen mit der Leidenschaft dessen
auf ihr Objekt ein, der von ihm das eine, unentbehrliche, 16-
sende Wort erwartet — und bleiben doch in gleicher Weise
gefangen unter dem lihmenden Eindruck, daf} das grofle Rad
iiber alle Worte gleichgiiltig hinwegkreist, und sind also beide
gar nicht imstande, giiltige Worte wirklich zu héren, sie in
dem, was sie meinen, wirklich zu verstehen und ernst zu neh-
men. Der «Historikery Nietzsche wandelt sich im Uebermut
der Verzweiflung in den «Propheteny Nietzsche, der giiltige
Worte nun selber spricht. Muschg wird wohl, gleich «ver-
zweifelty, Historiker bleiben. Jener glaubt einen neuen Lebens-
tag aufflackern zu sehen, bei Muschg scheint die Ddmmerung
endgiiltig hereingebrochen. Die «hohe Trauer», die er iiber
Gotthelfs Werk breitet, ist greifbar allgegenwiirtig, die «uner-
griindliche Heiterkeity, von der er spricht, bleibt ein ferner
Lichtstreifen. Sein Gotthelfbuch ist ein ergreifendes Denkmal
nicht fiir Gotthelf, wohl aber fiir die Sehnsucht unserer Zeit,
wie sie sich in vergangener Gréfle spiegelt.

Gotthelf bemerkt einmal: «Das Verstehen wéare eigentlich
die Hauptsache.» Es ist erschiitternd zu sehen, wie véllig uns
diese Hauptsache verlorengegangen ist. Von Muschg, diesem
zweifellos bedeutenden Vertreter einer unsere Zeit weithin
beherrschenden Geisteshaltung, fiihrt keine Briicke hiniiber
zum wirklichen Gotthelf. Wie steht es bei Guggisberg?

Es laBt sich kein groflerer Gegensatz denken als der zwi-
schen den beiden, fiir die Erforschung von Gotthelfs Religion
grundlegenden Werken. Wo sich Muschg mit dem ungestii-
men Mute des Verzweifelnden auf Gotthelf stiirzt, da umschrei-
tet ihn Guggisberg in der Vorsicht und Bescheidenheit des
Besitzenden und Geborgenen. Ist Muschgs Werk ein magi-
sches Beschworen, so dasjenige Guggisbergs ein sachliches
Befragen und Registrieren. Muschg packt seinen Gegenstand
und zwingt ihn, das ersehnte Wort zu sagen. Guggisberg bleibt
in respektvoller Distanz und nimmt aufmerksam zur Kenntnis,



364 E. Buess, Jeremias Gotthelfs Christentum

was immer der Grofle zu verraten liebt. Er fiihrt uns die Welt-
weite von Gotthelfs Religion in zahllosen Aspekten vor, und
als Fundgrube und Orientierungsmittel ist seine Arbeit von
bleibendem Wert, als solche in ihrer Schlichtheit vielleicht
wertvoller als Muschgs genialer Wurf. Es ist etwas Grofles
um die vornehme Zuriickhaltung, mit welcher der Forscher
hier seinem Helden Freiheit und Raum gewihrt, sich auszu-
sprechen und auszubreiten. Wenn nur die Zuriickhaltung sich
nicht allzusehr einem Relativismus néherte, der jede ener-
gische Auseinandersetzung lihmen mul}! Wenn nur der freie
Raum nicht so gar weit wiire, wenn er nur nicht eine so grofle
Distanz zwischen Gegenstand und Forscher schébe, dafl Gott-
helfs Feueratem gar nicht mehr zu uns durchzudringen ver-
mag, dafl uns die wilden Kémpfe, die Gotthelf erschiittern, oft
kaum sehr viel tiefer beriihren als den Biirger Goethes «Krieg
und Kriegsgeschrei hinten, weit in der Tiirkei»! Wenn sich
nur die gut individualistische F'reiheit, in der man sich hier
gegeniibersteht, nicht immer wieder als Beziehungslosigkeit
auswirkte!

Guggisberg stellt die Gegensitze und Widerspriiche, in
welchen sich Gotthelf bewegt, aufs sorgfiltigste fest. «Die
Gottesvorstellung Gotthelfs ist deshalb schwer zu fassen, weil
biblische und idealistische Anschauungen sich hier nebenein-
ander finden und einander oft durchkreuzens (S. 94). In ihr
iiberschneiden sich «zwei Linien, die man als pantheisierende
und theistische bezeichnen kann. Beide stehen unvermittelt
nebeneinander» (S. 100). Aber so, wie sie hier charakterisiert
werden, kénnen uns die Diskrepanzen in Gotthelfs Denken und
Schauen weder anregen noch quilen. Wir bekommen alsbald
den trostlichen Bescheid zu horen, die gegensiitzlichen An-
schauungen finden sich «ohne Spannung», «in ungestorter
Harmonie» zusammen. Es sind heillose Gegensiitze, in die wir
uns unter Guggisbergs Fiihrung verstricken — den Fiihrer
indessen scheint unsere Ratlosigkeit wenig anzufechten.

Wie Muschg, so hat auch Guggisberg ein Band zur Ver-
fiigung, mit dem er die auseinanderstrebenden Elemente zu-
sammenhalt. Aber die Verbindung, die er herstellt, ist eine
denkbar lose, ist soviel wie keine. Seine Deutungsformel ist
bis ins Nichtssagende allgemein und blaBl. Muschg taucht alle



in der neueren Forschung 365

Erlebnisse, Bilder und Handlungen Gotthelfs in jene erotisch
bestimmte Urlebendigkeit ein, wie sie am reinsten in den
schopferisch aus unbewulliten Tiefen unserer Seele aufsteigen-
den Visionen und Strebungen offenbar wird. Im Gegensatz
dazu begniigt sich Guggisberg allzu bescheiden mit dem Be-
griff des «Lebensy, der «Wirklichkeity, der «Wirklichkeits-
religion», den er lediglich negativ, durch Abgrenzung gegen-
iiber dem blof Konstruierten, «Dogmatischen», « Abstrakteny,
dem lebensfremd «Theologischeny zu bestimmen weill. Nach-
dem uns der Widerspruch zwischen der Betonung der All-
wirksamkeit Gottes und dem Pathos menschlicher Freiheit
aufgezeigt worden ist, werden wir entlassen mit dem biindigen
Bescheid: «Das ethisch bestimmte, wirklichkeitsnahe Denken
kann auf die sittliche Freiheit und Selbstverantwortlichkeit
nicht verzichten und damit auch nicht auf individuellen Per-
sonlichkeitswert. Eine Spannung zwischen gottlicher Allwirk-
samkeit und menschlicher Verantwortung gibt es fiir Gotthelf
nichty (S. 106). Von der gegensiitzlichen Bewertung des Men-
schen bei Gotthelf geht Guggisberg mit folgenden Worten zur
Tagesordnung tiiber: «Vom systematischen Standpunkt aus
mag man die Tatsache, dall Gotthelf hier zwei sich ausschlie-
Bende Betrachtungsweisen ganz unbeschwert von innerer Pro-
blematik in sich vereinigt, kritisieren. Gotthelf war kein Sy-
stematiker, und die Wirklichkeit lehrte ihn, im Menschen die
gute und die schlechte Seite zu erkennen und festzuhalten» (S.
130). Auch der Ausgleich, mit dem wir uns iiber den Gegen-
satz zwischen pantheistischen und theistischen Aussagen hin-
weghelfen sollen, ist ein rein #dullerlicher: «Es besteht eine
Mischung von Transzendenz und Immanenz. Die Welt ist
zwar nicht Gott, aber gottlich. Gott verhélt sich zu ihr wie
das Licht zum Schein, der Kern zur Schale, der Inhalt zur
Formsy (S. 102). Im Abschnitt iiber die «Heilsaneignung» lesen
wir: «<Man kann den Synergismus theologisch angreifen und
ablehnen, aber er entspricht dem Laienempfinden, der praxis
pietatis, der religiosen Wirklichkeit, die fiir Gotthelf iiber je-
dem Dogmatismus steht. Gleichwohl lehnt Gotthelf alle Werk-
gerechtigkeit ab und behélt damit ein reformatorisches Ele-
ment bei» (S. 153 £.).

Wie haben wir es doch so herrlich weit gebracht! — so



366 E. Buess, Jeremias Gotthelfs Christentum

mochte man bei einer solchen Exegese ausrufen. Welch gliick-
liche Menschen sind wir doch, die wir in kindlicher Ahnungs-
losigkeit iiber Klippen und Untiefen hinwegzugleiten vermogen,
an denen eine ganze Menschheit in die Briiche ging! Nun, solche
«dogmatischey Ahnungslosigkeit wire eine ganz schone Sache,
wenn sie nicht zwangslédufig die Ahnungslosigkeit in gefdhr-
lich «praktischeny Dingen in sich schlosse! Es wird uns bei
Guggisberg nicht wirklich klar, was in den heillen Kédmpfen
um die Schule, den Staat, die Familie, das «Christentumy fiir
Gotthelf auf dem Spiele stand. Gotthelfs prophetische Droh-
und Scheltreden, die eschatologischen Bilder und Perspektiven,
die in seinen Werken auf einmal heraufziehen, die tiefe Ver-
zweiflung, in die er stiirzt, und die noch tiefere Zuversicht und
Gewillheit, auf die er zu stehen kommt, all das bleibt uns weit-
gehend fremd, wirr, verschlossen, ein Gemisch von heroischer
Grofle und genialer Absonderlichkeit. Tréumend, kopfschiit-
telnd, naiv oder verstort lichelnd werden wir dann wohl auch
durch eine Gegenwart gehen, in der das, was Gotthelf in An-
sitzen vor Augen hatte, zur Reife gelangt ist.

Bei Guggisberg sind die Voraussetzungen fiir ein echtes
«Versteheny Gotthelfs an sich wesentlich giinstiger als bei
Muschg. Er ist nicht in einer Welt befangen, in der wie in
einer romantisch-expressionistischen Landschaft zwangshaft
alle Grenzen in kreisende Bewegung geraten, alle Konturen
sich ins Unendliche verlieren miissen. Hier bei Guggisberg
hat noch jedes Ding seinen bestimmten Ort, so auch der Ge-
genstand, wie ihn der Forscher von sich sieht. Aber nun
scheint uns hier doch jene andere Gefahr zu drohen, die ein
wirkliches Verstindnis in gleicher Weise erschwert. Der Ge-
genstand, um den sich der Forscher bemiiht, bleibt ihm in ge-
wisser Hinsicht fremd und fern. Muschg geht auf ihn los, um
ihn in sich hineinzuschlingen. Guggisberg bleibt auf der ver-
meintlich sicheren Plattform seiner Wirklichkeitsreligion ste-
hen in der naiven Ueberzeugung, in gleicher Hohe, auf dem
gleichen Boden, immer in angemessener Distanz Gotthelf vor
sich zu haben. Muschg breitet iiber Gotthelfs Welt eine geheim-
nisvolle Nacht, in der alle Gegensiitze verschwimmen, Guggis-
berg sieht ihn sehr oft wie im Licht eines geheimnislosen Ta-
ges, in dem das einzelne so hart hervortritt, dal die Bezie-



in der neueren Forschung 367

hungen unsichtbar werden. Dort droht der Gegenstand zu
einem gestaltlos Innerlichen zu werden, hier zu einem inhalt-
los AeuBlerlichen. Im Blick auf den wirklichen Gotthelf ist das
Ergebnis wohl nicht so sehr verschieden. Zu einer echten Be-
gegnung kommt es weder hier noch dort. Die reine Fliche
ergibt so wenig eine plastische Gestalt wie die reine Tiefe.
Wir kénnen in beiden Werken, gerade auch bei Guggisberg,
aulerordentlich viel Gutes und Geistvolles lesen, wir kénnen
auch iiber Gotthelf unendlich viel Lehrreiches erfahren: mit
ihm selber aber bekommen wir es genau insoweit zu tun, als
wir uns von den Voraussetzungen, unter denen er hier be-
griffen wird, frei machen. * Positivismus und Symbolismus sind
ja (wie Impressionismus und Expressionismus in der bilden-
den Kunst) Ausdruck ein und derselben Unfihigkeit, den aus
der Vergangenheit uns anredenden Néchsten im geschriebenen
Wort als solchen zu vernehmen und verstehen. Muschg und
Guggisberg reprisentieren zwei Moglichkeiten, denen auch
wir nicht einfach entrinnen werden. ? Es ist, als sollte es in all
unserer Bemiihung um Gotthelf an den Tag kommen, daf} auch
ein simples geschichtliches Verstehen nicht so selbstverstind-
lich in unserer Kompetenz liegt, wie wir zu glauben geneigt
sind.

Muschg und Guggisberg haben der Erforschung von Gott-
helfs Religiositit den Weg bis auf weiteres vorgezeichnet.
Muschg vor allem in der Weise, dafl er eine kritische Besin-
nung auf das Verhiltnis von «Christentum» und «Heidentum»,
von «Natury und «Geisty herausforderte. Direkt an Muschg
orientiert ist die ausgezeichnete kleine Schrift von Doris
Schmidt («Der natiirliche Mensch, ein Versuch iiber Jeremias
Gotthelfy, Dr.-phil.-Dissertation Giellen, 1940), die, vom Stand-
punkt eines idealistisch gesehenen Christentums aus, das «Na-
tiirlichey im selben Mal abwerten zu miissen meint, wie es
Muschg aufgewertet hat. Theodor Salfingers wohltuend vor-

1 Dag gilt auch fiir die beiden Forscher selber, bei denen Ansiitze
zur Ueberwindung ihrer, dem eigentlichen Ethos Gotthelfs inadiquaten
Voraussetzungen keineswegs einfach fehlen.

.2 Wenn wir ihnen tatsichlich entrinnen sollten, so sicher mit auf
Grund der Tatsache, dafl Muschg und Guggisberg ihnen gefolgt sind.
Diese Moglichkeiten muliten wohl einmal ausprobiert werden. Um sie
zu iiberwinden, muflte die Forschung: vielleicht durch sie hindurchgehen.



368 E. Buess, Jeremias Gotthelfs Christentum

nehme und sachliche Arbeit iiber Gotthelfs Verhiltnis zur
«Romantiky (Basel, Benno Schwabe, 1945, 171 S.) bewegt sich
zur Hauptsache auf dem Felde aesthetischer Kritik, stot aber
hier bis an jene Grenze vor, wo wir vor der Gotthelfs Wesen
und Werk kennzeichnenden Unruhe und Widerspriichlichkeit
stehen, und warnt uns, zunéchst einfach im Interesse literar-
wissenschaftlicher Sauberkeit und mit Berufung auf die
«aesthetische Urteilskrafty, vor dem Versuch, die Diskontinui-
tit alsbald psychologisch zu transzendieren oder zu relativie-
ren. Marianne Baumanns Untersuchung iiber den Traum bei
Gotthelf (Bern, Paul Haupt, 1945, 120 S.) hilt sich allzu dngst-
lich an die engen Grenzen, die ihr durch das Stofflich-Sachliche
ihres Teilproblems gesetzt sind, als dal sie das Gesprich we-
sentlich zu férdern vermochte. _

Wir miissen uns hier damit begniigen, auf zwei Schriften
einzugehen, die sich an Guggisbergs grundlegende Darstel-
lung anschlieflen. * Wir meinen «Jeremias Gotthelfs Zeitgeist
und Bernergeisty von Paul Baumgartner (Bern, A. Francke,
1945, 200 S.) und Karl Fehrs <Besinnung auf Gotthelf»
(Frauenfeld, Huber u. Co., 1946, 119 S.). Wie Guggisberg und
anders als Muschg kommen beide, Baumgartner und Fehr,
von einer «biirgerlichen» Christlichkeit her, die ihnen Sicher-
heit und Freiheit genug verleiht, Gotthelf in angemessener
Distanz gegeniiberzutreten und seine geistige Gestalt in aller
Niichternheit ins Auge zu fassen. Beide meinen mit Gotthelf
in der Kontinuitit einer Entwicklung zu stehen, die, in die
klassische Antike zuriickreichend und im Christentum zur
Reife gekommen, unverlierbar unser geistiges Schicksal be-

3 Eine ganze Reihe neuerer und neuester Veroffentlichungen miissen
hier unberiicksichtigt bleiben. So auch die Schriften, die Gotthelfs p#da-
gogisch-ethische Wege und Zielsetzungen herauszuarbeiten suchen. Die
vier Dissertationen, die ich im folgenden nenne, sind dadurch charakteri-
siert, daB sie, von Muschg unangefochten, doch ohne aus dem Bannkreis
Pestalozzis herauszutreten, das spezifisch «Christlichey bei Gotthelf ener-
gisch betonen: Elisabeth Hagnauer, Jeremias Gotthelf und seine Zeit, dar-
gestellt an Idee und Gestaltung der Ithe, Dr.-phil.-Diss. Bern, 1931; Hed-
wig Boller, Das Erlosungsproblem bei Jeremias Gotthelf, Dr.-phil.-Diss.
Ziirich, 1932; Robert Tanner, Familienerziehung im Werke Jeremias Gott-
helfs, Dr.-phil.-Diss. Ziirich, 1942; Ruth Schyn, Dienen, ein Ausschnitt aus
dem Problem der Verantwortung gegeniiber dem Nichsten, dargestellt am
Werke von Jeremias Gotthelf, Dr.-phil.-Diss, Ziirich, 1946.



in der neueren Forschung 369

deutet, und beide fassen Gotthelfs Christentum zum vorne-
herein so weit, dall darin Raum findet, was immer dem
«Geistey, dem gottlich transzendenten Ziel des Menschseins
zugewandt erscheint. Sie verstehen es, wie Guggisberg, auf-
merksam zuzuhoren. Aber das Horen hat sich bei ihnen nun
doch schon da und dort bis zu dem Punkte vertieft, wo einem
einmalig und unvergelBlich gehdrten Wort eine entsprechend
gewichtige Antwort wird. Es sind einzelne Kldnge, die sie aus
Gotthelfs Werken heraushoéren. Sie beschrianken sich ja, in ge-
sunder Erkenntnis der Gefahren, die mit jeder Gesamtdarstel-
lung verbunden sind, schon &uflerlich auf einzelne Schriften.
Baumgartner vertieft sich in «Zeitgeist und Bernergeisty,
Fehr, der schon friiher mit einer aufschlufireichen Studie iiber
die «Schwarze Spinney hervorgetreten ist, zeigt uns in seinem
neuesten Buch, wie reich Erzdhlungen wie die «Erbvetterny,
«Hans Joggeliy, «Harzer Hansy und «Anne Bibi» den be-
schenken, der sich still und begierig in sie hineinliest. Aber
nicht nur stofflich, auch hinsichtlich des Sinns und Gehalts
treffen sie eine Auswahl. Sie lassen vornehmlich diejenigen
Worte zu sich sprechen, in denen Gotthelf die Botschaft Pesta-
lozzis weitergibt. Die Worte und Mahnrufe, die diese Bot-
schaft in Frage stellen, sind uns allen ja so wenig angenehm,
dal} wir sie, bei noch so willigem Hinhoren, gar zu leicht iiber-
horen. Sie storen jene Kontinuitdt christlich-idealistischer
Tradition, sie er6finen einen Horizont, unter dem alles einen
andern Wert, ein neues Gesicht zu gewinnen droht, so daB wir
uns nur schwer mehr zurechtzufinden vermdégen.

Und doch ist eines gewill: solange wir Gotthelf auf der
Linie eines wesentlich von Pestalozzi (von Aufklirung, Ro-
mantik und Idealismus) her verstandenen Christentums deu-
ten, rufen wir unfehlbar den Genius Muschgs auf den Plan,
der triumphierend auf das aller idealistischen Geistigkeit
hohnsprechende Chthonische und Dionysische in Gottthelfs
Religion hinweisen kann. Einer auch nur leise zwischen
«Ideey und <«Wirklichkeity schillernden Gottesvorstellung
gegeniiber wird ein mythisch geschautes Pantheon und
Panddmonium immer im Rechte sein. Baumgartner gibt dem
entscheidenden Kapitel seines Buches die Ueberschrift «Geist»
(S. 83 ff.), Fehr sieht Gotthelf verankert im «festen Glauben an

24



370 G. Rizza, Nach der christlichen Weltkonferenz in Oslo

die Heilsbedeutung der christlichen Geistigkeity (S.29). Dem-
gegeniiber dringt sich uns die Frage auf: Miissen wir nicht
ganz neu auf die Tatsache achten, dafl Gotthelf in steigendem
Male nicht von Geist und christlicher Geistigkeit im allgemei-
nen, sondern massiv vom Geiste Goftes und dariiber hinaus
immer direkter und aufdringlicher von Gott, dem Herrn,
Schopfer, Vater und Heiland selber spricht, dal er in den
Namen Gottes eine Wirklichkeitsfiille, eine Klarheit und rich-
terliche Gewalt, eine Furchtbarkeit und einen Freudenjubel
einzuschliefen beginnt, die wir nie fassen werden, solange
wir uns vorwiegend mit dem «Entwicklungswegy beschéftigen,
«der, ausgehend von der chaotisch ungeformten Materie, ein-
miinden wird in Gott selbst, den reinen Geisty (Fehr a.a. O.
S.81)? Miiliten wir die Zwiespéltigkeit nicht willig ertragen,
in die Gotthelf damit riickt, dall er uns jetzt als Exponent der
uns vertrauten christlichen Tradition erscheint, jetzt als Pro-
phet und Zeuge eines «Christentums», das eben diese Tradi-
tion unbarmherzig unter das Gericht jenes Gottes stellt? Und
ist das anders moglich als so, dafl wir in ein Verhéltnis freier
Verbundenheit, briiderlich gebundener Freiheit zu Gotthelf
treten, wie es uns allein im gemeinsamen Stehen vor einem
Dritten gegeben ist?

Strengelbach/ Aargau. Eduard Buess.

Nach der christlichen Weltkonferenz in Oslo.

Vorbemerkung der Redaktion: Nachdem die Tagespresse der ganzen
Welt iiber die Weltkonferenz der christlichen Jugend ausfiihrlich berich-
tet hat und dann vor allem in Kkirchlichen Zeitschriften mehr oder weni-
ger kritische Stimmen iiber Méglichkeit und Notwendigkeit gerade einer
solchen ékumenischen Arbeit laut geworden sind (vgl. zuletzt den «Riick-
blick auf die Osloer Weltkonferenz» im «Kirchenblatt fiir die reformierte
Schweiz» 1947/18 von dessen Redaktor Gottlob Wieser), hat es sich ge-
troffen, daf ein junger romisch-katholischer Gelehrter, der am Archio-
logischen Institut der Universitit Catania tétig ist und die dort neu er-
scheinende Zeitschrift «Nuovo Didaskaleion» (christliche Archiologie,
Kunst, Geschichte und Literatur der ersten Jahrhunderte) redigiert, mir im
Anschlufl an einen Besuch in Basel auf der Riickkehr von Oslo in seine
sizilische Heimat den nachfolgenden Aufsatz zur Verfiigung gestellt hat,
der hier denkbar wortlich unter Wahrung seiner italienischen Stileigen-
tiimlichkeit tibersetzt ist und abgesehen von dem Tatsachenbericht als



	Jeremias Gotthelfs Christentum in der neueren Forschung

