
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 5

Artikel: Jeremias Gotthelfs Christentum in der neueren Forschung

Autor: Buess, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877537

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


358 E. Buess, Jeremias Gotthelfs Christentum

Gotthelfs Hoffnung ist ja nun gerade nicht auf das Per-
fektum der Erlösung gestimmt, wie es jenes Pauluswort
bezeugt, das man ihm auf den Grabstein gesetzt hat: «Der Tod
ist verschlungen von dem Sieg. Tod, wo ist dein Stachel? Grab,
wo ist dein Sieg?» Gotthelf wagt es kaum, solche Worte sich
anzueignen; wenn er sie überhaupt gebraucht, so umgibt er
sie mit Vorbehalten, an denen ihr Licht matt, ihr Trost kraftlos

wird. Er sieht sich gerne auf der Linie jener alttestament-
lichen Frage: «Wächter, was sagst du von der Nacht?», der
die Antwort wird: «Es wird zwar der Morgen kommen, aber
es wird doch Nacht bleiben.» Und wir denken an jenen andern
mitternächtlichen Rufer, der einen ähnlich hoffnungslosen
Kampf kämpfte, an Gotthelfs Zeitgenossen Kierkegaard. Die
getroste Verzweiflung Luthers ist ihnen nicht gegeben; zu
sehr sind sie beide, jeder auf seine Weise, Zeichen und
Ausdruck ihrer Zeit.

Aber nun dürfen wir freilich nicht schließen, ohne auch
das andere zu sagen. Die Zwiespältigkeit, in der uns Gotthelf
zurückläßt, ist eine echte, darum echt, weil nicht ohne Zeugnis
für ihre echte Ueberwindung. Mitten aus dem Versuch heraus,

die Möglichkeiten seiner Welt und Zeit bis zu ihren
äußersten Konsequenzen zu durchmessen, wird Gotthelf nicht
anders als Kierkegaard vor jenen «Abgrund» geführt, an dem

man nicht stehen kann, ohne, deutlicher oder weniger deutlich,

der Hand ansichtig zu werden, die allein über ihn
hinwegträgt. Zeichen und Ausdruck ihrer Zeit, sind sie zugleich
auch ein Zeichen für ihre Zeit. Und für die unsrige. Das Wort,
das an zweiter Stelle auf Gotthelfs Grabstein steht, hat
zeichenhaft eine echte Erfüllung gefunden: «Wer wahrhaftig
ist, der sagt frei, was recht ist, und ein wahrhaftiger Mund
besteht ewig.»

Jeremias Gotthelfs Christentum
in der neueren Forschung.

Unter der neueren Gotthelfforschung verstehen wir primär
drei Gesamtdarstellungen, die, in rascher Folge erschienen,
die ganze Arbeit mit einem Ruck auf eine neue Stufe gehoben
haben. Es handelt sich um Walter Muschgs «Gotthelf, Die Ge-



in der neueren Forschung 359

heimnisse des Erzählers» (München, G. H. Beck'sche
Verlagsbuchhandlung, 1931, 569 S.), um Werner Günthers «Der ewige
Gotthelf» (Erlenbach-Zch., Eugen RentschVerlag, 1934, 400 S.)
und um das Gotthelfbuch von Kurt Guggisberg, das, wie der
Untertitel «Christentum und Leben» vermuten läßt, ausschließlich

das uns hier interessierende Grundproblem behandelt
(Zürich, Max Niehans Verlag, 1939, 285 S.). Um sie gruppieren

sich, positiv oder negativ angeregt, mehrere Schriften, in
denen Sonderprobleme zur Sprache kommen. Das Neue in diesen

Untersuchungen liegt nicht zuletzt darin, daß sie die Frage
nach Gotthelfs Religion und Christentum — beides deckt sich
hier weitgehend — mit ganz neuer Dringlichkeit und unter
neuen Gesichtspunkten stellen. Bei Günther freilich herrschen
aesthetische Kategorien vor, auf die wir uns hier nicht
einlassen können. Wir beschränken uns auf Muschg und Guggisberg

und die an ihnen orientierten Arbeiten.
Eine ganze Dimension in Gotthelfs Welt und Wesen ist

von Muschg neu entdeckt und mit einem gewaltigen Griff
zugleich umspannt, durchmessen und bis ins einzelne
ausgeschöpft worden. Wir müssen uns damit begnügen, sein Werk
im Hinblick auf die Frage nach Gotthelfs Christentum kurz
zu charakterisieren.

Muschg hat beharrlich den einen Pol von Gotthelfs
Religiosität im Auge, «die höchste Weisheit: die des Schöpferischen».

Was immer ihm bei Gotthelf begegnet, es wird ihm
transparent auf die Unendlichkeit und Unergründlichkeit des

Lebenstriebes, aus der dem «schöpferischen» Geiste die Gottes-
schauungen und -erlebnisse zuströmen. Auch wo Gotthelf
dienend den Gemeinschaftsordnungen eingefügt und hingegeben

scheint, verwirklicht sich nach Muschg, in der Umkehrung
und Verhüllung, nur die Lebensüberfülle, die aus seinem
Innern hervorbricht; seine charitativen Ideale können «den

Ursprung aus der Unterdrückung des spontanen Lebenstriebs
nicht verleugnen» (S. 372). Auch wo Gotthelf offensichtlich
in die überlegen in sich selber gegründete Höhe schaut, von
der Christus herabgekommen, in die Christus hinaufgestiegen
ist, auch hier lenkt Muschg zur schöpferischen Tiefe zurück;
jene Höhe ist doch nur scheinbar in sich gegründet, in Wahrheit

ist sie ein Zweites, Abgeleitetes, von einem andern her



360 E. Buess, Jeremias Gotthelfs Christentum

Gewordenes und Begründetes: aus der Tiefe empor sich
wölbend ist sie bestimmt, in dieselbe Tiefe zurückzusinken. Denn
Gotthelf hat noch teil «an der naturhaften Stufe der Religiosität.

Abseits vom rationalistisch verödeten System seiner
Kirche hebt er aus ihr die alten Götter und Gottgefühle
empor. Das Jenseits seiner Seele ist in meerhafter Bewegung,
Göttergestalten steigen und fallen, kreisen und suchen sich.
Der Herr des Himmels muh wieder zur Welt, zur großen Flut
herab, ein Werdender. Es ist die Bewegung, die in Europa
seit der mittelalterlichen Mystik nie mehr zur Ruhe kam: Gott
eine Frucht des schauenden Glaubens, nicht eine unerreich-
liche Instanz im fremden Kosmos; der Mensch berufen, ihn
in sich hervorzubringen, seihst ,ein Gott auf Erden' zu sein»
(S. 179 f.).

Die Widersprüche, die Gotthelfs Welt bewegen und
zerrütten, kommen bei Muschg aufs schroffste zum Ausdruck. Es
ist schon so: «Gotthelf preist überall die Bändigung des

Dämons und befreit ihn seiher immer wieder» (S. 527). Die ins
Unendliche schweifende Schöpferlust «brandet» gegen die
festen Ordnungen der Gemeinschaft, und in der Gegenwehr
gegen die wachsende Bedrohung muß sich der Wille zur
Ordnung immer krampfhafter verfestigen: «... die ethische
Forderung nähert sich dem Dogma an, weil die Unterwelt sich
stets unheimlicher eröffnet» (S. 319). Das uralte und unverändert

junge Heidentum in Gotthelf steht gegen sein Christentum

auf, und wenn sich Gotthelfs Christentum versteift, so
beweist die Energie der Abwehr nur die Wucht des Angriffs:
dem Verteidiger wird das Gesetz des Handelns vom Angreifer
aufdiktiert.

Muschg kann freilich den doppelten Gegensatz, an dem
sich Gotthelfs Schaffen in der Tat entzündet und verbraucht,
nur darum so furchtlos bloßlegen, weil er in seiner neovita-
listischen Mystik die Mittel, ihn als Einheit zu erleben, immer
schon zur Hand hat. Ist es nicht der eine «Eros», die eine
schöpferische Allebendigkeit, die sich jetzt so, jetzt anders
offenhart, einmal als uferlose Dynamik, dann wieder, vor ihrer
eigenen Uferlosigkeit erschreckend, als Grenze und Ordnung,
jetzt als chthonisches Heidentum, dann wieder, zum Lichte
strebend, als Christentum? Zersetzt und zerstört sie sich in



in der neueren Forschung 361

den schroffen Gegensätzen nicht so, daß sie sich herrlich
erneuert? Geht sie aus den tödlichsten Kämpfen nicht als Friede
hervor, als der im mütterlich Dunkeln geborgene Friede
zwischen Licht und Finsternis? Gotthelf läßt zwar «über die
Welt der Mütter eine lichtere Yaterreligion triumphieren —
der Anblick seiner Dichtung zeigt aber auch hinter dem
polemischen Gewölk der Spätwerke jederzeit den wahren Stand
der Sterne. Weder die väterliche, noch die mütterliche Macht
ist imstande, dauernd den Sieg zu behalten. Sie bekämpfen,
verdrängen und überstrahlen sich unermüdlich, und mitten
durch ihre Zwietracht führt der Weg der Versöhnung» (S.
362). Der Eros ist unendlicher Wandlungen fähig. Er reicht
«vom niedrigen Exzeß des ,Kiltgangs', des nächtlichen Besuchs
in den Kammern der Bauerntöchter, bis zur seraphischen
Verklärung» (S. 238). Vom keltischen und altgermanischen
Kultmythos reicht der Kranz seiner Offenbarungen bis zur
Symbolwelt der Kirche. Er ist im rastlosen Wechsel seines
Antlitzes alles in einem: Natur und Geist, Nacht und Tag, Gier
und Liehe, Selbstbehauptung und Seihstaufopferung, Chaos
und Kosmos, Schwermut, verzehrende Qual und unergründliche

Heiterkeit, Tod und Wiedergehurt, Gott, Götze und
Widergott — «ein Ring schließt alles ein: der magische Kreis
der schöpferischen Kraft» (S. 250).

Was ist geschehen? Ist es hier nicht zu einer grandiosen
Umwertung aller Werte gekommen? Muschg weiß mit unheimlicher

Klarheit über alles Bescheid, was immer an Göttlichem,
Menschlichem und Untermenschlichem bei Gotthelf lebendig
wird. Aber er zeigt uns dies alles in einer Bezogenheit,
Ausrichtung und Beleuchtung der einzelnen Momente, die das
totale Wissen in totales Nichtwissen zu verkehren droht. Was
für Gotthelf profan ist, das wird bei Muschg heilig, und
umgekehrt. Wovon Gotthelf im Hinstreben mit Nachdruck
wegstrebt, zu dem strebt Muschg mit gleichem Nachdruck zurück.
Was Gotthelf im Spiel der Lüste und Phantasien sorglos-übermütig

hinwirft, das hebt Muschg als höchste Kostbarkeit auf;
was indes für Gotthelf über unsere Willkür und Verfügbarkeit

schlechtweg erhaben bleibt, daraus bereitet sich Muschgs
Psychologie ein geistreich erregendes Spiel. Den verschwimmenden

Rand von Gotthelfs Weltbild macht er zum Zentrum



362 E. Buess, Jeremias Gotthelfs Christentum

und Quellpunkt, die bindende Mitte rückt er an den Rand. Nun
gehört gewiß auch der Rand zu Gottheit, und sicher gerät bei
Gottheit alle feste Ordnung und Bindung immer wieder ins
Fließen und Verschwimmen, das «Geistige» taucht wieder ins
«Natürliche» unter, aus dem es aufgestiegen ist. Aber man
muß seltsam befangen sein, um nicht zu sehen, daß der Grund
und das «Prinzip» des Festen selber nicht ins Fließen kommen

kann, daß sich Gottheit, über alles, sicher nicht zu
leugnende, Schwanken und Widerstreben hinweg, einem qualifizierten

Geist, einem Geist in und über allem Geistigen
verpflichtet weiß, der solchem Auf- und Untertauchen
grundsätzlich und endgültig enthoben ist, der jeder «Dialektik» von
Geist und Natur so souverän vorangeht und überlegen bleibt
wie der Schöpfer und Herr dem von ihm geschaffenen und
getragenen Leben.

Woher dieses großartige und furchtbare Mißverständnis?
Es ist im Wesen der Sache selber begründet, die Muschg
vertritt. In jenem schöpferischen «Eros», der Muschgs Weltbild
bestimmt, verschwinden und versinken nicht nur die Gegensätze,

in denen Gotthelf selber lebt und kämpft, hier
verschwindet und versinkt auch das Gegenüber zwischen dem
Forscher und seinem Gegenstand, dieses Gegenüber, in dem
allein es zu einem echten Gespräch, der Voraussetzung
wirklichen Verstehens, kommen kann. Aus jeder Seite von Muschgs
Werk spricht ein leidenschaftliches Werben um Gotthelf, ein
Suchen, Drängen, Fragen und Beschwören, dem sich der
fremde Geist denn auch ergeben muß. Der Eros will seines
Gegenstandes um jeden Preis habhaft werden, und er wird
seiner tatsächlich habhaft. Er wird seiner so gründlich mächtig

— daß er ihn in sich einsaugt und nur sein hohles
Gespenst übrig behält. Er ergreift ihn so leidenschaftlich — daß

er ihn erwürgt. Er gelangt nicht zum ersehnten Andern
hinüber, er zieht das Andere in sich hinein — und ist einsam wie
zuvor, hoffnungslos einsam.

Muschgs Buch besitzt zweifellos eine geistige Wucht, wie
sie auf dem Felde der Literaturwissenschaft nur ganz selten
Ereignis wird. So hat Nietzsche Geistesgeschichte getrieben.
Zarathustra liebt «nur das, was einer mit seinem Blute
schreibt. Schreibe mit Blut: und du wirst erfahren, daß Blut



in der neueren Forschung 363

Geist ist». An Geist in diesem Sinne fehlt es Muschg wahrlich

nicht. Wir vernehmen bei ihm dieselben beschwörenden
Töne wie bei Nietzsche, wie unter Zaubersprüchen suchen
beide verschlossene Quellen des Lebens zum Sprudeln zu
bringen; beide kommen als Hungrige, Suchende zu den
Denkmälern der Literatur, sie dringen mit der Leidenschaft dessen
auf ihr Objekt ein, der von ihm das eine, unentbehrliche,
lösende Wort erwartet — und bleiben doch in gleicher Weise
gefangen unter dem lähmenden Eindruck, daß das große Rad
über alle Worte gleichgültig hinwegkreist, und sind also beide

gar nicht imstande, gültige Worte wirklich zu hören, sie in
dem, was sie meinen, wirklich zu verstehen und ernst zu
nehmen. Der «Historiker» Nietzsche wandelt sich im Uebermut
der Verzweiflung in den «Propheten» Nietzsche, der gültige
Worte nun selber spricht. Muschg wird wohl, gleich
«verzweifelt», Historiker bleiben. Jener glaubt einen neuen Lebenstag

aufflackern zu sehen, bei Muschg scheint die Dämmerung
endgültig hereingebrochen. Die «hohe Trauer», die er über
Gotthelfs Werk breitet, ist greifbar allgegenwärtig, die
«unergründliche Heiterkeit», von der er spricht, bleibt ein ferner
Lichtstreifen. Sein Gotthelfbuch ist ein ergreifendes Denkmal
nicht für Gottheit, wohl aber für die Sehnsucht unserer Zeit,
wie sie sich in vergangener Größe spiegelt.

Gotthelf bemerkt einmal: «Das Verstehen wäre eigentlich
die Hauptsache.» Es ist erschütternd zu sehen, wie völlig uns
diese Hauptsache verlorengegangen ist. Von Muschg, diesem
zweifellos bedeutenden Vertreter einer unsere Zeit weithin
beherrschenden Geisteshaltung, führt keine Brücke hinüber
zum wirklichen Gotthelf. Wie steht es bei Guggisberg?

Es läßt sich kein größerer Gegensatz denken als der
zwischen den beiden, für die Erforschung von Gotthelfs Religion
grundlegenden Werken. Wo sich Muschg mit dem ungestümen

Mute des Verzweifelnden auf Gotthelf stürzt, da umschreitet

ihn Guggisberg in der Vorsicht und Bescheidenheit des
Besitzenden und Geborgenen. Ist Muschgs Werk ein magisches

Beschwören, so dasjenige Guggisbergs ein sachliches
Befragen und Registrieren. Muschg packt seinen Gegenstand
und zwingt ihn, das ersehnte Wort zu sagen. Guggisberg bleibt
in respektvoller Distanz und nimmt aufmerksam zur Kenntnis,



304 E. Buess, Jeremias Gotthelfs Christentum

was immer der Große zu verraten liebt. Er führt uns die Weltweite

von Gotthelfs Religion in zahllosen Aspekten vor, und
als Fundgrube und Orientierungsmittel ist seine Arbeit von
bleibendem Wert, als solche in ihrer Schlichtheit vielleicht
wertvoller als Muschgs genialer Wurf. Es ist etwas Großes
um die vornehme Zurückhaltung, mit welcher der Forscher
hier seinem Helden Freiheit und Raum gewährt, sich
auszusprechen und auszubreiten. Wenn nur die Zurückhaltung sich
nicht allzusehr einem Relativismus näherte, der jede
energische Auseinandersetzung lähmen muß! Wenn nur der freie
Raum nicht so gar weit wäre, wenn er nur nicht eine so große
Distanz zwischen Gegenstand und Forscher schöbe, daß Gotthelfs

Feueratem gar nicht mehr zu uns durchzudringen
vermag, daß uns die wilden Kämpfe, die Gotthelf erschüttern, oft
kaum sehr viel tiefer berühren als den Bürger Goethes «Krieg
und Kriegsgeschrei hinten, weit in der Türkei»! Wenn sich
nur die gut individualistische Freiheit, in der man sich hier
gegenübersteht, nicht immer wieder als Beziehungslosigkeit
auswirkte!

Guggisberg stellt die Gegensätze und Widersprüche, in
welchen sich Gotthelf bewegt, aufs sorgfältigste fest. «Die
Gottesvorstellung Gotthelfs ist deshalb schwer zu fassen, weil
biblische und idealistische Anschauungen sich hier nebeneinander

finden und einander oft durchkreuzen» (S. 94). In ihr
überschneiden sich «zwei Linien, die man als pantheisierende
und theistische bezeichnen kann. Beide stehen unvermittelt
nebeneinander» (S. 100). Aber so, wie sie hier charakterisiert
werden, können uns die Diskrepanzen in Gotthelfs Denken und
Schauen weder anregen noch quälen. Wir bekommen alsbald
den tröstlichen Bescheid zu hören, die gegensätzlichen
Anschauungen fänden sich «ohne Spannung», «in ungestörter
Harmonie» zusammen. Es sind heillose Gegensätze, in die wir
uns unter Guggisbergs Führung verstricken — den Führer
indessen scheint unsere Ratlosigkeit wenig anzufechten.

Wie Muschg, so hat auch Guggisberg ein Band zur
Verfügung, mit dem er die auseinanderstrebenden Elemente
zusammenhält. Aber die Verbindung, die er herstellt, ist eine
denkbar lose, ist soviel wie keine. Seine Deutungsformel ist
bis ins Nichtssagende allgemein und blaß. Muschg taucht alle



in der neueren Forschung 365

Erlebnisse, Bilder und Handlungen Gotthelfs in jene erotisch
bestimmte Urlebendigkeit ein, wie sie am reinsten in den
schöpferisch aus unbewußten Tiefen unserer Seele aufsteigenden

Visionen und Strebungen offenbar wird. Im Gegensatz
dazu begnügt sich Guggisberg allzu bescheiden mit dem
Begriff des «Lebens», der «Wirklichkeit», der «Wirklichkeitsreligion»,

den er lediglich negativ, durch Abgrenzung gegenüber

dem bloß Konstruierten, «Dogmatischen», «Abstrakten»,
dem lebensfremd «Theologischen» zu bestimmen weiß. Nachdem

uns der Widerspruch zwischen der Betonung der
Allwirksamkeit Gottes und dem Pathos menschlicher Freiheit
aufgezeigt worden ist, werden wir entlassen mit dem bündigen
Bescheid: «Das ethisch bestimmte, wirklichkeitsnahe Denken
kann auf die sittliche Freiheit und Selbstverantwortlichkeit
nicht verzichten und damit auch nicht auf individuellen
Persönlichkeitswert. Eine Spannung zwischen göttlicher Allwirksamkeit

und menschlicher Verantwortung gibt es für Gotthelf
nicht» (S. 106). Von der gegensätzlichen Bewertung des
Menschen bei Gotthelf geht Guggisberg mit folgenden Worten zur
Tagesordnung über: «Vom systematischen Standpunkt aus
mag man die Tatsache, daß Gotthelf hier zwei sich ausschließende

Betrachtungsweisen ganz unbeschwert von innerer
Problematik in sich vereinigt, kritisieren. Gotthelf war kein
Systematiker, und die Wirklichkeit lehrte ihn, im Menschen die
gute und die schlechte Seite zu erkennen und festzuhalten» (S.
130). Auch der Ausgleich, mit dem wir uns über den Gegensatz

zwischen pantheistischen und theistischen Aussagen
hinweghelfen sollen, ist ein rein äußerlicher: «Es besteht eine
Mischung von Transzendenz und Immanenz. Die Welt ist
zwar nicht Gott, aber göttlich. Gott verhält sich zu ihr wie
das Licht zum Schein, der Kern zur Schale, der Inhalt zur
Form» (S. 102). Im Abschnitt über die «Heilsaneignung» lesen
wir: «Man kann den Synergismus theologisch angreifen und
ablehnen, aber er entspricht dem Laienempfinden, der praxis
pietatis, der religiösen Wirklichkeit, die für Gotthelf über
jedem Dogmatismus steht. Gleichwohl lehnt Gotthelf alle
Werkgerechtigkeit ab und behält damit ein reformatorisches
Element bei» (S. 158 f.).

Wie haben wir es doch so herrlich weit gebracht! — so



366 E. Buess, Jeremias Gotthelfs Christentum

möchte man hei einer solchen Exegese ausrufen. Welch glückliche

Menschen sind wir doch, die wir in kindlicher Ahnungs-
losigkeit über Klippen und Untiefen hinwegzugleiten vermögen,
an denen eine ganze Menschheit in die Brüche ging! Nun, solche
«dogmatische» Ahnungslosigkeit wäre eine ganz schöne Sache,
wenn sie nicht zwangsläufig die Ahnungslosigkeit in gefährlich

«praktischen» Dingen in sich schlösse! Es wird uns hei
Guggisberg nicht wirklich klar, was in den heißen Kämpfen
um die Schule, den Staat, die Familie, das «Christentum» für
Gotthelf auf dem Spiele stand. Gotthelfs prophetische Droh-
und Scheltreden, die eschatologischen Bilder und Perspektiven,
die in seinen Werken auf einmal heraufziehen, die tiefe
Verzweiflung, in die er stürzt, und die noch tiefere Zuversicht und
Gewißheit, auf die er zu stehen kommt, all das bleibt uns
weitgehend fremd, wirr, verschlossen, ein Gemisch von heroischer
Größe und genialer Absonderlichkeit. Träumend, kopfschüttelnd,

naiv oder verstört lächelnd werden wir dann wohl auch
durch eine Gegenwart gehen, in der das, was Gotthelf in
Ansätzen vor Augen hatte, zur Reife gelangt ist.

Bei Guggisberg sind die Voraussetzungen für ein echtes
«Verstehen» Gotthelfs an sich wesentlich günstiger als bei
Muschg. Er ist nicht in einer Welt befangen, in der wie in
einer romantisch-expressionistischen Landschaft zwangshaft
alle Grenzen in kreisende Bewegung geraten, alle Konturen
sich ins Unendliche verlieren müssen. Hier bei Guggisberg
hat noch jedes Ding seinen bestimmten Ort, so auch der
Gegenstand, wie ihn der Forscher von sich sieht. Aber nun
scheint uns hier doch jene andere Gefahr zu drohen, die ein
wirkliches Verständnis in gleicher Weise erschwert. Der
Gegenstand, um den sich der Forscher bemüht, bleibt ihm in
gewisser Hinsicht fremd und fern. Muschg geht auf ihn los, um
ihn in sich hineinzuschlingen. Guggisberg bleibt auf der
vermeintlich sicheren Plattform seiner Wirklichkeitsreligion
stehen in der naiven Ueherzeugung, in gleicher Höhe, auf dem

gleichen Boden, immer in angemessener Distanz Gotthelf vor
sich zu haben. Muschg breitet über Gotthelfs Welt eine
geheimnisvolle Nacht, in der alle Gegensätze verschwimmen, Guggisberg

sieht ihn sehr oft wie im Licht eines geheimnislosen
Tages, in dem das einzelne so hart hervortritt, daß die Bezie-



in der neueren Forschung 367

hungen unsichtbar werden. Dort droht der Gegenstand zu
einem gestaltlos Innerlichen zu werden, hier zu einem inhaltlos

Aeußerlichen. Im Blick auf den wirklichen Gotthelf ist das
Ergebnis wohl nicht so sehr verschieden. Zu einer echten
Begegnung kommt es weder hier noch dort. Die reine Fläche
ergibt so wenig eine plastische Gestalt wie die reine Tiefe.
Wir können in beiden Werken, gerade auch bei Guggisberg,
außerordentlich viel Gutes und Geistvolles lesen, wir können
auch über Gotthelf unendlich viel Lehrreiches erfahren: mit
ihm selber aber bekommen wir es genau insoweit zu tun, als
wir uns von den Voraussetzungen, unter denen er hier
begriffen wird, frei machen.1 Positivismus und Symbolismus sind
ja (wie Impressionismus und Expressionismus in der bildenden

Kunst) Ausdruck ein und derselben Unfähigkeit, den aus
der Vergangenheit uns anredenden Nächsten im geschriebenen
Wort als solchen zu vernehmen und verstehen. Muschg und
Guggisberg repräsentieren zwei Möglichkeiten, denen auch
wir nicht einfach entrinnen werden.2 Es ist, als sollte es in all
unserer Bemühung um Gotthelf an den Tag kommen, daß auch
ein simples geschichtliches Verstehen nicht so selbstverständlich

in unserer Kompetenz liegt, wie wir zu glauben geneigt
sind.

Muschg und Guggisberg haben der Erforschung von Gotthelf

s Religiosität den Weg bis auf weiteres vorgezeichnet.
Muschg vor allem in der Weise, daß er eine kritische Besinnung

auf das Verhältnis von «Christentum» und «Heidentum»,
von «Natur» und «Geist» herausforderte. Direkt an Muschg
orientiert ist die ausgezeichnete kleine Schrift von Doris
Schmidt («Der natürliche Mensch, ein Versuch über Jeremias
Gotthelf», Dr.-phil.-Dissertation Gießen, 1940), die, vom Standpunkt

eines idealistisch gesehenen Christentums aus, das
«Natürliche» im selben Maß abwerten zu müssen meint, wie es
Muschg aufgewertet hat. Theodor Salfingers wohltuend vor-

1 Das gilt auch für die beiden Forscher selber, bei denen Ansätze
zur Ueberwindung ihrer, dem eigentlichen Ethos Gotthelfs inadäquaten
Voraussetzungen keineswegs einfach fehlen.

2 Wenn wir ihnen tatsächlich entrinnen sollten, so sicher mit auf
Grund der Tatsache, daß Muschg und Guggisberg ihnen gefolgt sind.
Diese Möglichkeiten mußten wohl einmal ausprobiert werden. Um sie
zu überwinden, mußte die Forschung vielleicht durch sie hindurchgehen.



368 E. Buess, Jeremias Gotthelfs Christentum

nehme und sachliche Arbeit über Gotthelfs Verhältnis zur
«Romantik» (Basel, Benno Schwabe, 1945, 171 S.) bewegt sich
zur Hauptsache auf dem Felde aesthetischer Kritik, stößt aber
hier bis an jene Grenze vor, wo wir vor der Gotthelfs Wesen
und Werk kennzeichnenden Unruhe und Widersprüchlichkeit
stehen, und warnt uns, zunächst einfach im Interesse literar-
wissenschaftlicher Sauberkeit und mit Berufung auf die
«aesthetische Urteilskraft», vor dem Versuch, die Diskontinuität

alsbald psychologisch zu transzendieren oder zu relativieren.

Marianne Baumanns Untersuchung über den Traum bei
Gottheit' (Bern, Paul Haupt, 1945, 120 S.) hält sich allzu ängstlich

an die engen Grenzen, die ihr durch das Stofflich-Sachliche
ihres Teilproblems gesetzt sind, als daß sie das Gespräch
wesentlich zu fördern vermöchte.

Wir müssen uns hier damit begnügen, auf zwei Schriften
einzugehen, die sich an Guggisbergs grundlegende Darstellung

anschließen.3 Wir meinen «Jeremias Gotthelfs Zeitgeist
raid Bernergeist» von Paul Baumgartner (Bern, A. Francke,
1945, 200 S.) und Karl Fehrs «Besinnung auf Gottheit»
(Frauenfeld, Huber u. Co., 1946, 119 S.). Wie Guggisberg und
anders als Muschg kommen beide, Baumgartner und Fehr,
von einer «bürgerlichen» Christlichkeit her, die ihnen Sicherheit

und Freiheit genug verleiht, Gottheit in angemessener
Distanz gegenüberzutreten und seine geistige Gestalt in aller
Nüchternheit ins Auge zu fassen. Beide meinen mit Gottheit
in der Kontinuität einer Entwicklung zu stehen, die, in die
klassische Antike zurückreichend und im Christentum zur
Reife gekommen, unverlierbar unser geistiges Schicksal be-

3 Eine ganze Reihe neuerer und neuester Veröffentlichungen müssen
hier unberücksichtigt bleiben. So auch die Schriften, die Gotthelfs
pädagogisch-ethische Wege und Zielsetzungen herauszuarbeiten suchen. Die
vier Dissertationen, die ich im folgenden nenne, sind dadurch charakterisiert,

daß sie, von Muschg unangefochten, doch ohne aus dem Bannkreis
Pestalozzis herauszutreten, das spezifisch «Christliche» bei Gotthelf
energisch betonen: Elisabeth Hagnauer, Jeremias Gotthelf und seine Zeit,
dargestellt an Idee und Gestaltung der Ehe, Dr.-phil.-Diss. Bern, 1931; Hedwig

Boller, Das Erlösungsproblem bei Jeremias Gotthelf, Dr.-phil.-Diss.
Zürich, 1932; Robert Tanner, Familienerziehung im Werke Jeremias
Gotthelfs, Dr.-phil.-Diss. Zürich, 1942; Ruth Schyn, Dienen, ein Ausschnitt aus
dem Problem der Verantwortung gegenüber dem Nächsten, dargestellt am
Werke von Jeremias Gotthelf, Dr.-phil.-Diss. Zürich, 1946.



in der neueren Forschung 369

deutet, und beide fassen Gotthelfs Christentum zum vorneherein

so weit, daß darin Raum findet, was immer dem
«Geiste», dem göttlich transzendenten Ziel des Menschseins
zugewandt erscheint. Sie verstehen es, wie Guggisberg,
aufmerksam zuzuhören. Aber das Hören hat sich bei ihnen nun
doch schon da und dort bis zu dem Punkte vertieft, wo einem
einmalig und unvergeßlich gehörten Wort eine entsprechend
gewichtige Antwort wird. Es sind einzelne Klänge, die sie aus
Gotthelfs Werken heraushören. Sie beschränken sich ja, in
gesunder Erkenntnis der Gefahren, die mit jeder Gesamtdarstellung

verbunden sind, schon äußerlich auf einzelne Schriften.
Baumgartner vertieft sieh in «Zeitgeist und Bernergeist»,
Fehr, der schon früher mit einer aufschlußreichen Studie über
die «Schwarze Spinne» hervorgetreten ist, zeigt uns in seinem
neuesten Buch, wie reich Erzählungen wie die «Erbvettern»,
«Hans Joggeli», «Harzer Hans» und «Anne Bäbi» den
beschenken, der sich still und begierig in sie hineinliest. Aber
nicht nur stofflich, auch hinsichtlich des Sinns und Gehalts
treffen sie eine Auswahl. Sie lassen vornehmlich diejenigen
Worte zu sich sprechen, in denen Gotthelf die Botschaft Pestalozzis

weitergibt. Die Worte und Mahnrufe, die diese
Botschaft in Frage stellen, sind uns allen ja so wenig angenehm,
daß wir sie, bei noch so willigem Hinhören, gar zu leicht
überhören. Sie stören jene Kontinuität christlich-idealistischer
Tradition, sie eröffnen einen Horizont, unter dem alles einen
andern Wert, ein neues Gesicht zu gewinnen droht, so daß wir
uns nur schwer mehr zurechtzufinden vermögen.

Und doch ist eines gewiß: solange wir Gotthelf auf der
Linie eines wesentlich von Pestalozzi (von Aufklärung,
Romantik und Idealismus) her verstandenen Christentums deuten,

rufen wir unfehlbar den Genius Muschgs auf den Plan,
der triumphierend auf das aller idealistischen Geistigkeit
hohnsprechende Chthonische und Dionysische in Gottthelfs
Religion hinweisen kann. Einer auch nur leise zwischen
«Idee» und «Wirklichkeit» schillernden Gottesvorstellung
gegenüber wird ein mythisch geschautes Pantheon und
Pandämonium immer im Rechte sein. Baumgartner gibt dem
entscheidenden Kapitel seines Buches die Ueberschrift «Geist»
(S. 83 ff.), Fehr sieht Gotthelf verankert im «festen Glauben an

21



370 G. Rizza, Nach der christlichen Weltkonferenz in Oslo

die Heilsbedeutung der christliehen Geistigkeit» (S. 29).
Demgegenüber drängt sich uns die Frage auf: Müssen wir nicht
ganz neu auf die Tatsache achten, daß Gotthelf in steigendem
Maße nicht von Geist und christlicher Geistigkeit im allgemeinen,

sondern massiv vom Geiste Gottes und darüber hinaus
immer direkter und aufdringlicher von Gott, dem Herrn,
Schöpfer, Vater und Heiland selber spricht, daß er in den
Namen Gottes eine Wirklichkeitsfülle, eine Klarheit und
richterliche Gewalt, eine Furchtbarkeit und einen Freudenjubel
einzuschließen beginnt, die wir nie fassen werden, solange
wir uns vorwiegend mit dem «Entwicklungsweg» beschäftigen,
«der, ausgehend von der chaotisch ungeformten Materie,
einmünden wird in Gott selbst, den reinen Geist» (Fehr a. a. 0.
S. 31) Müßten wir die Zwiespältigkeit nicht willig ertragen,
in die Gotthelf damit rückt, daß er uns jetzt als Exponent der
uns vertrauten christlichen Tradition erscheint, jetzt als Prophet

und Zeuge eines «Christentums», das eben diese Tradition

unbarmherzig unter das Gericht jenes Gottes stellt? Und
ist das anders möglich als so, daß wir in ein Verhältnis freier
Verbundenheit, brüderlich gebundener Freiheit zu Gotthelf
treten, wie es uns allein im gemeinsamen Stehen vor einem
Dritten gegeben ist?

Strengelbach/Aargau. Eduard Buess.

Nach der christlichen Weltkonferenz in Oslo.

Vorbemerkung der Redaktion: Nachdem die Tagespresse der ganzen
Welt über die Weltkonferenz der christlichen Jugend ausführlich berichtet

hat und dann vor allem in kirchlichen Zeitschriften mehr oder weniger

kritische Stimmen über Möglichkeit und Notwendigkeit gerade einer
solchen ökumenischen Arbeit laut geworden sind (vgl. zuletzt den «Rückblick

auf die Osloer Weltkonferenz» im «Kirchenblatt für die reformierte
Schweiz» 1947/18 von dessen Redaktor Gottlob Wieser), hat es sich
getroffen, daß ein junger römisch-katholischer Gelehrter, der am
Archäologischen Institut der Universität Catania tätig ist und die dort neu
erscheinende Zeitschrift «Nuovo Didaskaleion» (christliehe Archäologie,
Kunst, Geschichte und Literatur der ersten Jahrhunderte) redigiert, mir im
Anschluß an einen Besuch in Basel auf der Rückkehr von Oslo in seine
sizilische Heimat den nachfolgenden Aufsatz zur Verfügung gestellt hat,
der hier denkbar wörtlich unter Wahrung seiner italienischen
Stileigentümlichkeit übersetzt ist und abgesehen von dem Tatsachenbericht als


	Jeremias Gotthelfs Christentum in der neueren Forschung

