Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 3(1947)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

304 Rezensionen

Renzensionen.

Nils Messel, Ezechielfragen (Skrifter utgitt av Det Norske
Videnskaps-Akademi i Oslo, Historisk-filosofisk klasse,
Nr.1), 1945, 156 S., Kr. 13.—.

Das Ezechielbuch ist eine der schwierigsten und umstrit-
tensten Schriften im Prophetenkanon des AT. Dies hingt mit
dem schlechten Erhaltungszustand des Textes und, wie in den
letzten Jahrzehnten immer deutlicher wurde !, mit seinen man-
nigfachen literarischen sowie historischen Problemen zu-
samien.

Mit den verschiedenen Fragen, die damit der Forschung
gestellt sind, befalit sich die vorliegende Schrift. Im Hinblick
auf den literarischen Befund sucht deren Verfasser — viel-
fach von Gustav Holscher lernend, doch ohne dessen radikale
Kritik zu teilen —, zu scheiden zwischen ezechielischem Gut
und Anfiigungen des Redaktors und noch spiterer Hénde.
Aus den Ergebnissen sei erwihnt, dal M. die Reden gegen die
fremden Vélker (Ez.25—32) zum groliten Teil diesem Redak-
tor und seinen Ergidnzern zuschreibt (S.94 ff.). Von den Ka-
piteln 40—48 glaubt M. hingegen (S.127 ff.), einen ansehn-
lichen Grundstock fiir Ezechiel beanspruchen zu kénnen. Am
Anfang des Prophetenbuches, in den Kapiteln 1—3, scheidet
M., wie es jetzt vielfach geschieht, zwischen einer Thronwagen-
vision (1, 1 und 4—2, 8 a) ? und einer Buchrollenvision (1, 2 f.
und 2, 9—3, 9). Die letztere hat dabei als die eigentliche Beru-
fungsvision zu gelten, wiahrend die erstere nach dem Datum in
Ez.1,1 — im 30. Jahr — ans Ende von des Ezechiel Wirksam-
keit gehort (S. 39 ff.), nach dem zweiten Tempelgesicht, das nach
Ez. 40, 1 im 25. Jahr der Verbannung stattgefunden hat. Die
urspriingliche Stelle der Vision vom Thronwagen sei vor Ka-
pitel 45 gewesen, als Einleitung der dort mitgeteilten Gesetze. *

Wir verzichten auf eine Auseinandersetzung mit diesen
literarischen Annahmen, um uns den noch bemerkenswerteren

1 Vgl. Curt Kuhl, Zur Geschichte der Hesekiel-Forschung (Theol.
Rundschau NF 5, 1933, S. 92 ff.).

? Der Abschnitt Ez. 1, 28 b—2, 8 ist nach M. redaktionell.

3 Als ersten Vertreter dieser Ansicht nennt M. (S.41 Anm.1) George
Ricker Berry.



Rezensionen 305

historischen Positionen zuzuwenden. Nach diesen wirkte der
Prophet ausschliefilich in Jerusalem * unter der aus Babylo-
nien zuriickgekehrten ¢«Golay» in der Zeit um 400 v. C. Seine
echten Worte sammelte, erginzte und bearbeitete um 350 ein
Redaktor. Dieser, wie schon Ezechiel selber, habe das baby-
lonische Exil als Ort und Zeit der Entstehung jener Worte
fingiert (S.5 ff.). M. ist bemiiht, seinem Zeitansatz gemif die
Schrift in die innere und dulere Geschichte der jiidischen Ge-
meinde in der ausgehenden Perserherrschaft einzuordnen. Des
Ezechiel Kampf gegen den Gotzendienst habe eine religitse
Umwilzung in Jerusalem zur Voraussetzung, die nach dem
Ende von Nehemias Statthalterschaft eingetreten sei; die Sie-
ger seien die Feinde Nehemias und die Freunde heidnischer
Kulte gewesen.

In gewagter Weise findet M. (S.23f.) einen aullerbiblischen Beleg
fiir diese Umwilzung in Jerusalem im «Elephantine»-Brief des Jahres 408
(Uebersetzung bei GreBmann, Altoriental. Texte zum AT? 1926, S. 450 £f.).
Aus dem hier am Ende erwihnten Schreiben an die Séhne von Nehemias
Feind Sanballat, des Statthalters von Samarien, glaubt M. schliefen zu
konnen, daBl diese als Tridger der Revolution in Jerusalem Wohnsitz ge-
nommen hitten, Sie hétten also am gleichen Ort gewohnt wie Bagoas, an
welchen als Nehemias Nachfolger im Statthalteramt iiber Juda der er-
wihnte grolle Brief gerichtet ist. Dagegen spricht aber, so scheint uns,
entscheidend die Tatsache, dall die Sanballat-S6hne mit einem eigenen
Schreiben bedacht waren (vgl. Grelmann, ebenda S.452), wiéhrend der
Brief vom Jahre 408 — ebenso ein bereits 411 abgesandter — zugleich
an Bagoas und an mit ihm in Jerusalem wohnende Gemeindehdupter ge-
richtet ist. Dieses Indiz bestéirkt die natiirliche Vermutung, dall die Sohne
des Sanballat als Helfer ihres alten Vaters in Samaria geblieben seien.®
Das Gegenteil ist gewill auch nicht aus dem von Bagoas und einem der
Sanballat-Sohne gemeinsam abgesandten Antwortschreiben (Grelmann,
ebenda S.452) zu beweisen.

Einen Niederschlag der dufleren Geschicke des persischen
Reiches im 4. Jahrhundert, d.h. besonders der damals mit
Aegypten ausgetragenen Kémpfe, gewahrt M. in den Fremd-
volker-Texten des Ezechielbuches. Die Weissagungen gegen

4 Mit einer ganzen oder teilweisen Wirksamkeit des Ezechiel in Jeru-
salem rechneten vor M. schon: H. Winckler, Berry, Herntrich und Bertho-
let (1936), vgl. C. Kuhl, ebenda (Anm.1) S.113.

5 So Ed. Meyer, Der Papyrusfund von Elephantine, 1912, S. 75.

20



306 Rezensionen

Aegypten (Ez.29—32) werden verstanden (S. 36 ff.) als Aeulle-
rungen des Unwillens frommer jiidischer Kreise gegeniiber
dem Land, mit welchem die gotzendienerische Partei in Jeru-
salem sympathisierte, und auf dessen Erfolg sie hoffte. Einen
Beleg fiir die Zeit um und nach 400 gibt (S.125f.) auch die
Prophezeiung von Gog aus Magog (Ez.38f) ab. Ihr ge-
schichtlicher Kern soll ndmlich der von Xenophon beschrie-
bene Zug des jiingeren Kyros von Sardes nach Babylonien
gewesen sein.

Doch welches sind nun die Griinde, welche M. veranlafiten,
in einer so einschneidenden Weise von den im Text iiberliefer-
ten Angaben des Ezechielbuches abzuriicken?

1. Was den Ort anlangt, so sind hauptséchlich die folgen-
den Erwigungen maligebend (S.5 ff.): In den Gerichtsworten
der Kapitel 1—24 kiindet Ezechiel durchweg der Stadt Jeru-
salem und ihren Bewohnern Unheil an. Aus den Stellen Ez. 2,
1—3, 9; 12, 1—16 ¢; 33, 30—33 ist zu erkennen, daBl er unter
den von ihm bedrohten Leuten wohnt, also mufl Jerusalem
sein Aufenthaltsort gewesen sein. Auflerdem fehlt nach M.
bei dem Propheten jeder Hinweis auf babylonische Zustéinde;
auch werde nirgends angegeben, wie die in Babylonien ge-
sprochenen Worte nach Jerusalem gelangt seien.

2. Beziiglich der Zeit stellt M. fest, daB die Worte des
Ezechiel eine Verbanntenschaft (Gola) voraussetzen. Nach der
vorausgehenden Bestimmung des Ortes konnen darunter nicht
die nach Babylonien verbannten Judéer gemeint sein, vielmehr
seien es die von dort nach Palistina zuriickgekehrten. Der
beim Propheten erwidhnte Tempel ist somit der nachexili-
sche, und die nach Ez.4 und 5 das zu belagernde Jerusalem
umgebenden Mauern sind diejenigen Nehemias. So fiihren
dulere Angaben bis in dessen Zeit hinab. Da aber der von
Ezechiel bekdmpfte Gotzendienst mit den strengen Malnah-
men dieses Statthalters nicht zu vereinen ist, kommt erst die
Zeit nach seiner Wirksamkeit in Frage.

¢ Besonders eindeutig ist Ez.12,2: «Du wohnst inmitten des wider-
spenstigen Geschlechts. . .»



Rezensionen 307

Eine kritische Auseinandersetzung mit diesen Argumen-
ten ist nicht leicht. Auf die traditionellen Angaben des Textes
kann man sich nicht berufen, da diese nach M. fiktiv sind;
aullerdem ist er stets bereit, einzelne Verse, die seinen Auf-
stellungen Schwierigkeiten machen, zu streichen. Als Beispiel
sei KEz.13 gewihlt, eine gegen falsche Propheten gerichtete
Drohung. Diese Propheten sind, wie wir meinen, in Baby-
lonien aufgetreten, «da ihnen 13,9 nicht nur die Eintragung
in die Biirgerliste, sondern auch das Betreten des Israel zu-
gewiesenen Anteils am Ackerboden verwehrt ist».? So wire
im unbetonten Zusammenhang eines Textes ein Indiz fiir den
babylonischen Standort gefunden. Von da aus wiirde man
dann auch Stellen wie Ez.8,1 und 14, 1 auf in Babylonien
lebende Horer des Propheten deuten diirfen. Es wiirde sich
ergeben, dall das «widerspenstige Geschlechty, unter dem die-
ser wohnt, nicht allein die Bewohner Jerusalems meint, son-
dern ganz Israel, das in Juda und das in Babylonien woh-
nende. Die Ez. 13 und 14 genannten Siinden wiirden auch dar-
tun, dafl die Gola in Babylonien mit vollem Recht ebenfalls
als «widerspenstig> angeredet ist. Es wire weiter zu fragen,
was die Bedrohung Jerusalems den unmittelbaren Horern in
Babylonien zu sagen hatte. Sollte sie vielleicht kiihne Hoff-
nungen dimpfen, welche auf die nach dem Jahre 598 noch be-
stehende Stadt Jerusalem gesetzt wurden? Der Brief, den
Jeremia (Kapitel 29) an die Verbannten richtete, konnte dafiir
sprechen. Alle diese Erwédgungen hiéngen aber gegeniiber M.
dadurch in der Luft, daB er (S.62) in Kapitel 13 die Verse
6—10 a dem Redaktor zuweist.

Man wird daher prinzipiell die stirksten Bedenken gegen-
iiber der von M. angewandten Methode anmelden miissen. Sie
filhrt ihn dazu (S.18f.), ganze Abschnitte, die deutlich die
Zeit Nebukadnezars und Zedekias voraussetzen, als sekundéir
auszuscheiden.® Ihre Urheber hétten die von Ezechiel fin-
gierte Zeit als seine wirkliche angesehen. Dabei sei nur be-

7 So L. Rost, Israel bei den Propheten, 1937, S.79, wo auch noch naher
begriindet ist, daf dieser Ackerboden in Palistina liegt.
8 Es sind die Stellen: Ez. 12, 1—16; 17, 12—21; 24, 2.

20%



308 Rezensionen

merkt, dafl fiir 17,20 b, wonach Zedekia in Babel ins Gericht
kommen werde, ein nachezechielischer Ursprung darum sehr
unwahrscheinlich ist, weil ihn die Strafe des babylonischen
Groflkonigs nach 2. Kén. 25, 6 f. schon im Orte Ribla am Oron-
tes traf.® Es ist zuzugeben, dal M. die Schwierigkeit des von
Babylonien aus Jerusalem anredenden Ezechiel beseitigt, aber
um den Preis stirkster Eingriffe in den Text. Dazu stellt er
den Leser vor die neue, schwere Frage, was denn den Pro-
pheten und seinen Redaktor veranlafit haben kénnte, ihren
Worten eine exilisch-babylonische Einkleidung zu geben. Im
religios toleranten Perserreich hitten sie etwas getan, was
weder Haggai noch Sacharja zu tun fiir nétig fanden.

Zum Schlufl noch drei Einzelheiten! Wie wir sahen, ver-
miflt M. bei Ezechiel Hinweise auf babylonische Zustdnde
und auf die Art, wie seine Worte von Babylonien nach Pali-
stina gebracht worden seien. Davon ist das erste nicht richtig;
denn hinter der Thronwagenvision kann vielleicht doch der
Eindruck von Werken der babylonischen Kunst stehen. Siche-
rer noch ist der babylonische Hintergrund anzuerkennen fiir
die sechs das Gericht an Jerusalem vollziehenden Médnner mit
dem weilligekleideten Schreiber in ihrer Mitte (Ez.9 und 10) *°
und ebenso fiir die Wahrsagemittel (die Leber!), mit denen
der babylonische Konig (21,23 ff.) den Weg nach Jerusalem
erkundet.

Das Schweigen iiber die Uebermittlung der Worte nach
Paléstina kann im Gegensatz zu M. auch so interpretiert wer-
den, daB die schriftliche Verbindung so rasch und selbstver-
stindlich war, daBl es dariiber keiner Erlduterung bedurfte.
Wie eng in der Tat der Kontakt zwischen Jerusalem und der
babylonischen Gola gewesen sein muf, ist dem Brief des Jere-
mia (Jer.29) zu entnehmen. Sein Schreiber zeigt sich wohl
vertraut mit dem inneren Leben der Adressaten. Zu erinnern
ist auch an den im Bereiche der babylonisch-assyrischen Kul-
tur bezeugten reichen Briefverkehr und an die engen Ver-
bindungen, die im nachbiblischen Judentum, zur Zeit der

? So mit Bertholet, Hesekiel, 1936, S. 63.
10 Vgl. Bertholet, ebenda S. 35,



Rezensionen 309

Tannaiten und Amor#er, zwischen den Schulen Palédstinas
und Babyloniens bestanden. *

In einem besonderen Abschnitt (S.133 ff.) handelt M. von
den Priestern und Leviten in Ez.44, 10—16. Sein Anliegen
ist dabei nachzuweisen, dal die hier wegen ihrer Verschul-
dung auf die niederen Dienste im Tempel verwiesenen Le-
viten nicht die Priester an den vordeuteronomischen Land-
heiligtiimern (vgl. Dt. 18, 1—8) seien, sondern diejenigen,
welche zu des Ezechiel Zeit in Jerusalem das Volk zum
Gotzendienst verleitet hétten (vgl. Ez.8). Selbst wenn dem,
was wir nicht glauben, so sein sollte, vermissen wir ein Wort
dariiber, wie M. sich die Stellung der Leviten bei Ezechiel im
Verhéltnis zu der im Priesterkodex denkt. In seinen «Prolego-
mena zur Geschichte Israels» (6. Ausg., 1905, S.1181f.) hat
Wellhausen den Tatbestand klassisch folgendermafien gekenn-
zeichnet: «Der Unterschied zwischen Priester und Levit, den
Ezechiel als eine Neuerung einfiihrt und rechtfertigt, besteht
nach dem Priesterkodex seit ewigen Zeiten; was dort als An-
fang erscheint, ist hier seit Moses immer so gewesen, ein Ge-
gebenes, nichts Gemachtes oder Gewordenes.» Ezechiel ist da-
nach &dlter als der wohl im Jahre 444 promulgierte Priester-
kodex. M. hitte seinen Zeitansatz nicht geben diirfen, ohne
das chronologische Verhéltnis beider Schriften zu erértern.

Basel. Johann Jakob Stamm.

Rudolf Hauri, Die Reformation in der Schweiz im Urteil der
neueren schweizerischen Geschichtsschreibung (7. Heft der
Neuen Folge der Schweizer Studien zur Geschichtswissen-
schaft), Ziirich, Verlag von Leemann, 1945, 228 S., Fr. 9.50.

Die Arbeit von Lic. theol. Dr. phil. R. Hauri, eine bedeu-
tend erweiterte Ziircher Dissertation, enthélt eigentlich weit
mehr, als der Titel verspricht: Der Verfasser legt nicht nur
dar, wie etwa ein halbes Hundert deutsch- und welschschwei-

1 Piir die Tannaiten vgl. G. F.Moore, Judaism in the first Centuries
of the Christian Era Vol.I, 1927, 8.105, fiir die Amorder vgl. Encyclo-
paedia Judaica Bd. 2, Sp. 635 f. und Bd. 9, Sp. 205 und ferner: Wilh. Bacher,
Tradition und Tradenten in den Schulen Paliistinas und Babyloniens, 1914,
S. 506 ff. Die beiden letztgenannten Hinweise verdanke ich meinem Freunde
Herrn PD. Dr. A. Bloch in Basel.



310 Rezensionen

zerische Autoren die Reformation beurteilt haben, sondern
zugleich, wie er selbst zu den besprochenen Problemen steht;
80 ist es hie und da fiir den Leser nicht leicht auseinanderzu-
halten, was das Urteil der zitierten Historiker und Theologen
und was Hauris eigene Wertung ist. Sein Bekenntnis formu-
liert er einmal so, daBl ihm die Reformation «ein ewiger Mah-
ner zu gewissenhaftem und von unerschrockener Glaubigkeit
getragenem Ringen um die immer neue Erfassung und Be-
tatigung der Wahrheity ist.

Wegleitend war fiir Hauris Werk vielfach die «Schweize-
rische Geschichtsschreibung im 19. Jahrhunderty von R. Feller
(1938); doch weicht er in der Beurteilung mancher Historiker
deutlich von Feller ab; so z.B., wenn er dem Pfarrerssohn
Karl Déndliker oder dem alten J. J. Hottinger ein tieferes
Glaubensverstiandnis zubilligt, als dies Feller tut.

Die Darstellung ist in eigener Weise gegliedert; den Haupt-
inhalt bilden die beiden grofien Kapitel: «Allgemeine Ge-
schichtsschreibung und Reformation» (S.9—144) und <«Die
Reformation im Licht der speziellen Historiographie», d. h.
der Kirchen-, Staaten-, Rechts-, Kultur- und Literaturge-
schichte (S.146—205). Dabei sind Wiederholungen und Ueber-
schneidungen nicht zu vermeiden. Das gilt auch von den Un-
terabteilungen des erstgenannten Kapitels; die Namen von
Ernst Gagliardi, L. v. Muralt, W. Oechsli u. a. finden sich
naturgemif unter verschiedenen Rubriken. Es fragt sich aber,
ob z. B. der Abschnitt «Die Nachfahren der Aufklirung», mit
dem in einleuchtender Weise die Darstellung Hauris beginnt,
logischerweise dem Kapitel «Grundsétzliche Wertung der Re-
formationy entgegengesetzt werden kann; denn auch die Auf-
klarer urteilen aus grundsitzlicher Weltsicht heraus.

Ein ausgiebiges Literaturverzeichnis gibt die wichtigsten
grofien und kleinern in Betracht kommenden Werke von 1801
bis 1944. Selbstverstindlich kann es sich nicht um eine Biblio-
graphie handeln; immerhin vermissen wir einige Werke von
wesentlicher Bedeutung; so ist weder O. Farner noch Ernst
Staehelin zitiert; iiberhaupt kommt der eigenartige Reforma-
torentypus eines Oekolampad und die Beurteilung des Tédufer-
tums zu kurz; die Literatur iiber den Anabaptismus fehlt; die
erste groBe moderne Zwinglibiographie von Rudolf Staehelin



Rezensionen 311

ist nur in einer Anmerkung erwihnt. Dafiir sucht der Ver-
fasser die iiber 50 kiirzer oder ausfiihrlicher behandelten Hi-
storiker und Theologen, in deren Darstellungen sich der Geist
ihrer eigenen Zeit spiegelt, ideengeschichtlich zusammenzu-
ordnen.

Als Aufklarer ganz reinsten Wassers erscheinen zuerst
Leonhard Meister und Heinrich Zschokke; aber mnoch bei
J. K. Voegelin finden wir in seiner Darstellung der Re-
formation die klassische Formulierung eines Gegensatzes
zwischen der mittelalterlichen Finsternis und den Lichtstrah-
len der neuen verniinftigen Erkenntnis. Ausfiihrlich bespricht
Hauri die Auffassung Louis Vuillemins, der allerdings, von
seinen abstrakten Denkkategorien ausgehend, die geschicht-
liche Wirklichkeit unerlaubt vereinfacht hat, aber doch als
einer der ersten auf die weltgeschichtliche Bedeutung Calvins
und des Calvinismus fiir die angelsichsische Welt hinweist.

Wie die seit der Schaffung des Bundesstaates einsetzende
kritische Forschung Tendenz und Idee hinter der rein sach-
lichen Darstellung zuriickstellt, weist der Verfasser am Bei-
spiel Johannes Siricklers, Morins und Daguets nach; Oftto
Henne am Rhyn, den Hauri folgen laf(t, ist m. E. doch eher
zu den dogmatisch starren Fortschrittsgliubigen zu zdhlen.
Hier reiht der Verfasser auch die erst 30 Jahre spéter er-
schienene Schweizergeschichte von Berthold van Muyden an,
der die verschiedene Ausgestaltung der Reformation wie die
Gegenreformation volkspsychologisch zu erkldren sucht.

Als <«Vertreter der Staatsfreudigkeits (die Prégung des
Wortes stammt von Feller) bespricht Hauri die vier bekann-
ten ostschweizerischen Historiker Ddndliker, Gerold Meyer
v. Knonau, Dierauer und W. Oechsli; er will damit hervor-
heben, dafl bei ihnen vor allem die politisch-soziale Neuge-
staltung zu Worte kommt; Zwingli erscheint, besonders bei
Déndliker, als der patriotische und ethische Reformer; bei
Dierauer sieht Hauri kiihle Sachlichkeit und Betonung des ge-
schichtlich Notwendigen. Wilhelm Oechsli riihmt Zwingli als
den kiihnsten Staatsmann, den die Schweiz hervorgebracht
habe, wihrend Gagliardi ebenso stark die Tragik im idea-
listischen Irrtum der Zwinglischen <«Theokratie> hervorhebt.

In dem groBen Kapitel <Grundsétzliche Wertung der Re-



312 Rezensionen

formation» weist der Verfasser nach, wie nach der Zuriick-
haltung der «kritischen Schule», entsprechend den schroffen
Gegensitzen der Ideen- und Interessengruppen der letzten
Jahrzehnte, die Bewertung der Vergangenheit, speziell auch
der Reformationszeit, stirker zum Ausdruck kommt. Er nennt
als die erste griollere speziell katholische Darstellung Joseph
Hiirbins «<Handbuch der Schweizer Geschichte». Dieser rithmt
gegeniiber dem fremden Ursprung des jiingern Humanismus
und der kirchlichen Reform die altgldubigen Orte als die Hiiter
gut eidgenossischen Wesens. Der Ausgang der Kappelerkriege
ist fiir Hiirbin wie spéter fiir Theodor Schwegler das gniadige
Werk der Vorsehung.

Hauri hétte vielleicht auch darauf hinweisen kénnen, daf
das Schlagwort vom «Gliick von Kappely m. W. zuerst von
protestantischer Seite, von Salomon Voegelin und vom Berner
Liithi, der die bernische Politik in den Kappelerkriegen ein-
seitig riihmt, in die Diskussion geworfen worden ist. C. A.
Bernoulli hat es seinem originellen Zwinglidrama zugrunde
gelegt.

Nach dem 1. Weltkrieg erscheint dann Robert Grimms «Ge-
schichte der Schweiz in Klassenkédmpfeny (1920); sein Ge-
schichtsmaterialismus konstruiert in ziemlich massiver und
verstdndnisloser Weise die gesamte Reformation nur aus
wirtschaftlichen Motiven. Griindlich und gewissenhaft setzt
sich Hauri mit dem Recht und Unrecht einer solchen Ge-
schichtsbetrachtung auseinander; dazu gibt ihm besonders
auch die vor kurzem erschienene und vielgelesene Schweizer-
geschichte von Valentin Gitermann Anlal}, der, weniger ein-
seitig als Grimm, doch die Ursache der Reformation ins 6ko-
nomische Gebiet verlegt. Am meisten deckt sich wohl Hauris
eigene grundsitzliche Wertung mit derjenigen von Leonhard
v. Muralt. :

Es ist hier nicht moglich, alle modernen von Hauri bespro-
chenen Historiker anzufiihren, die entweder in einer Ge-
samtdarstellung der Schweizergeschichte oder in einer Stadt-
und Kantonsgeschichte zur Reformation Stellung genommen
haben, ebenso wenig alle Autoren, die als Kirchengeschichtler
im Kapitel «Die Reformation im Licht der speziellen Historio-
graphie» vorkommen.



Rezensionen 313

Vier katholische Schriftsteller werden ausfiihrlich von
Hauri behandelt: zuerst der Restaurator der Staatswissen-
schaft, K. L. v. Haller, von dem er nur die franzssische Ueber-
setzung seiner «Geschichte der kirchlichen Revolution oder
protestantischen Reform des Kantons Bern und umliegender
Gegendeny zu kennen scheint, sodann Bernhard Fleischlins
Studien zur schweiz. Kirchengeschichte (1903), die popu-
lire Reformationsgeschichte des Benediktiners Gabriel Meier
(1916) und die 1. Auflage der Geschichte der katholischen
Kirche der Schweiz v. Theodor Schwegler (1935). Haller sah
bekanntlich in der Reformation die Wurzel aller Zerstorungen
der Autoritdt; Fleischlin schildert vor allem Zwingli als den
riicksichtslosesten Autokraten und die unerhiorte Knechtschaft
des Geistes und der Gewissen, die er in Ziirich errichtet habe;
die beiden Ordensménner Meier und Schwegler betonen stark
die Miflstéinde der alten Kirche und die Erbsiinde der Staats-
ménner, ihre Hand iiber kirchliche Belange auszustrecken;
die Reform Zwinglis, eines sittlich gesunkenen Priesters, dem
Demut, Glaube und Liebe mangelten, ging den Weg in
die F'reiheit und Frechheit des Siindigens, wobei ihm die welt-
liche Habgier entgegenkam. F'iir beide Autoren, besonders fiir
Schwegler, ist die Zeit der katholischen Reformation die eigent-
liche Glanzepoche der schweizerischen Geschichte. In der
2. Auflage von 1945 hat Schwegler die bose Bemerkung, die
Hauri zitiert, weggelassen, wonach die Bekehrungsversuche,
die Franz v. Sales an Theodor Beza verschwendete, daran ge-
scheitert seien, dall bei Beza die Bande sinnlicher Liebe stédrker
als alle Vernunft waren.

Es ist nicht ganz richtig, wenn Hauri (S. 151) den Titel der
Schrift von Paul Wernle «Renaissance des Christentums im
16. Jahrhunderts> (1904) einfach als seine Bezeichnung fiir die
ganze Reformation zitiert; Wernle charakterisiert die speziell
erasmische «Philosophie Christi» mit ihren verwandten Be-
wegungen und mannigfaltigen Vorldufern und Auswirkungen
als Gegensatz zur Reformation Luthers oder Calvins.

Aus dem Kapitel «Reformation und Politik» sei die scharfe
Kontrastierung Wilhelm Oechslis und Jakob Schollenbergers
hervorgehoben. Der letztere sieht in Zwingli den fanatischen
Eiferer, dessen Politik auf Jahrhunderte hinaus Ungliick iiber



314 Miszelle

die Schweiz gebracht hat, wihrend Oechsli im Reformator die
stolzeste Gestalt unserer Geschichte erblickt, dem eine geistig
geeinigte Schweiz unter der Fiihrung von Ziirich und Bern
vorschwebte, die fiir die religiose Freiheit der Welt ihre Macht
in die Waagschale hétte legen konnen. Sehr richtig spricht
Hauri hier von dem Irrealen, das in die Beurteilung des Hi-
storischen hineingetragen worden sei, bei Schollenberger vom
Standpunkt des Kulturpolitikers, bei Oechsli vom politisch-
liberalen Gesichtspunkt.

FuBte Schollenberger fiir die Beurteilung Calvins einseitig
auf Kampschulte, so war fiir Jacob Burckhardt Janssen das
unerschopfliche Arsenal, aus dem er die diisteren Folgen der
Reformation darzustellen pflegte. Hauri zitiert besonders die
«Historischen Fragmente». Dafl die unheilvolle Verstrickung
des Protestantismus in die weltlichen Machtkédmpfe fiir Burck-
hardts Urteil bestimmend war, wie Hauri schreibt, ist richtig;
es kommt aber noch dazu, daB die oberflichliche national-
liberale Geschichtsschreibung, wie sie in Deutschland mit dem
Kulturkampf aufkam, Burckhardts scharfen Protest gegen das
verklirte Bild der Reformationszeit hervorrufen mufite. Als
kleine Corrigenda seien angefiihrt: der Berner Synodus ge-
hort ins Jahr 1532, nicht ins Jahr 1536, und die Befestigung
der autoritiren Ratsgewalt in Basel, die iibrigens nicht «olig-
archischy zu nennen ist, auf Ende Februar 1529, nicht 1528.

Hauris Buch darf trotz den hier gemachten Aussetzungen
als ernsthafte und wertvolle geistesgeschichtliche Studie, die
eine bisher fehlende Uebersicht iiber die in Betracht fallende
Literatur bietet, zur Lektiire empfohlen werden.

Basel. Paul Burckhardt.

Miszelle.

Alttestamentliche Wortforschung.
Piik: 1. schwarze Schminke, 2. Hartmortel.

Auch ohne daB man Einsicht in die Etymologie hat, kann man an 3
von den 5 Stellen, an denen das hebriische Wort piik sich findet, sagen,
dall es schwarze Schminke bedeutet. «<Wenn du mit pik deine Augen auf-
reillest», sagt Jer.4,30 der Prophet zur Frau Juda, die vergeblich den



	Rezensionen

