
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


304 Rezensionen

Renzensionen.

Nils Messel, Ezechielfragen (Skrifter utgitt av Det Norske
Yidenskaps-Akademi i Oslo, Historisk-filosofisk klasse,
Nr.l), 1945, 156 S., Kr. 13.—.

Das Ezechielbuch ist eine der schwierigsten und umstrittensten

Schriften im Prophetenkanon des AT. Dies hängt mit
dem schlechten Erhaltungszustand des Textes und, wie in den
letzten Jahrzehnten immer deutlicher wurde 1, mit seinen
mannigfachen literarischen sowie historischen Problemen
zusammen.

Mit den verschiedenen Fragen, die damit der Forschung
gestellt sind, befaßt sich die vorliegende Schrift. Im Hinblick
auf den literarischen Befund sucht deren Verfasser —
vielfach von Gustav Hölscher lernend, doch ohne dessen radikale
Kritik zu teilen —, zu scheiden zwischen ezechielischem Gut
und Anfügungen des Redaktors und noch späterer Hände.
Aus den Ergebnissen sei erwähnt, daß M. die Reden gegen die
fremden Völker (Ez. 25—32) zum größten Teil diesem Redaktor

und seinen Ergänzern zuschreibt (S. 94 ff.). Von den
Kapiteln 40—48 glaubt M. hingegen (S. 127 ff.), einen ansehnlichen

Grundstock für Ezechiel beanspruchen zu können. Am
Anfang des Prophetenhuches, in den Kapiteln 1—3, scheidet
M., wie es jetzt vielfach geschieht, zwischen einer Thronwagenvision

(1, 1 und 4—2, 8 a)2 und einer Buchrollenvision (1, 2 f.
und 2, 9—3, 9). Die letztere hat dabei als die eigentliche
Berufungsvision zu gelten, während die erstere nach dem Datum in
Ez. 1,1 — im 30. Jahr — ans Ende von des Ezechiel Wirksamkeit

gehört (S. 39 ff.), nach dem zweiten Tempelgesicht, das nach
Ez. 40, 1 im 25. Jahr der Verbannung stattgefunden hat. Die
ursprüngliche Stelle der Vision vom Thronwagen sei vor
Kapitel 45 gewesen, als Einleitung der dort mitgeteilten Gesetze.3

Wir verzichten auf eine Auseinandersetzung mit diesen
literarischen Annahmen, um uns den noch bemerkenswerteren

1 Vgl. Curt Kühl, Zur Geschichte der Hesekiel-Forsehung (Theol.
Rundschau NF 5, 1933, S. 92 ff.).

2 Der Abschnitt Ez. 1, 28 h—2, 8 ist nach M. redaktionell.
3 Als ersten Vertreter dieser Ansicht nennt M. (S. 41 Anm. 1) George

Ricker Berry.



Rezensionen 305

historischen Positionen zuzuwenden. Nach diesen wirkte der
Prophet ausschließlich in Jerusalem4 unter der aus Babylonien

zurückgekehrten «Gölä» in der Zeit um 400 v. C. Seine
echten Worte sammelte, ergänzte und bearbeitete um 850 ein
Redaktor. Dieser, wie schon Ezechiel seiher, habe das
babylonische Exil als Ort und Zeit der Entstehung jener Worte
fingiert (S. 5 ff.). M. ist bemüht, seinem Zeitansatz gemäß die
Schrift in die innere und äußere Geschichte der jüdischen
Gemeinde in der ausgehenden Perserherrschaft einzuordnen. Des
Ezechiel Kampf gegen den Götzendienst habe eine religiöse
Umwälzung in Jerusalem zur Voraussetzung, die nach dem
Ende von Nehemias Statthalterschaft eingetreten sei; die Sieger

seien die Feinde Nehemias und die Freunde heidnischer
Kulte gewesen.

In gewagter Weise findet M. (S. 23 f.) einen außerbiblischen Beleg
für diese Umwälzung in Jerusalem im «Elephantine»-Brief des Jahres 408

(Uebersetzung bei Greßmann, Altoriental. Texte zum AT2, 1926, S. 450 ff.).
Aus dem hier am Ende erwähnten Schreiben an die Söhne von Nehemias
Feind Sanballat, des Statthalters von Samarien, glaubt M. schließen zu
können, daß diese als Träger der Revolution in Jerusalem Wohnsitz
genommen hätten. Sie hätten also am gleichen Ort gewohnt wie Bagoas, an
welchen als Nehemias Nachfolger im Statthalteramt über Juda der
erwähnte große Brief gerichtet ist. Dagegen spricht aber, so scheint uns,
entscheidend die Tatsache, daß die Sanballat-Söhne mit einem eigenen
Schreiben bedacht waren (vgl. Greßmann, ebenda S. 452), während der
Brief vom Jahre 408 — ebenso ein bereits 411 abgesandter — zugleich
an Bagoas und an mit ihm in Jerusalem wohnende Gemeindehäupter
gerichtet ist. Dieses Indiz bestärkt die natürliche Vermutung, daß die Söhne
des Sanballat als Helfer ihres alten Vaters in Samaria geblieben seien.6
Das Gegenteil ist gewiß auch nicht aus dem von Bagoas und einem der
Sanballat-Söhne gemeinsam abgesandten Antwortschreiben (Greßmann,
ebenda S. 452) zu beweisen.

Einen Niederschlag der äußeren Geschicke des persischen
Reiches im 4. Jahrhundert, d. h. besonders der damals mit
Aegypten ausgetragenen Kämpfe, gewahrt M. in den
Fremdvölker-Texten des Ezechielbuches. Die Weissagungen gegen

4 Mit einer ganzen oder teilweisen Wirksamkeit des Ezechiel in
Jerusalem rechneten vor M. schon: H. Winckler, Berry, Herntrich und Bertholet

(1936), vgl. C. Kühl, ebenda (Anm. 1) S. 113.
5 So Ed. Meyer, Der Papyrusfund von Elephantine, 1912, S. 75.

20



Rezensionen

Aegypten (Ez. 29—32) werden verstanden (S. 36 ff.) als Aeuße-
rungen des Unwillens frommer jüdischer Kreise gegenüber
dem Land, mit welchem die götzendienerische Partei in
Jerusalem sympathisierte, und auf dessen Erfolg sie hoffte. Einen
Beleg für die Zeit um und nach 400 gibt (S. 125 f.) auch die
Prophezeiung von Gog aus Magog (Ez. 38 f.) ab. Ihr
geschichtlicher Kern soll nämlich der von Xenophon beschriebene

Zug des jüngeren Kyros von Sardes nach Babylonien
gewesen sein.

Doch welches sind nun die Gründe, welche M. veranlaßten,
in einer so einschneidenden Weise von den im Text überlieferten

Angaben des Ezechielbuches abzurücken?

1. Was den Ort anlangt, so sind hauptsächlich die folgenden

Erwägungen maßgebend (S. 5 ff.) : In den Gerichtsworten
der Kapitel 1—24 kündet Ezechiel durchweg der Stadt
Jerusalem und ihren Bewohnern Unheil an. Aus den Stellen Ez. 2,
1—3, 9; 12, 1—166; 33, 30—33 ist zu erkennen, daß er unter
den von ihm bedrohten Leuten wohnt, also muß Jerusalem
sein Aufenthaltsort gewesen sein. Außerdem fehlt nach M.
bei dem Propheten jeder Hinweis auf babylonische Zustände;
auch, werde nirgends angegeben, wie die in Babylonien
gesprochenen Worte nach Jerusalem gelangt seien.

2. Bezüglich der Zeit stellt M. fest, daß die Worte des
Ezechiel eine Verbanntenschaft (Gölä) voraussetzen. Nach der
vorausgehenden Bestimmung des Ortes können darunter nicht
die nach Babylonien verbannten Judäer gemeint sein, vielmehr
seien es die von dort nach Palästina zurückgekehrten. Der
beim Propheten erwähnte Tempel ist somit der nachexili-
sche, und die nach Ez. 4 und 5 das zu belagernde Jerusalem
umgebenden Mauern sind diejenigen Nehemias. So führen
äußere Angaben bis in dessen Zeit hinab. Da aber der von
Ezechiel bekämpfte Götzendienst mit den strengen Maßnahmen

dieses Statthalters nicht zu vereinen ist, kommt erst die
Zeit nach seiner Wirksamkeit in Frage.

6 Besonders eindeutig ist Ez. 12,2: <Du wohnst inmitten des

widerspenstigen Geschlechts...»



Rezensionen 307

Eine kritische Auseinandersetzung mit diesen Argrunenten

ist nicht leicht. Auf die traditionellen Angaben des Textes
kann man sich nicht berufen, da diese nach M. fiktiv sind;
außerdem ist er stets bereit, einzelne Verse, die seinen
Aufstellungen Schwierigkeiten machen, zu streichen. Als Beispiel
sei Ez. 13 gewählt, eine gegen falsche Propheten gerichtete
Drohung. Diese Propheten sind, wie wir meinen, in
Babylonien aufgetreten, «da ihnen 13, 9 nicht nur die Eintragung
in die Bürgerliste, sondern auch das Betreten des Israel
zugewiesenen Anteils am Ackerhoden verwehrt ist».7 So wäre
im unbetonten Zusammenhang eines Textes ein Indiz für den

babylonischen Standort gefunden. Von da aus würde man
dann auch Stellen wie Ez. 8,1 und 14, 1 auf in Babylonien
lebende Hörer des Propheten deuten dürfen. Es würde sich
ergehen, daß das «widerspenstige Geschlecht», unter dem dieser

wohnt, nicht allein die Bewohner Jerusalems meint,
sondern ganz Israel, das in Juda und das in Babylonien
wohnende. Die Ez. 13 und 14 genannten Sünden würden auch dartun,

daß die Gölä in Babylonien mit vollem Recht ebenfalls
als «widerspenstig» angeredet ist. Es wäre weiter zu fragen,
was die Bedrohung Jerusalems den unmittelbaren Hörern in
Babylonien zu sagen hatte. Sollte sie vielleicht kühne
Hoffnungen dämpfen, welche auf die nach dem Jahre 598 noch
bestehende Stadt Jerusalem gesetzt wurden? Der Brief, den
Jeremia (Kapitel 29) an die Verbannten richtete, könnte dafür
sprechen. Alle diese Erwägungen hängen aber gegenüber M.
dadurch in der Luft, daß er (S. 62) in Kapitel 13 die Verse
6—10 a dem Redaktor zuweist.

Man wird daher prinzipiell die stärksten Bedenken gegenüber

der von M. angewandten Methode anmelden müssen. Sie
führt ihn dazu (S. 18 f.), ganze Abschnitte, die deutlich die
Zeit Nebukadnezars und Zedekias voraussetzen, als sekundär
auszuscheiden.8 Ihre Urheber hätten die von Ezechiel
fingierte Zeit als seine wirkliche angesehen. Dabei sei nur be-

7 So L. Eost, Israel bei den Propheten, 1937, S. 79, wo auch noch näher
begründet ist, daß dieser Ackerboden in Palästina liegt.

8 Es sind die Stellen: Ez. 12, 1—16; 17, 12—21; 24, 2.

20*



308 Rezensionen

merkt, daß für 17,20 b, wonach Zedekia in Babel ins Gericht
kommen werde, ein nachezechielischer Ursprung darum sehr
unwahrscheinlich ist, weil ihn die Strafe des babylonischen
Großkönigs nach 2. Kön. 25, 6 f. schon im Orte Ribla am Oron-
tes traf.9 Es ist zuzugeben, daß M. die Schwierigkeit des von
Babylonien aus Jerusalem anredenden Ezechiel beseitigt, aber
um den Preis stärkster Eingriffe in den Text. Dazu stellt er
den Leser vor die neue, schwere Frage, was denn den
Propheten und seinen Redaktor veranlaßt haben könnte, ihren
Worten eine exilisch-babylonische Einkleidung zu geben. Im
religiös toleranten Perserreich hätten sie etwas getan, was
weder Haggai noch Sacharja zu tun für nötig fanden.

Zum Schluß noch drei Einzelheiten! Wie wir sahen,
vermißt M. bei Ezechiel Hinweise auf babylonische Zustände
und auf die Art, wie seine Worte von Babylonien nach Palästina

gebracht worden seien. Davon ist das erste nicht richtig;
denn hinter der Thronwagenvision kann vielleicht doch der
Eindruck von Werken der babylonischen Kunst stehen. Sicherer

noch ist der babylonische Hintergrund anzuerkennen für
die sechs das Gericht an Jerusalem vollziehenden Männer mit
dem weißgekleideten Schreiber in ihrer Mitte (Ez. 9 und 10) 10

und ebenso für die Wahrsagemittel (die Leber!), mit denen
der babylonische König (21,23 ff.) den Weg nach Jerusalem
erkundet.

Das Schweigen über die Uebermittlung der Worte nach
Palästina kann im Gegensatz zu M. auch so interpretiert werden,

daß die schriftliche Verbindung so rasch und selbstverständlich

war, daß es darüber keiner Erläuterung bedurfte.
Wie eng in der Tat der Kontakt zwischen Jerusalem und der
babylonischen Gölä gewesen sein muß, ist dem Brief des Jere-
mia (Jer. 29) zu entnehmen. Sein Schreiber zeigt sich wohl
vertraut mit dem inneren Leben der Adressaten. Zu erinnern
ist auch an den im Bereiche der babylonisch-assyrischen Kultur

bezeugten reichen Briefverkehr und an die engen
Verbindungen, die im nachbiblischen Judentum, zur Zeit der

9 So mit Bertholet, Hesekiel, 1936, S. 63.
10 Vgl. Bertholet, ebenda S. 35.



Rezensionen 309

Tannaïten und Amoräer, zwischen den Schulen Palästinas
und Babyloniens bestanden.11

In einem besonderen Abschnitt (S. 133 ff.) handelt M. von
den Priestern und Leviten in Ez. 44, 10—16. Sein Anliegen
ist dabei nachzuweisen, daß die hier wegen ihrer Verschuldung

auf die niederen Dienste im Tempel verwiesenen
Leviten nicht die Priester an den vordeuteronomischen
Landheiligtümern (vgl. Dt. 18, 1—8) seien, sondern diejenigen,
welche zu des Ezechiel Zeit in Jerusalem das Volk zum
Götzendienst verleitet hätten (vgl. Ez. 8). Selbst wenn dem,
was wir nicht glauben, so sein sollte, vermissen wir ein Wort
darüber, wie M. sich die Stellung der Leviten bei Ezechiel im
Verhältnis zu der im Priesterkodex denkt. In seinen «Prolegomena

zur Geschichte Israels» (6. Ausg., 1905, S. 118 f.) hat
Wellhausen den Tatbestand klassisch folgendermaßen
gekennzeichnet: «Der Unterschied zwischen Priester und Levit, den
Ezechiel als eine Neuerung einführt und rechtfertigt, besteht
nach dem Priesterkodex seit ewigen Zeiten; was dort als
Anfang erscheint, ist hier seit Moses immer so gewesen, ein
Gegebenes, nichts Gemachtes oder Gewordenes.» Ezechiel ist
danach älter als der wohl im Jahre 444 promulgierte Priesterkodex.

M. hätte seinen Zeitansatz nicht geben dürfen, ohne
das chronologische Verhältnis beider Schriften zu erörtern.

Basel. Johann Jakoh Stamm.

Rudolf Hauri, Die Reformation in der Schweiz im Urteil der
neueren schweizerischen Geschichtsschreibung (7. Heft der
Neuen Folge der Schweizer Studien zur Geschichtswissenschaft),

Zürich, Verlag von Leemann, 1945, 228 S., Fr. 9.50.

Die Arbeit von Lie. theol. Dr. phil. R. Hauri, eine bedeutend

erweiterte Zürcher Dissertation, enthält eigentlich weit
mehr, als der Titel verspricht: Der Verfasser legt nicht nur
dar, wie etwa ein halbes Hundert deutsch- und welschschwei-

11 Für die Tannaïten vgl. G. F. Moore, Judaism in the first Centuries
of the Christian Era Vol. I, 1927, S. 105, für die Amoräer vgl. Encyclopaedia

Judaïca Bd. 2, Sp. 635 f. und Bd. 9, Sp. 205 und ferner: Wilh. Bacher,

Tradition und Tradenten in den Schulen Palästinas und Babyloniens, 1914,

S. 506 ff. Die beiden letztgenannten Hinweise verdanke ich meinem Freunde
Herrn PD. Dr. A. Bloch in Basel.



310 Rezensionen

zerische Autoren die Reformation beurteilt haben, sondern
zugleich, wie er selbst zu den besprochenen Problemen steht;
so ist es hie und da für den Leser nicht leicht auseinanderzuhalten,

was das Urteil der zitierten Historiker und Theologen
und was Hauris eigene Wertung ist. Sein Bekenntnis formuliert

er einmal so, daß ihm die Reformation «ein ewiger Mahner

zu gewissenhaftem und von unerschrockener Gläubigkeit
getragenem Ringen um die immer neue Erfassung und
Betätigung der Wahrheit» ist.

Wegleitend war für Hauris Werk vielfach die «Schweizerische

Geschichtsschreibung im 19. Jahrhundert» von R. Feller
(1938) ; doch weicht er in der Beurteilung mancher Historiker
deutlich von Feller ab; so z.B., wenn er dem Pfarrerssohn
Karl Dändliker oder dem alten J. J. Hottinger ein tieferes
Glaubensverständnis zubilligt, als dies Feller tut.

Die Darstellung ist in eigener Weise gegliedert; den Hauptinhalt

bilden die beiden großen Kapitel: «Allgemeine
Geschichtsschreibung und Reformation» (S. 9—144) und «Die
Reformation im Licht der speziellen Historiographie», d. h.
der Kirchen-, Staaten-, Rechts-, Kultur- und Literaturgeschichte

(S. 146—205). Dabei sind Wiederholungen und Ueber-
schneidungen nicht zu vermeiden. Das gilt auch von den
Unterabteilungen des erstgenannten Kapitels; die Namen von
Ernst Gagliardi, L. v. Muralt, W. Oechsli u. a. finden sich
naturgemäß unter verschiedenen Rubriken. Es fragt sich aber,
ob z. B. der Abschnitt «Die Nachfahren der Aufklärung», mit
dem in einleuchtender Weise die Darstellung Hauris beginnt,
logischerweise dem Kapitel «Grundsätzliche Wertung der
Reformation» entgegengesetzt werden kann; denn auch die
Aufklärer urteilen aus grundsätzlicher Weltsicht heraus.

Ein ausgiebiges Literaturverzeichnis gibt die wichtigsten
großen und kleinern in Betracht kommenden Werke von 1801

bis 1944. Selbstverständlich kann es sich nicht um eine
Bibliographie handeln; immerhin vermissen wir einige Werke von
wesentlicher Bedeutung; so ist weder 0. Farner noch Ernst
Staehelin zitiert; überhaupt kommt der eigenartige
Reformatorentypus eines Oekolampad und die Beurteilung des Täufer-
tums zu kurz; die Literatur über den Anabaptismus fehlt; die
erste große moderne Zwinglibiographie von Rudolf Staehelin



Rezensionen 311

ist nur in einer Anmerkung erwähnt. Dafür sucht der
Verfasser die über 50 kürzer oder ausführlicher behandelten
Historiker und Theologen, in deren Darstellungen sich der Geist
ihrer eigenen Zeit spiegelt, ideengeschichtlich zusammenzuordnen.

Als Aufklärer ganz reinsten Wassers erscheinen zuerst
Leonhard Meister und Heinrich Zschokke; aber noch hei
J. K. Voegelin finden wir in seiner Darstellung der
Reformation die klassische Formulierung eines Gegensatzes
zwischen der mittelalterlichen Finsternis und den Lichtstrahlen

der neuen vernünftigen Erkenntnis. Ausführlich bespricht
Hauri die Auffassung Louis Vuillemins, der allerdings, von
seinen abstrakten Denkkategorien ausgehend, die geschichtliche

Wirklichkeit unerlaubt vereinfacht hat, aber doch als
einer der ersten auf die weltgeschichtliche Bedeutung Calvins
und des Calvinismus für die angelsächsische Welt hinweist.

Wie die seit der Schaffung des Bundesstaates einsetzende
kritische Forschung Tendenz und Idee hinter der rein
sachlichen Darstellung zurückstellt, weist der Verfasser am
Beispiel Johannes Stricklers, Morins und Daguets nach; Otto
Henne am Rhyn, den Hauri folgen läßt, ist m. E. doch eher
zu den dogmatisch starren Fortschrittsgläuhigen zu zählen.
Hier reiht der Verfasser auch die erst 30 Jahre später
erschienene Schweizergeschichte von Berthold van Muyden an,
der die verschiedene Ausgestaltung der Reformation wie die
Gegenreformation volkspsychologisch zu erklären sucht.

Als «Vertreter der Staatsfreudigkeit» (die Prägung des
Wortes stammt von Feller) bespricht Hauri die vier bekannten

ostschweizerischen Historiker Dändliker, Gerold Meyer
v. Knonau, Dierauer und W. Oechsli; er will damit hervorheben,

daß bei ihnen vor allem die politisch-soziale
Neugestaltung zu Worte kommt; Zwingli erscheint, besonders bei
Dändliker, als der patriotische und ethische Reformer; bei
Dierauer sieht Hauri kühle Sachlichkeit und Betonung des
geschichtlich Notwendigen. Wilhelm Oechsli rühmt Zwingli als
den kühnsten Staatsmann, den die Schweiz hervorgebracht
habe, während Gagliardi ebenso stark die Tragik im
idealistischen Irrtum der Zwinglischen «Theokratie» hervorhebt.

In dem großen Kapitel «Grundsätzliche Wertung der Re-



312 Rezensionen

formation» weist der Verfasser nach, wie nach der Zurückhaltung

der «kritischen Schule», entsprechend den schroffen
Gegensätzen der Ideen- und Interessengruppen der letzten
Jahrzehnte, die Bewertung der Vergangenheit, speziell auch
der Reformationszeit, stärker zum Ausdruck kommt. Er nennt
als die erste größere speziell katholische Darstellung Joseph
Hürbins «Handbuch der Schweizer Geschichte». Dieser rühmt
gegenüber dem fremden Ursprung des j lingern Humanismus
und der kirchlichen Reform die altgläubigen Orte als die Hüter
gut eidgenössischen Wesens. Der Ausgang der Kappelerkriege
ist für Hürbin wie später für Theodor Schwegler das gnädige
Werk der Vorsehung.

Hauri hätte vielleicht auch darauf hinweisen können, daß
das Schlagwort vom «Glück von Kappel» m. W. zuerst von
protestantischer Seite, von Salomon Voegelin und vom Berner
Lüthi, der die bernische Politik in den Kappelerkriegen
einseitig rühmt, in die Diskussion geworfen worden ist. C. A.
Bernoulli hat es seinem originellen Zwinglidrama zugrunde
gelegt.

Nach dem 1. Weltkrieg erscheint dann Robert Grimms
«Geschichte der Schweiz in Klassenkämpfen» (1920); sein
Geschichtsmaterialismus konstruiert in ziemlich massiver und
verständnisloser Weise die gesamte Reformation nur aus
wirtschaftlichen Motiven. Gründlich und gewissenhaft setzt
sich Hauri mit dem Recht und Unrecht einer solchen
Geschichtsbetrachtung auseinander; dazu gibt ihm besonders
auch die vor kurzem erschienene und vielgelesene Schweizergeschichte

von Valentin Gitermann Anlaß, der, weniger
einseitig als Grimm, doch die Ursache der Reformation ins
ökonomische Gebiet verlegt. Am meisten deckt sich wohl Hauris
eigene grundsätzliche Wertung mit derjenigen von Leonhard
v. Muralt.

Es ist hier nicht möglich, alle modernen von Hauri besprochenen

Historiker anzuführen, die entweder in einer
Gesamtdarstellung der Schweizergeschichte oder in einer Stadt-
und Kantonsgeschichte zur Reformation Stellung genommen
haben, ebenso wenig alle Autoren, die als Kirchengeschichtler
im Kapitel «Die Reformation im Licht der speziellen Historiographie»

vorkommen.



Rezensionen

Vier katholische Schriftsteller werden ausführlich von
Hauri behandelt: zuerst der Restaurator der Staatswissenschaft,

K. L. v. Haller, von dem er nur die französische Ueber-
setzung seiner «Geschichte der kirchlichen Revolution oder
protestantischen Reform des Kantons Bern und umliegender
Gegenden» zu kennen scheint, sodann Bernhard Fleischlins
Studien zur Schweiz. Kirchengeschichte (1903), die populäre

Reformationsgeschichte des Benediktiners Gabriel Meier
(1916) und die 1. Auflage der Geschichte der katholischen
Kirche der Schweiz v. Theodor Schwegler (1935). Haller sah
bekanntlich in der Reformation die Wurzel aller Zerstörungen
der Autorität; Fleischlin schildert vor allem Zwingli als den
rücksichtslosesten Autokraten und die unerhörte Knechtschaft
des Geistes und der Gewissen, die er in Zürich errichtet habe;
die beiden Ordensmänner Meier und Schwegler betonen stark
die Mißstände der alten Kirche und die Erbsünde der
Staatsmänner, ihre Hand über kirchliche Belange auszustrecken;
die Reform Zwingiis, eines sittlich gesunkenen Priesters, dem
Demut, Glaube und Liebe mangelten, ging den Weg in
die Freiheit und Frechheit des Sündigens, wobei ihm die weltliche

Habgier entgegenkam. Für beide Autoren, besonders für
Schwegler, ist die Zeit der katholischen Reformation die eigentliche

Glanzepoche der schweizerischen Geschichte. In der
2. Auflage von 1945 hat Schwegler die böse Bemerkung, die
Hauri zitiert, weggelassen, wonach die Bekehrungsversuche,
die Franz v. Sales an Theodor Beza verschwendete, daran
gescheitert seien, daß bei Beza die Bande sinnlicher Liebe stärker
als alle Vernunft waren.

Es ist nicht ganz richtig, wenn Hauri (S. 151) den Titel der
Schrift von Paul Wernle «Renaissance des Christentums im
16. Jahrhundert» (1904) einfach als seine Bezeichnung für die

ganze Reformation zitiert; Wernle charakterisiert die speziell
erasmische «Philosophie Christi» mit ihren verwandten
Bewegungen und mannigfaltigen Vorläufern und Auswirkungen
als Gegensatz zur Reformation Luthers oder Calvins.

Aus dem Kapitel «Reformation und Politik» sei die scharfe
Kontrastierung Wilhelm Oechslis und Jakob Schollenbergers
hervorgehoben. Der letztere sieht in Zwingli den fanatischen
Eiferer, dessen Politik auf Jahrhunderte hinaus Unglück über



314 Miszelle

die Schweiz gebracht hat, während Oechsli im Reformator die
stolzeste Gestalt unserer Geschichte erblickt, dem eine geistig
geeinigte Schweiz unter der Führung von Zürich und Bern
vorschwebte, die für die religiöse Freiheit der Welt ihre Macht
in die Waagschale hätte legen können. Sehr richtig spricht
Hauri hier von dem Irrealen, das in die Beurteilung des
Historischen hineingetragen worden sei, bei Schollenberger vom
Standpunkt des Kulturpolitikers, bei Oechsli vom politischliberalen

Gesichtspunkt.
Fußte Schollenberger für die Beurteilung Calvins einseitig

auf Kampschulte, so war für Jacob Burckhardt Janssen das
unerschöpfliche Arsenal, aus dem er die düsteren Folgen der
Reformation darzustellen pflegte. Hauri zitiert besonders die
«Historischen Fragmente». Daß die unheilvolle Verstrickung
des Protestantismus in die weltlichen Machtkämpfe für Burck-
hardts Urteil bestimmend war, wie Hauri schreibt, ist richtig;
es kommt aber noch dazu, daß die oberflächliche nationalliberale

Geschichtsschreibung, wie sie in Deutschland mit dem

Kulturkampf aufkam, Burckhardts scharfen Protest gegen das
verklärte Bild der Reformationszeit hervorrufen mußte. Als
kleine Corrigenda seien angeführt: der Berner Synodus
gehört ins Jahr 1532, nicht ins Jahr 1536, und die Befestigung
der autoritären Ratsgewalt in Basel, die übrigens nicht «olig-
archisch» zu nennen ist, auf Ende Februar 1529, nicht 1528.

Hauris Buch darf trotz den hier gemachten Aussetzungen
als ernsthafte und wertvolle geistesgeschichtliche Studie, die
eine bisher fehlende Uebersicht über die in Betracht fallende
Literatur bietet, zur Lektüre empfohlen werden.

Basel. Paul Burckhardt.

Miszelle.
Alttestamentliche Wortforschung.

Pük: 1. schwarze Schminke, 2. Hartmörtel.
Auch ohne daß man Einsicht in die Etymologie hat, kann man an 3

von den 5 Stellen, an denen das hebräische Wort pük sich findet, sagen,
daß es schwarze Schminke bedeutet. <Wenn du mit pük deine Augen
aufreißest», sagt Jer. 4,30 der Prophet zur Frau Juda, die vergeblich den


	Rezensionen

