
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 4

Artikel: Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte

Autor: Steinmann, Theophil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877534

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte 289

Si justes et si profondes que soient ces déclarations, il est
permis de regretter que le Réformateur insiste si peu, en
somme, sur l'ä-fcmri, sur l'amour fraternel, fruit de l'Esprit,
et qui, par excellence, est créateur d'unité. La brièveté même
de ses remarques à propos de Galates 5 : 22 : ö be KapTrèç toO
Trveû|uaTÔç ètrriv crfdnri, xaP«. e'Pnvrl, etc. est significative. La
préoccupation du sola fide domine tout.

Le Saint-Esprit, seul créateur de la communauté du Christ
Après tout ce que Calvin nous a rappelé, nous pensons

demeurer fidèlement dans sa ligne sobre et austère en disant
avec lui, en manière de conclusion :

« Maintenant il apparaist combien il nous est profitable et
nécessaire que nostre Foy soit dirigée au Sainct Esprit, veu
qu'en luy nous trouvons

l'illumination de nostre ame,
nostre regeneration,
la communication de toutes graces,
et mesmes l'efficace de tous les biens qui nous

proviennent de Iesus Christ. » 11

Lausanne. Edmond Grin.

Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte.

Die Frage nach dem Sinn des Geschehens, in welchem die
Menschheit ihr besonderes Leben lebt, ist eine alte Frage, und
so ist ihr denn auch schon auf mancherlei Weise Antwort
zu geben versucht worden. Neben einem ausgesprochenen
«Nein»: «was wir Geschichte nennen, um es als etwas
Besonderes von allem sonstigen Geschehen abzuheben, das ist
in Wirklichkeit bloße pure Tatsächlichkeit, der wir allerlei
,Sinn' lediglich andichten» — so etwa Theodor Lessing in
seinem Buch «Die Geschichte», d. h. Geschichtsschreibung
«als Sinngebung des Sinnlosen» — neben solchem «Nein»
steht ein inhaltlich sehr verschieden geartetes «Ja». Bei den
einen ist es die vermeintliche Gewißheit eines dem Geschichts-

11 Inst., Corpus... IV, col. 5, note 2. Cf. Trésors calviniens, Le Saint-

Esprit, p. 60.

19



290 Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte

verlauf immanenten letzten sinnvollen Zieles, das auch wieder
hier so, dort so gesehen wird, sei es als volle Durchgeistung
des geschichtlichen Menschenwesens, sei es mit stärkerer
Betonung des Wohlbefindens als ein allbeglückender Endzustand

die ganze Menschheit umfassender Kultur und Humanität.

Anderswo wieder sucht man, was der Geschichte ihren
Sinn gibt, jenseits ihrer, wie etwa in Eduard von Hartmanns
Philosophie des Unbewußten, wo der gesamte Geschichtsprozeß

in der Allrückkehr in die leidlose Ruhe des Urunbewußten
mündet. Und wieder anders ist der Aufruf Friedrich Nietzsches,

zu dieser auch das geschichtliche Menschenwesen mit
umfassenden einfach gegebenen Tatsächlichkeit, wie sie eben
ist — anstatt daß man aus ihr heraus in erträumte Jenseitigkeiten

zu flüchten sucht —, in der Bereitschaft, sie in ihrer
Ganzheit auch bis zu ihren furchtbarsten Tiefen zu durchleben,

ein tapferes «Ja» zu sagen. — Dies einiges aus der
Fülle der mancherlei Menschenantworten auf die Frage nach
dem Sinn der Geschichte.

All diesem Fragen und Antworten gegenüber stehen
diejenigen, die in der christlichen Glaubensüberlieferung
wurzelnd nicht aus Menschenvermögen die Antwort erst noch
suchen, denen im Wort der Offenbarung die in sich gewisse
Antwort gegeben ist. Diese Antwort aber ist beides zugleich:
ein Ja und ein Nein. Ein Nein zu dem gesamten menschlichen
Wesen in der Geschichte. Das Ja aber gilt dem, was als die
besondere Heilsgeschichte Gottes diesem menschlichen
Geschichtswesen eingestiftet ist. So ist also wohl ein Sinn in
der Geschichte, aber eben nur auf der Linie dieses besonderen
Gottestuns innerhalb dessen, was als die Geschichte der
menschlichen Geschichtsschreibung in sich selbst eines letzten
Sinnes und Wertes entbehrt.

Es hat nun immer Zeiten gegeben, in denen die Frage nach
dem Sinn der Geschichte keine brennende war, wenn sie
überhaupt ernstlich gestellt wurde. Man brauchte nicht erst zu
fragen, denn man hatte die Antwort oder meinte sie doch zu
haben, sei es nun als offenbarte, sei es in sonst einer
allgemeingeltenden, diese Frage bejahenden Gewißheit. So war es
in der einen Form in den Zeiten der ungebrochenen Herrschaft
der christlichen Glaubensüberlieferung; in der anderen über



Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte 291

das Ende des vorigen Jahrhunderts hinaus in den Zeiten der
Vorherrschaft eines sorglosen Menschheits- und Kultur
Optimismus mit seinem unbeirrten Glauben an jenen großen
zusammenhängenden Gesamtfortgang des geschichtlichen
Geschehens auf das sinnvolle Ziel einer sich immer mehr
vollendenden glückhaften Menschheitskultur. Und so tief
eingewurzelt hat sich diese Sinnschau der Geschichte, daß selbst
heute noch, nach dem Durchleben dieser letzten furchtbaren
Jahre des Menschheitsgeschehens, unbeirrt daran festgehalten
wird. Das Letztgeschehene erscheint da als eine allerdings sehr
betrübliche Episode, wie Aehnliches, wenn auch nicht in dem
Maße furchtbar, im Laufe der Geschichte schon jeweilen
immer wieder einmal vorgekommen sei; danach aber nehme es
wieder seinen guten Fortgang. Und dieser Kulturfortschritt
werde selbst dahin wirken, daß dergleichen Katastrophen endlich

einmal ganz verschwinden. Dafür zu sorgen sei jetzt ja
überdem als ein glückliches Ergebnis dieses Weltkrieges die
UNO da.

Was unsre Zeit fordert, ist aber doch wohl ein anderes als
solch unbelehrbarer Optimismus. Es ist dort vorhanden, wo
ein wirkliches inneres Durchlehen dessen, was wir in den
letzten Jahren als Geschichte erlebt haben und wie wir es

jetzt noch erleben, dies schöne Gebäude des gewesenen
Kulturoptimismus erschüttert und die unter seiner Vorherrschaft
unaktuell gewordene Frage nach dem Sinn der Geschichte wieder

zur wirklich dringlichen Frage hat werden lassen, zu
einem wirklichen Ringen um ein Ja gegen ein bedrohendes
Nein. Und hier wollen wir uns einreihen und wollen das tun
als ernsthaft Fragende. Das will sagen: als solche, die sich
nicht schnell in irgendeine bereitliegende Antwort hineinflüchten,

woher immer sie komme und mit welcherlei Autorität sie
auftrete; die zugleich aber bereit sind, mit, nüchternem und
gesammeltem Blick auf die Wirklichkeit, fragend zu
durchdenken, was uns als schon vorhandene Antwort angeboten
wird. Eine auch nur irgendwie erschöpfende Auseinandersetzung

freilich kann ein kurzer Aufsatz nicht sein. Es kann
sich da nur handeln um einen Beitrag zur Frage nach dem
Sinn der Geschichte.

Ausgehen aber wollen wir von eben dem Geschichtsge-

19*



292 Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte

schehen, an dem die kulturoptimistische Sinnschau der
Geschichte auch dort zerbrochen oder doch unsicher geworden
ist, wo man ihr nicht schon vordem, sei es nun von diesem,
sei es von jenem Ansatz aus entgegenstand.

Dieses Geschehen vollzog sich auf der politischen Ebene,
d. h. also in einem bestimmten besonderen Bereiche des

gesamtgeschichtlichen Geschehens. Wohl denken wir bei dem
Wort «Weltgeschichte» unwillkürlich an den Wandel, Fortgang

and Zusammenhang gerade in den politischen
Beziehungen der Völker untereinander mit Krieg und Frieden,
politischem Aufstieg und Niedergang. Es ist aber doch nicht an
dem, daß die so umrissene «Weltgeschichte» den gesamten
Inhalt der Menschheitsgeschichte umgriffe. Wir haben mit diesem
besonderen Geschehen auf dem Boden der Geschichte auch
nicht etwa die entscheidende große Hauptlinie herausgegriffen.
Mag das politische Geschehen auch noch so bedeutsam sein:
für den tiefer und weiter schauenden Blick sind die Zeiten
großer politischer Veränderungen und Umwälzungen keineswegs

darum allein schon die eigentlichen Großzeiten der
Geschichte oder die großen Politiker und Heerführer die alle
andern überragend Großen; andre haben vielmehr eine ganz
anders weitreichende geschichtliche Bedeutung und Größe wie
jene mit all ihrem Ruhm. Ist aber, was wir jetzt den Glauben
an einen Sinn der Geschichte Erschütterndes erlebt haben, ein
Geschehen lediglich in diesem besonderen Bereich der
Geschichte, dann könnte ein uns durch dies Geschehen etwa
abgenötigtes Nein noch Raum lassen für mancherlei Ja,
vielleicht für irgendein Ja gerade an für das Ganze der Geschichte
entscheidender Stelle.

Bleiben wir aber vorerst einmal stehen bei dem besonderen
Einschlag im Gesamtgewebe der Geschichte, von dem wir ein
Teilstück jetzt so erschütternd durchlebt haben, und fragen
uns, was uns das jetzt davon Durchlebte über diesen Einschlag
im Gesamtgewebe der Geschichte zu sagen hat.

Fühlen wir uns nicht in diesem Stück Geschichte in
der Nähe der brutalen bloßen Tatsächlichkeit des
Naturgeschehens? Ja ist es nicht ganz eigentlich ein Stück
Naturgeschehen auf dem Boden der Geschichte? Gewiß, es mag da,
eben weil es ein Teilstück der Menschengeschichte ist, auch



Th. Steinmann, Zut Frage nach dem Sinn der Geschichte 293

mancherlei anderes mit hineingewoben sein. Aber dieses
Geschehen bei sich selbst ist oder könnte doch so etwas sein wie
der dunkle Untergrund des Naturhaften, auf dem sich — freilich

eng mit diesem Geschehen verflochten — das eigentliche
Geschehen der Geschichte vollzieht. Und so mag denn in
diesem Bereiche des geschichtlichen Geschehens die Rede von
der Geschichtsschreibung als Sinngebung des Sinnlosen
vielleicht wohl am Platze sein. Zu solcher Sinngebung würde es

dann gehören, wenn das kluge oder gewaltsame Uebermächtig-
werden eines Volkes, wie es die politische Geschichte bald
für dieses, bald für jenes Volk mit sich bringt, ihm selbst überaus

bedeutsam und wichtig ist und darum als etwas überaus
Sinnvolles erscheint, und so auch der Gang der politischen
Ereignisse, die dahin führten, als ein durchaus sinnvolles
Geschehen. Das aber ist doch ganz ersichtlich nicht mehr
als eine ganz subjektive Sinngebung, der von der andern Seite
das Urteil «sinnlos» entgegensteht. Und darum liebt es wohl
der sein Ziel verfolgende oder zu seinem Ziel gelangte
politische Machtwille, sich ein anderes Gewand anzulegen und
von irgendwelchen hohen und idealen Gesamtmenschheits-
zielen zu reden, um die es ihm gehe, und glaubt wohl auch
selbst daran.

Dieses menschheitliche Geschehen also ist es nicht,
wodurch sie sich als ein wirklich Anderes und Besonderes aus
dem naturhaften Geschehen heraushebt. Und so hat man denn
auch bei der Frage nach dem Sinn der Geschichte anderes im
Auge gehabt. Es ging dabei um die Sinnerfassung des menschlichen

Kulturschaffens in einer die bloße zutreffende Erfassung

dieses Geschehens in seinen einzelnen Gestaltungen und
in deren historischem Werden und Zusammenhang, worum
sich die Kulturgeschichtsschreibung bemüht, überbietenden
Kulturphilosophie.

Was wir soeben über das politische Geschehen im Völkerlehen

mit seinen Erfolgen und Mißerfolgen, seinen Siegen und
Niederlagen ausführten, könnte so klingen, als solle uns damit
all das Furchtbare, das wir jetzt durchlebten, verharmlost
und für unsere weiteren Erwägungen aus dem Sinn gerückt
werden, als ob dies ungezügelt Naturhafte eben nur in diesem
besonderen Bereiche leider immer wieder einmal roh empor-



294 Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte

breche. Wäre das unsere Meinung, dann hätten wir all dies
furchtbar Erschütternde nicht in seiner ganzen und letzten
Tiefe erfaßt. Doch darauf werden wir später zurückkommen.

Vorerst wenden wir uns einem von einem andern Ansatz
und in anderer Weise erfolgten Angriff auf die Geschichts-
sinndeutung des Kulturfortschrittsglaubens zu, den wir nicht
wohl übergehen können. Wir meinen Oswald Spenglers
«Untergang des Abendlandes», wenn dieser Schau der
Geschichte jene vermeintliche umfassende Einheit des
menschheitlichen Kulturfortschritts in ein Neben- und Nacheinander
gesonderter Kulturkreise auseinanderfällt, die demselben
Gesetz unterstellt, nach dem alles Lebendige sein vergängliches
Dasein durchlebt, je für sich aufblühen und absterben.

Ist hiermit nicht in der Tat zum Thema «Geschichte» aus
umfassender Wirklichkeitsschau etwas Beachtliches gesagt?
Von wieviel Kulturkreisen wissen wir doch, daß sie
untergegangen sind — sei es nun sich auslebend, sei es durch
äußere Gewalt — und als Zeugen ihres «einmal gewesen»
lediglich Ruinen hinterlassen haben, die, wenn wir nur hören
wollen, recht eindrücklich Zeugnis ablegen gegen jede
Sinndeutung der Geschichte als des einen großen Gesamtfortschrittes

der Menschheitskultur. Und was schon so oft geschehen,
warum sollte es sich nicht auch an der Kulturwelt, in der
wir mit unserm etwaigen Kulturfortschrittsglauben leben,
wiederholen können? Woher eine wirklich begründete
Gewißheit nehmen, daß dem nicht so sein könne? Wenn es aber
so mit der Geschichte bestellt ist, was unterscheidet das
Geschehen in der Geschichte dann noch ernstlich von dem Leben
und Geschehen in der Naturwelt? Gewiß, der Inhalt des
geschichtlichen Geschehens ist ein anderer. Und der Wechsel
des Zum-Leben-Kommens und Sterbens wird hier bewußt
durchlebt und als solcher erfaßt, wie etwa in Spenglers
Geschichtsschau, in welcher dann all dies Aufblühen und Sterben

seinen zusammenfassenden Abschluß fände. Wie trostlos
wäre aber doch dieser letzte Rechnungsabschluß, wenn alles
hierbei Ueberschaute bei sich selbst nicht mehr wäre als ein
einmal Gewesenes oder zur Zeit eben noch Vorhandenes, das
auch einmal in das «Es war einmal» entschwinden wird!
Oder gewinnt dieser Rechnungsabschluß etwa dadurch irgend-



Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte 295

einen Sinngehalt, daß alle jene Kulturen doch einmal gelebt
worden sind bzw. jetzt durchlebt werden? Rettet solche Flucht
in das einfache bloße Erleben und Erlebtwordensein wirklich
vor der Sinnhedrohung des «Es war eben auch einmal»?

Doch greifen wir wieder zurück auf die Erschütterung
des Glaubens an den ständigen Gesamtkulturfortschritt der
Menschheit durch die fürwahr ernst zu nehmende nicht nur
politische, sondern Kwîfitrkatastrophe der Gegenwart. Denn,
was uns hier jenen wohlgemuten Fortschrittsglauben wahrlich

zu erschüttern geeignet in einem besondern Geschehen
so handgreiflich vor Augen gestellt wird, ist doch dies, daß
auch eine durch Jahrhunderte der Kultur hindurchgegangene
Menschheit in letzten Tiefen ihres naturhaften Wesens unverändert

und ungebändigt dieselbe gehliehen ist, und daß darum
aller Erwerb der Kultur in den Händen dieses Menschen in
der schlimmsten und verderblichsten Weise mißbraucht wird,
wie wir es jetzt vor Augen hatten.

Was dem in unserem Kulturkreis aufgekommenen unbeirrbaren

Kulturoptimismus mit seinem Glauben an ein beständiges

Fortschreiten der kulturellen Menschheitsbeglückung
den stärksten Auftrieb gegeben hat, ist die ungeheure Erweiterung

unserer Erkenntnis nach Zeit und Raum und die aus
diesem Wissen gewonnene Beherrschung der Kräfte der
Naturwelt. Das ist bei den gewaltigen Ausmaßen des hier
Erreichten wohl zu begreifen. Nur eben: im innersten Wesen
ist der Mensch dadurch nicht ein anderer, d. h. — worauf es
doch ankommt — besser geworden. Das wissen wir jetzt.
Auch nicht einmal glücklicher geworden ist er in dieser Welt
der durch seine Naturbeherrschung von ihm geschaffenen,
ihn nun ihrerseits knechtenden Maschinenkultur mit ihren
bedrückenden Problemen.

Und nicht nur zu seinem eigenen Verderben mißbrauchte
dieser Unveränderte immer wieder die Errungenschaften seiner

Kultur: was hat er doch immer wieder auch aus den
Gaben und Gütern seiner geistigen Kultur gemacht! Wie hat
er das alles immer wieder bis in seine Wurzel verderbt! Seine
Geisteskultur hat er herahgeniedrigt zu einer bloßen äußeren
Zivilisation. Wie oft waren die von ihm geschaffenen
Rechtsordnungen Unrechtsordnungen! Wie ist die hohe Gabe der



296 Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte

Kunst in seinen Händen immer wieder besudelt worden, indem
er die Kunst zum Tummelplatz all des Verderblichen machte,
das in ihm ist! Und wie hat er sich durch sein so weit
gespanntes Wissen immer wieder dazu verführen lassen, in
seichter Oberflächlichkeit ehrfurchtslos zu werden vor dem
Geheimnis, das die Wirklichkeit birgt! Und wessen ist es
wohl mehr gewesen in der Menschengeschichte, des rechten
Gebrauchs oder des Mißbrauchs der Kulturgüter?

Ist es aber so bestellt mit der Menschheitskultur und wird
es in alle Zukunft der Menschengeschichte so mit ihr bestellt
sein, dann hat doch wohl das wertabsprechende Nein Anspruch
darauf, gehört zu werden, das vom christlichen Standorte aus
zu dieser Menschengeschichte und ihrer Kultur gesagt wird.
So wie wir es bei Paulus im Römerbrief hören, dem dies ganze
menschheitliche Wesen nicht nur bloße eben vorhandene
Tatsächlichkeit und nichts darüber hinaus, vielmehr Verderben
und gottabgekehrte Verlorenheit ist und als solche unter dem
Nein des göttlichen Zorngerichts steht. Und wie uns ein
solches hartes Nein in ähnlicher Weise aus dem gesamten neu-
testamentlichen Schrifttum entgegenklingt, so ist es
weitergeklungen durch die christlichen Jahrhunderte: Was in diesen
Bereichen als gut und vortrefflich erscheint, ist lediglich
äußeres Scheinwesen; was hier als Tugend gerühmt wird, ist
«glänzendes Laster>.

Nun hören wir da aber auch eine anders lautende Rede:

von der Langmut Gottes, die über diesem geschichtlichen
Menschenwesen mit all seinem für den Fortbestand der
gefallenen Menschheit unentbehrlichen Bemühungen und
Errungenschaften steht. Und diese Rede will trotz ihrer — sei
es auch nur leisen — Abmilderung des harten Urteils im
Römerbrief doch eine gute «theologische» Rede sein. Und es
hat sogar auch immer wieder in ihrer Glaubenshaltung ernst
zu nehmende Männer gegeben, denen war die Welt der
Geschichte mit ihrer Kultur so wenig lauter unter Gottes Zorn
stehende Verlorenheit, daß sie innerhalb ihrer auch in Gottes
Augen Wertvolles zu sehen meinten. Wie aber kann ernst als
«theologisch» gemeinte Rede diesen Weg gehen, wenn das
neutestamentliche Wort — und so denn auch das paulinische
im Römerbrief — göttliches Offenbarungswort ist? Haben wir



Th. Steinmann, Zut Frage nach dem Sinn der Geschichte 297

dann nicht hier das autoritative Nein auf die Frage nach dem
Sinn und Wert des menschlichen Geschichtswesens als eine
Antwort, die nicht irgendwie abgemildert und zu der nichts
hinzugefügt werden darf, wenn anders «theologisch» geredet
sein will?

Woher dies mildere Urteil, das sogar so weit geht, daß man
von vor Gott Wertvollem anstatt nur im Zusammenhang der
göttlichen Heilsgeschichte auch im Bereiche des menschlichen
Geschichtswesens zu reden wagt? Ist's lediglich ein Sich-
nicht-Beugenwollen unter den großen Ernst des Offenbarungswortes

und von da her mangelnder Ernst und Tiefblick? Wo
man sich dagegen der offenbarten Wahrheit beugt, da läßt man
sich nicht täuschen durch den schönen Schein; da weiß man
vielmehr, daß alles und jedes, was dort wie Selbstlosigkeit
aussieht, nicht wirklich Selbstlosigkeit ist, denn wirkliche
Selbstlosigkeit kann es hier nicht geben; überall steckt
vielmehr die Selbstsucht dahinter. Und ebensowenig kann es hier
trotz allem etwaigen andern Augenschein wirkliche Demut
vor Gott geben; denn es ist nun einmal unausrottbare
Menschenart, vor Gott etwas gelten zu wollen. Auch irgendein
reines und edles Streben, wirkliche Hingabe an große und edle
Ziele kann sich hier nicht finden; was so aussieht, ist im
innersten Grunde Geltungswille und Ruhmsucht. Es ist hier
eben alles bis in die innerste Wurzel verdorben.

Ob es aber wirklich so ist, daß lediglich Mangel an Ernst
und ein Sich-nicht-Beugenwollen unter Gottes Urteilswort in
seiner Offenbarung über das Menschenwesen dazu führen, daß

man auch in jenen Bereichen des Menschlichen wirkliche
Selbstlosigkeit, wirkliche opferbereite Hingabe an große und
edle Ziele, wirklichen Wahrheitsernst, wirkliche, auf allen
Anspruch verzichtende Demut vor Gott bei tiefstem Ernst
sittlichen Strebens zu sehen meint? Erscheint das alles so wirklich

nur dem voreingenommenen Blick solcher, die, an ein
unverlierbar Gutes im Menschen glaubend, dafür denn auch
die Bestätigung suchen und finden? Es könnte doch vielleicht
auch hinter dem entgegengesetzten Urteil: «Das alles ist nur
ein äußerliches Scheinwesen», nicht ein tieferdringender Blick,
sondern eine andre Vorentscheidung stehen, nach welcher das
alles nicht so sein darf, wie es zu sein scheint. Und derglei-



298 Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte

chen dogmatisch gebundene Vorentscheidung hat es ja doch
gegeben. Aus ihr heraus erfolgte seinerzeit die Ablehnung des
modernen astronomischen Welthildes und dann der Ergebnisse
der paläontologischen und geologischen Forschung über die
Anfänge und den Fortgang der Gestaltung der Erde und
des Lebens auf ihr, denn in der Schrift sei anderes darüber
offenhart.

Daß wir es hierbei mit der Auswirkung einer falschen
christentümlich überlieferten Vorstellung von der Schrift und
der uns in ihr gegebenen Offenbarung zu tun hatten, darüber
bedarf es nicht weiter vieler Worte. Könnte aber die uns jetzt
beschäftigende Vorentscheidung, wenn es sich dabei auch um
andre Dinge handelt, nicht auch dieselbe Ursache haben? Das
heißt also, daß man, ohne sich Rechenschaft darüber zu geben,
wie es mit Gottes Offenbarung in der Schrift bestellt ist, sich
durch christentümlich überlieferte Gedanken darüber bestimmen

und darum in falscher Weise binden läßt?
Zur rechten «theologischen» Haltung gehört doch gerade

auch diese — wenigstens nach protestantischem Verständnis
—, daß man christentümlich Ueberliefertes, was es auch sei,
nicht einfach so hinnimmt und so denn auch nicht das
christentümlich überlieferte Verständnis von der Schrift und von
Gottes Offenbarung in ihr, mag es der christentümlichen
Ueberlieferung auch noch so sehr als für die christliche
Gewissheit grundlegend erscheinen. Auch hier muß darum mit
vollem — und zwar «theologischem» — Ernst die Frage
gestellt werden, ob es sich also verhalte. Und wenn solche ernste
theologische Besinnung dazu führt, daß man Gottes
Offenbarung in der Schrift anders sieht, nämlich nicht als ipsissima
verba Dei, sondern als in wirklichem Menschenwort an uns
ergehend, nicht als doctrina im Sinne lehrhafter Mitteilung,
sondern als Gottes Anruf: dann muß man damit in der
Verwendung des Schriftwortes auch durchweg Ernst machen,
d. h. aber nicht etwa nur bei Genesis Kap. 1, sondern in
gleicher Weise eben auch bei dem von, was, wie Paulus im
Römerbrief Kap. 1, so auch an andern neutestamentlichen Stellen

unser Thema Angehendes gesagt ist. Dann aber ist die
Frage durchaus nicht verboten, ob das, was Paulus dort aus
dem Ernst seiner christlichen Haltung heraus als General-



Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte 299

urteil über die geschichtliche Zeit, in der er lehte, ausspricht
— wie sehr wir die darin auch für uns geltende Mahnung
und Warnung vor einer den dunklen Tiefen ausweichenden
Schau hören sollen —, wirklich alles ist, was zu unserm
Thema gesagt werden muß, und ob aus einer umfassenderen
Schau und nicht nur kämpferischen Haltung heraus hier nicht
doch noch anderes zu sagen ist als nur dieses Nein.

Schauen wir also noch einmal mit nicht durch solche
dogmatische Vorentscheidung gehindertem Blick in die Kulturwelt

der menschlichen Geschichte hinein und verfolgen dahei
mit unserm Blick nicht den Gang des geschichtlichen Kulturwerkes

mit seinen wissenschaftlichen Errungenschaften,
seinen Kunstschöpfungen, seinen Lehensordnungen, welcher
Linie folgend man einen beständigen Aufstieg zum letzten
sinnvollen Ziel zu sehen meinte. Warum wir dieser Sinnschau
der Geschichte nicht folgen können, wurde ja schon gesagt.
Wenden wir vielmehr den Blick von dem Werk zu denen, die
in den wechselnden Zeiten der menschlichen Kultur- oder
(sagen wir jetzt lieber) Geistesgeschichte am Werke waren.

Tritt uns hier nicht wirklich — gewiß nicht auf der ganzen
Linie, aber doch als unleugbar auch vorhanden — ein
wirkliches aufrichtiges, sich ganz hingebendes Hingen um die
Wahrheit entgegen in der Bereitschaft, wenn es sein muß,
sich auch schmerzlich von dem zu scheiden, woran man bisher
seinen Halt hatte, und ins Ungewisse zu gehen aus der
Gewißheit, also eine innere Haltung, die den natürlichen Wünschen

des Menschenherzens so ganz zuwider ist. Findet sich
da nicht — wohl auch hier nicht auf der ganzen Linie, aber
doch unleugbar immer wieder — ein Ringen um das
künstlerische Werk, das nicht auf dem Erreichten auszuruhen
vermag oder sich darin bespiegelt, wie es doch der natürlichen
Menschenart so nahe liegt? Wieviel auch selbstlos treue
Hingabe im Dienst und zum Wohl der Gemeinschaft, die nicht auf
Anerkennung aus ist oder nach Lohn fragt! Und wieviel ernstes

sittliches Mühen, das fern von Tugendstolz in der
Bescheidenheit und Demut rechter Selbsterkenntnis steht! Und
wenn wir so weiter blicken, auch in das Kleinste hinein:
sehen wir da nicht immer wieder hier und dort etwas
aufleuchten, und sei es auch nur Mutterliebe, von der man wirk-



300 Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte

lieh nicht sagen kann, sie sei im letzten Grunde lediglich
erweiterte Selbstliebe.

Das alles ist doch von solcher Art, daß wir es nicht
einfach als ein eben auch Vorhandenes hinnehmen und der Welt
des rein Tatsächlichen einordnen können. Es ist etwas darin,
was uns das verbietet, das über diese Welt des Eben- nur-
Vorhandenseins hinausweist in eine Welt des in sich Bedeutsamen

und Sinnvollen. Andemonstrieren kann man es freilich
niemandem, daß es einen solchen Eindruck auf ihn machen
müsse, wie das bei Fragestellungen und Ergebnissen der
einfachen Tatsachenforschung möglich ist. Man kann aber doch
mit Recht fragen, ob eine Haltung, die hier bei einem «Es ist
wie so manches andre eben auch vorhanden» stehen bleibt,
dem, was hier vorliegt, wirklich gerecht wird. Ist hier nicht
vielmehr dem, der offenen und fragenden Sinnes ist, die Welt
der bloßen Tatsächlichkeit wirklich durchbrochen? *

Diese Wendung des Blickes vom menschlichen Kulturwerk
ins Persönliche ist es nun aber, womit wir das erfassen, was
das eigentlich Bedeutsame im gesamten Geschichtsverlauf ist.
Sicher doch ist das Werk nicht das eigentlich Bedeutsame,
sondern jenes persönliche Leben, das sich in ihm und an ihm
bemüht. Wohl überdauert das Werk seinen Schöpfer. Darum
ist es aber doch nicht mehr als das geistige Ringen und Streben,

das dahinter steht und von dem es uns Kunde zu geben

vermag. Und wie oft auch hat in dem Werk dies Persönliche
das Ziel seines Ringens nicht erreicht! Sollte es darum seines
Wertes verlustig geworden sein? Weist es nicht vielmehr
gerade so über sich hinaus zu diesem Persönlichen, das in ihm
sein Ziel nicht erreichte? Wohl geht das Gesamtwerk der
Geisteskultur weiter, wenn die nicht mehr sind, die in den
einzelnen geschichtlichen Zeiten wirkend und nehmend ihren

* So wäre denn auch außerhalb der christlichen Glaubenswelt etwas
vorhanden, das wir, die wir in ihr zuhause sind, anerkennen müssen, ja
wohl gar von ihm beschämt werden — mag es auch in gar vielem ebenso

nicht nur seine Grenzen und Mängel haben, sondern auch nicht ganz rein
sein von mancherlei Befleckung, wie sich das auch bei denen findet, die
im Bereiche des christlichen Glaubens stehen. Und da sollten wir wirklich

sagen dürfen, einfach weil es sich in jener andern Welt findet, sei
es alles bloßer Schein und bis in die Wurzel verderbtes Wesen vor Gottes
Augen?



Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte 301

Anteil daran hatten. Was aber wäre es um dies Gesamtwerk,
wenn nicht auch weiterhin jenes Ringen und sich vertiefende
Nehmen mit dabei wäre?

Wagen wir es denn zu sagen: hier in diesem Persönlichen
liegt gleicherweise durch alle ihre Zeiten und alle ihre
sich wandelnden Kulturen hindurch das Eigentliche der
Geschichte; und von diesem inneren Geschehen aller geschichtlichen

Zeiten aus wäre denn auch die Frage nach dem Sinn
des in seiner Geschichte sich darlebenden Menschenwesens zu
stellen, wenn sie recht gestellt sein soll.

Dann aber läge der letzte und eigentliche Sinn der
Geschichte nicht in ihr seihst als diesem mannigfaltig erfüllten
Fortlauf des zeitlichen Geschehens. Wir müßten ihn jenseits
ihrer suchen als eine geschichtsjenseitige Vollendung dieses
persönlichen Lebens. Wir müßten so, weil von all diesem
Persönlichen doch zugleich das Dichterwort gilt «Es bleibt
ein Erdenrest, zu tragen peinlich» — ach nein, nicht nur peinlich!

— «und wär' er von Asbest, er ist nicht reinlich». Um
ein logisch zwingendes Müssen freilich handelt es sich auch
hier nicht. Bei letzten Entscheidungen unserer Weltschau
geht es aber eben nicht um unlebendige logische Nötigungen.
Und sollte nicht, was wir als Christen für unser Bruchstückwerk

hoffen und glauben, auch hier Gegenstand unserer Hoffnung

sein dürfen? Eine geschichtsjenseitige Vollendung dieses
Persönlichen; nicht dagegen ein Einmünden in eine Ruhe des
Unbewußten oder in sonst ein Verlöschen in irgendeinem
andern. Allzusehr handelt es sich hier ja doch nicht nur um
irgendein persönliches Lebensbewußtsein, sondern um
persönliches Ringen und persönliche Entscheidungen als den

eigentlichen Kern des Geschehens. — Die Bedeutung und der
Sinn aber des zeitlichen Geschichtswesens mit seinem Auf
und Ab bestünde dann darin, daß es der Ort ist für das Werden

dieses über die Ebene der Geschichte hinausweisenden
Lebens mit seinen Entscheidungen.

Mag dann die Menschheitsgeschichte weiter ihren Weg
gehen mit dem Aufblühen und Untergehen ihrer Kulturen,
mit ihren politischen Machtkämpfen und Katastrophen noch
in eine fernste und ungewisse Zukunft hinein, deren Ende



302 Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte

wir nicht abzusehen vermögen; vielleicht sogar, daß all dies
Geschehen einmal in einer tellurischen Katastrophe sein Ende
findet: es braucht uns nicht anzufechten. Denn mitten in alledem

ist etwas, das über dies gesamte Zeitwesen in eine seiner
wartende Vollendung hinausweist und woran wir Anteil zu
gewinnen vermögen; oder sagen wir besser: woran uns Anteil
zu gewinnen verliehen werden kann.

Kehren wir von hier wieder zurück zu dem christentümlich
überlieferten Sinnverständnis des «weltlichen» Geschichtsverlaufs.

Auch hier ist nicht die Rede davon, daß er einem
Ziele seiner Vollendung zustrebend einen Sinn in sich selbst
habe. Soweit diese Welt überhaupt eine Bedeutung besitzt, ist
es auch hier lediglich dies, daß sie der Ort ist, in dessen
Bereichen wir im Mitwirken an dem, was zum Fortbestand der
gefallenen Menschheit unentbehrlich ist, die rechte Entscheidung

treffen und den rechten W eg gehen sollen. — Neben diesem
Nein zu einem ihr selbst eignenden Zielsinn der Menschengeschichte

steht aber doch zugleich der Glaube an eine letzte
Sinnvollendung der Geschichte; wohl nicht des gesamten
menschlichen Geschichtsverlaufs mit all seinen geistigen
Erwerbungen und Gütern, aber um so gewisser jenes besonderen
Gottestuns in ihr, das sozusagen die eigentliche Geschichte in
der Geschichte ist. Geschehen aber wird das durch einen letzten

göttlichen Eingriff von jenseits alles Geschichtlichen her.
Und so ist dies zur Vollendungkommen der Gottesgeschichte
zugleich ein Ausmünden auch des Geschichtsverlaufs in ein
allem Zeitgeschehen Jenseitigen, in dem es sein Ziel hat und
seine Vollendung findet.

Ueber diese auch die Vollendung alles persönlichen Lebens
durch all ihre Zeiten hin — hier in der Umgrenzung auf das
christliche Heilsleben — mit umfassenden Endausgang der
göttlichen Heilsgeschichte finden wir in theologischen
Büchern weit ausgeführte Darstellungen dessen, wie es in jener
Vollendung sein wird, sowie auch über den Gang der letzten
Ereignisse vor dem Hereinbruch der Endvollendung. Eine
Sicherheit über alle diese weiter ausgeführten Dinge haben wir
aber nur unter der Voraussetzung, daß uns darüber in der
Schrift eine unmittelbar göttliche Mitteilung durch Offen-



Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte 303

barung zuteil geworden ist. Die rechte theologische Besinnung
auf das, was Offenbarung recht verstanden ist, belehrt uns
aber über den tiefgreifenden und ernsthaft zu beachtenden
Unterschied zwischen prophetischer Offenbarung und Apo-
kalyptik, deren Ausführungen hier Folge gegeben wird. Das
unmittelbar auf die Gegenwart bezogene prophetische Mahn-
und Trostwort redet wohl auch von Zukünftigem, aber
unmittelbar praktisch als Drohung oder Verheißung; der Apo-
kalyptik dagegen sind ihre ausgeführten Bilder des noch fern
Ausstehenden ihr eigentlicher Inhalt. So kommt das prophetische

Wort zu uns als ein uns unmittelbar treffender
praktischer Anruf; Apokalyptik dagegen will uns die uns leicht
so sehr interessierende genauere Auskunft geben über all
jene künftigen Dinge, sei es nun über den Gang der letzten
Dinge, sei es über den unser wartenden Vollendungszustand.
Bei solcher auf rechter Besinnung auf das Wesen der
Offenbarung beruhender rechter theologischer Unterscheidung
zwischen prophetischem Offenbarungswort und Apokalyptik wäre
dann aber doch das Gewiesene, daß wir, anstatt uns aus der
Apokalyptik solcher Art genauere Auskünfte zu holen, uns
bescheidend mit unserm Wissenwollen, das alles ganz in Gottes
Hand geben, der es alles zu seinem Ziele führen und ihm seine
Vollendung geben wird.

Und was wir hier tun, ob wir es nicht auch tun dürfen
im Blick auf das Ganze des menschlichen Geschichtsverlaufs:
daß auch hier trotz aller immer wieder hervorbrechenden
Verderbnis ein positiver ewiger Zielwille Gottes am Werke ist.
Und ebenso im Blick auf all jenes geistig anders gestaltete
persönliche Leben, daß auch darüber Gottes unverdiente
Gnade waltet und auf ewige Ziele hin wirkt, vermögen wir auch
weder hier noch dort auszudenken, weicherweise auch das
alles seine dereinstige Verklärung finden wird.

Und so wäre denn unsere letzte Antwort auf die Frage
nach dem Sinn der Geschichte diese — im letzten aus der
christlichen Glaubenshaltung erwachsene — Zuversicht zu
Gottes das gesamte Geschichtswesen umfassendem und zu
seinem Ewigkeitsziel hin vollendendem Willen.

St. Gallen. Theophil Steinmann.


	Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte

