Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 3(1947)

Heft: 4

Artikel: Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte
Autor: Steinmann, Theophil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877534

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte 289

Si justes et si profondes que soient ces déclarations, il est
permis de regretter que le Réformateur insiste si peu, en
somme, sur l’éydmn, sur I'amour fraternel, fruit de 1'Esprit,
et qui, par excellence, est créateur d'unité. La briéveté méme
de ses remarques & propos de Galates 5: 22 : 6 d¢ kapmdg ToQ
mvedpatdg oty aydmm, xapd, eipivn, etc. est significative. La pré-
occupation du sola fide domine tout.

Le Saint-Esprit, seul créateur de la communauté du Christ !
Aprés tout ce que Calvin nous a rappelé, nous pensons
demeurer fidélement dans sa ligne sobre et austére en disant
avec lui, en maniére de conclusion :
¢« Maintenant il apparaist combien il nous est profitable et
necessaire que nostre Foy soit dirigée au Sainct Esprit, veu
qu’en luy nous trouvons
I'illumination de nostre ame,
nostre regeneration,
la communication de toutes graces,
et mesmes l'efficace de tous les biens qui nous
proviennent de Iesus Christ. » 1
Lausanne. Edmond Grin.

Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte.

Die Frage nach dem Sinn des Geschehens, in welchem die
Menschheit ihr besonderes Leben lebt, ist eine alte Frage, und
s0 ist ihr denn auch schon auf mancherlei Weise Antwort
zu geben versucht worden. Neben einem ausgesprochenen
¢«Nein>: ¢was wir Geschichte nennen, um es als etwas Be-
sonderes von allem sonstigen Geschehen abzuheben, das ist
in Wirklichkeit blofle pure Tatsdchlichkeit, der wir allerlei
,Sinn’ lediglich andichten» — so etwa Theodor Lessing in
seinem Buch «Die Geschichte», d. h. Geschichtsschreibung
<als Sinngebung des Sinnlosen> — neben solchem «Nein»
steht ein inhaltlich sehr verschieden geartetes «Ja». Bei den
einen ist es die vermeintliche Gewifheit eines dem Geschichts-

1 Inst., Corpus... IV, col.5, note 2. Cf. Trésors calviniens, Le Saint-
Esprit, p. 60.

19



290 Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte

verlauf immanenten letzten sinnvollen Zieles, das auch wieder
hier so, dort so gesehen wird, sei es als volle Durchgeistung
des geschichtlichen Menschenwesens, sei es mit stirkerer Be-
tonung des Wohlbefindens als ein allbegliickender Endzu-
stand die ganze Menschheit umfassender Kultur und Humani-
tit. Anderswo wieder sucht man, was der Geschichte ihren
Sinn gibt, jenseits ihrer, wie etwa in Eduard von Hartmanns
Philosophie des Unbewuliten, wo der gesamte Geschichtspro-
zel in der Allriickkehr in die leidlose Ruhe des Urunbewuliten
miindet. Und wieder anders ist der Aufruf Friedrich Nietz-
sches, zu dieser auch das geschichtliche Menschenwesen mit
umfassenden einfach gegebenen Tatséchlichkeit, wie sie eben
ist — anstatt dal man aus ihr heraus in ertrdumte Jenseitig-
keiten zu fliichten sucht —, in der Bereitschaft, sie in ihrer
Ganzheit auch bis zu ihren furchtbarsten Tiefen zu durch-
leben, ein tapferes «Jas» zu sagen. — Dies einiges aus der
Fiille der mancherlei Menschenantworten auf die Frage nach
dem Sinn der Geschichte.

All diesem Fragen und Antworten gegeniiber stehen die-
jenigen, die in der christlichen Glaubensiiberlieferung wur-
zelnd nicht aus Menschenvermiégen die Antwort erst noch
suchen, denen im Wort der Offenbarung die in sich gewisse
Antwort gegeben ist. Diese Antwort aber ist beides zugleich:
ein Ja und ein Nein. Ein Nein zu dem gesamten menschlichen
Wesen in der Geschichte. Das Ja aber gilt dem, was als die
besondere Heilsgeschichte Gottes diesem menschlichen Ge-
schichtswesen eingestiftet ist. So ist also wohl ein Sinn in
der Geschichte, aber eben nur auf der Linie dieses besonderen
Gottestuns innerhalb dessen, was als die Geschichte der
menschlichen Geschichtsschreibung in sich selbst eines letzten
Sinnes und Wertes enthehrt.

Es hat nun immer Zeiten gegeben, in denen die Frage nach
dem Sinn der Geschichte keine brennende war, wenn sie iiber-
haupt ernstlich gestellt wurde. Man brauchte nicht erst zu fra-
gen, denn man hatte die Antwort oder meinte sie doch zu
haben, sei es nun als offenbarte, sei es in sonst einer allge-
meingeltenden, diese Frage bejahenden Gewilheit. So war es
in der einen Form in den Zeiten der ungebrochenen Herrschaft
der christlichen Glaubensiiberlieferung; in der anderen iiber



Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte 291

das Ende des vorigen Jahrhunderts hinaus in den Zeiten der
Vorherrschaft eines sorglosen Menschheits- und Kulturopti-
mismus mit seinem unbeirrten Glauben an jenen grollen zu-
sammenhingenden Gesamtfortgang des geschichtlichen Ge-
schehens auf das sinnvolle Ziel einer sich immer mehr vollen-
denden gliickhaften Menschheitskultur. Und so tief einge-
wurzelt hat sich diese Sinnschau der Geschichte, dafl selbst
heute noch, nach dem Durchleben dieser letzten furchtbaren
Jahre des Menschheitsgeschehens, unbeirrt daran festgehalten
wird. Das Letztgeschehene erscheint da als eine allerdings sehr
betriibliche Episode, wie Aehnliches, wenn auch nicht in dem
Mafe furchtbar, im Laufe der Geschichte schon jeweilen im-
mer wieder einmal vorgekommen sei; danach aber nehme es
wieder seinen guten Fortgang. Und dieser Kulturfortschritt
werde selbst dahin wirken, dafl dergleichen Katastrophen end-
lich einmal ganz verschwinden. Dafiir zu sorgen sei jetzt ja
iiberdem als ein gliickliches Ergebnis dieses Weltkrieges die
UNO da. ‘

Was unsre Zeit fordert, ist aber doch wohl ein anderes als
solch unbelehrbarer Optimismus. Es ist dort vorhanden, wo
ein wirkliches inneres Durchleben dessen, was wir in den
letzten Jahren als Geschichte erlebt haben und wie wir es
jetzt noch erleben, dies schone Gebidude des gewesenen Kul-
turoptimismus erschiittert und die unter seiner Vorherrschaft
unaktuell gewordene Frage nach dem Sinn der Geschichte wie-
der zur wirklich dringlichen Frage hat werden lassen, zu
einem wirklichen Ringen um ein Ja gegen ein bedrohendes
Nein. Und hier wollen wir uns einreihen und wollen das tun
als ernsthaft Fragende. Das will sagen: als solche, die sich
nicht schnell in irgendeine bereitliegende Antwort hineinfliich-
ten, woher immer sie komme und mit welcherlei Autoritit sie
auftrete; die zugleich aber bereit sind, mit niichternem und
gesammeltem Blick auf die Wirklichkeit, fragend zu durch-
denken, was uns als schon vorhandene Antwort angeboten
wird. Eine auch nur irgendwie erschépfende Auseinander-
setzung freilich kann ein kurzer Aufsatz nicht sein. Es kann
sich da nur handeln um einen Beitrag zur Frage nach dem
Sinn der Geschichte.

Ausgehen aber wollen wir von eben dem Geschichtsge-

19*



292 Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte

schehen, an dem die kulturoptimistische Sinnschau der Ge-
schichte auch dort zerbrochen oder doch unsicher geworden
1st, wo man ihr nicht schon vordem, sei es nun von diesem,
sei es von jenem Ansatz aus entgegenstand.

Dieses Geschehen vollzog sich auf der politischen Ebene,
d.h. also in einem bestimmten besonderen Bereiche des ge-
samtgeschichtlichen Geschehens. Wohl denken wir bei dem
Wort «Weltgeschichtey> unwillkiirlich an den Wandel, Fort-
gang ‘and Zusammenhang gerade in den politischen Bezie-
hungen der Viélker untereinander mit Krieg und Frieden, poli-
tischem Awufstieg und Niedergang. Es ist aber doch nicht an
dem, dall die so umrissene ¢« Weltgeschichtey den gesamten In-
halt der Menschheitsgeschichte umgriffe. Wir haben mit diesem
besonderen Geschehen auf dem Boden der Geschichte auch
nicht etwa die entscheidende grofle Hauptlinie herausgegriffen.
Mag das politische Geschehen auch noch so bedeutsam sein:
fiir den tiefer und weiter schauenden Blick sind die Zeiten
grofler politischer Verdnderungen und Umwéilzungen keines-
wegs darum allein schon die eigentlichen Groflzeiten der Ge-
schichte oder die groflen Politiker und Heerfiihrer die alle
andern iiberragend Groflen; andre haben vielmehr eine ganz
anders weitreichende geschichtliche Bedeutung und Groéfle wie
jene mit all ihrem Ruhm. Ist aber, was wir jetzt den Glauben
an einen Sinn der Geschichte Erschiitterndes erlebt haben, ein
Geschehen lediglich in diesem besonderen Bereich der Ge-
schichte, dann kénnte ein uns durch dies Geschehen etwa ab-
gendtigtes Nein noch Raum lassen fiir mancherlei Ja, viel-
leicht fiir irgendein Ja gerade an fiir das Ganze der Geschichte
entscheidender Stelle.

Bleiben wir aber vorerst einmal stehen bei dem besonderen
Einschlag im Gesamtgewebe der Geschichte, von dem wir ein
Teilstiick jetzt so erschiitternd durchlebt haben, und fragen
uns, was uns das jetzt davon Durchlebte iiber diesen Einschlag
im Gesamtgewebe der Geschichte zu sagen hat.

Fiihlen wir uns nicht in diesem Stiick Geschichte in
der Nihe der brutalen blofen Tatséichlichkeit des Naturge-
schehens? Ja ist es nicht ganz eigentlich ein Stiick Natur-
geschehen auf dem Boden der Geschichte? Gewil}, es mag da,
eben weil es ein Teilstiick der Menschengeschichte ist, auch



Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte 293

mancherlei anderes mit hineingewoben sein. Aber dieses Ge-
schehen bei sich selbst ist oder kénnte doch so etwas sein wie
der dunkle Untergrund des Naturhaften, auf dem sich — frei-
lich eng mit diesem Geschehen verflochten — das eigentliche
Geschehen der Geschichte vollzieht. Und so mag denn in die-
sem Bereiche des geschichtlichen Geschehens die Rede von
der Geschichtsschreibung als Sinngebung des Sinnlosen viel-
leicht wohl am Platze sein. Zu solcher Sinngebung wiirde es
dann gehéren, wenn das kluge oder gewaltsame Ueberméchtig-
werden eines Volkes, wie es die politische Geschichte bald
fiir dieses, bald fiir jenes Volk mit sich bringt, ihm selbst iiber-
aus bedeutsam und wichtig ist und darum als etwas iiberaus
Sinnvolles erscheint, und so auch der Gang der politischen
Ereignisse, die dahin fiihrten, als ein durchaus sinnvolles
Geschehen. Das aber ist doch ganz ersichtlich nicht mehr
als eine ganz subjektive Sinngebung, der von der andern Seite
das Urteil «sinnlosy entgegensteht. Und darum liebt es wohl
der sein Ziel verfolgende oder zu seinem Ziel gelangte poli-
tische Machtwille, sich ein anderes Gewand anzulegen und
von irgendwelchen hohen wund idealen Gesamtmenschheits-
zielen zu reden, um die es ihm gehe, und glaubt wohl auch
selbst daran.

Dieses menschheitliche Geschehen also ist es mnicht, wo-
durch sie sich als ein wirklich Anderes und Besonderes aus
dem naturhaften Geschehen heraushebt. Und so hat man denn
auch bei der Frage nach dem Sinn der Geschichte anderes im
Auge gehabt. Es ging dabei um die Sinnerfassung des mensch-
lichen Kulturschaffens in einer die blofle zutreffende Erfas-
sung dieses Geschehens in seinen einzelnen Gestaltungen und
in deren historischem Werden und Zusammenhang, worum
sich die Kulturgeschichtsschreibung bemiiht, iiberbietenden
Kulturphilosophie.

Was wir soeben iiber das politische Geschehen im Viélker-
leben mit seinen Erfolgen und Millerfolgen, seinen Siegen und
Niederlagen ausfiihrten, konnte so klingen, als solle uns damit
all das Furchtbare, das wir jetzt durchlebten, verharmlost
und fiir unsere weiteren Erwigungen aus dem Sinn geriickt
werden, als ob dies ungeziigelt Naturhafte eben nur in diesem
besonderen Bereiche leider immer wieder einmal roh empor-



294 Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte

breche. Wére das unsere Meinung, dann hitten wir all dies
furchtbar Erschiitternde nicht in seiner ganzen und letzten
Tiefe erfafit. Doch darauf werden wir spiter zuriickkommen.

Vorerst wenden wir uns einem von einem andern Ansatz
und in anderer Weise erfolgten Angriff auf die Geschichts-
sinndeutung des Kulturfortschrittsglaubens zu, den wir nicht
wohl iibergehen konnen. Wir meinen Oswald Spenglers
«Untergang des Abendlandes», wenn dieser Schau der Ge-
schichte jene vermeintliche umfassende Einheit des mensch-
heitlichen Kulturfortschritts in ein Neben- und Nacheinander
gesonderter Kulturkreise auseinanderfillt, die demselben Ge-
setz unterstellt, nach dem alles Lebendige sein vergingliches
Dagein durchlebt, je fiir sich aufblithen und absterben.

Ist hiermit nicht in der Tat zum Thema «Geschichtey aus
umfassender Wirklichkeitsschau etwas Beachtliches gesagt?
Von wieviel Kulturkreisen wissen wir doch, daf} sie unter-
gegangen sind — sei es nun sich auslebend, sei es durch
dullere Gewalt — und als Zeugen ihres «einmal gewesen»
lediglich Ruinen hinterlassen haben, die, wenn wir nur horen
wollen, recht eindriicklich Zeugnis ablegen gegen jede Sinn-
deutung der Geschichte als des einen groflen Gesamtfortschrit-
tes der Menschheitskultur. Und was schon so oft geschehen,
warum sollte es sich nicht auch an der Kulturwelt, in der
wir mit unserm etwaigen Kulturfortschrittsglauben Ileben,
wiederholen kénnen? Woher eine wirklich begriindete Ge-
willheit nehmen, dafl dem nicht so sein kénne? Wenn es aber
so mit der Geschichte bestellt ist, was unterscheidet das Ge-
schehen in der Geschichte dann noch ernstlich von dem Leben
und Geschehen in der Naturwelt? Gewill, der Inhalt des ge-
schichtlichen Geschehens ist ein anderer. Und der Wechsel
des Zum-Leben-Kommens und Sterbens wird hier bewult
durchlebt und als solcher erfafit, wie etwa in Spenglers Ge-
schichtsschau, in welcher dann all dies Aufbliihen und Ster-
ben seinen zusammenfassenden Abschlufl finde. Wie trostlos
wére aber doch dieser letzte Rechnungsabschlull, wenn alles
hierbei Ueberschaute bei sich selbst nicht mehr wire als ein
einmal Gewesenes oder zur Zeit eben noch Vorhandenes, das
auch einmal in das «KEs war einmal» entschwinden wird!
Oder gewinnt dieser Rechnungsabschlull etwa dadurch irgend-



Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte 295

einen Sinngehalt, dafl alle jene Kulturen doch einmal gelebt
worden sind bzw. jetzt durchlebt werden? Rettet solche Flucht
in das einfache blofle Erleben und Erlebtwordensein wirklich
vor der Sinnbedrohung des «Es war eben auch einmaly?

Doch greifen wir wieder zuriick auf die Erschiitterung
des Glaubens an den stindigen Gesamtkulturfortschritt der
Menschheit durch die fiirwahr ernst zu nehmende nicht nur
politische, sondern Kulturkatastrophe der Gegenwart. Denn,
was uns hier jenen wohlgemuten Fortschrittsglauben wahr-
lich zu erschiittern geeignet in einem besondern Geschehen
so handgreiflich vor Augen gestellt wird, ist doch dies, daf
auch eine durch Jahrhunderte der Kultur hindurchgegangene
Menschheit in letzten Tiefen ihres naturhaften Wesens unver-
dndert und ungebiéindigt dieselbe geblieben ist, und dafl darum
aller Erwerb der Kultur in den Hénden dieses Menschen in
der schlimmsten und verderblichsten Weise millbraucht wird,
wie wir es jetzt vor Augen hatten.

Was dem in unserem Kulturkreis aufgekommenen unbeirr-
baren Kulturoptimismus mit seinem Glauben an ein bestin-
diges Fortschreiten der kulturellen Menschheitshegliickung
den stirksten Auftrieb gegeben hat, ist die ungeheure Erwei-
terung unserer Erkenntnis nach Zeit und Raum und die aus
diesem Wissen gewonnene Beherrschung der Krifte der
Naturwelt. Das ist bei den gewaltigen Ausmaflen des hier
Erreichten wohl zu begreifen. Nur eben: im innersten Wesen
ist der Mensch dadurch nicht ein anderer, d. h. — worauf es
doch ankommt — besser geworden. Das wissen wir jetzt.
Auch nicht einmal gliicklicher geworden ist er in dieser Welt
der durch seine Naturbeherrschung von ihm geschaffenen,
ihn nun ihrerseits knechtenden Maschinenkultur mit ihren
bedriickenden Problemen.

Und nicht nur zu seinem eigenen Verderben miflbrauchte
dieser Unverinderte immer wieder die Errungenschaften sei-
ner Kultur: was hat er doch immer wieder auch aus den
Gaben und Giitern seiner geistigen Kultur gemacht! Wie hat
er das alles immer wieder bis in seine Wurzel verderbt! Seine
Geisteskultur hat er herabgeniedrigt zu einer bloflen dulleren
Zivilisation. Wie oft waren die von ihm geschaffenen Rechts-
ordnungen Unrechtsordnungen! Wie ist die hohe Gabe der



296 Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte

Kunst in seinen Hinden immer wieder besudelt worden, indem
er die Kunst zum Tummelplatz all des Verderblichen machte,
das in ihm ist! Und wie hat er sich durch sein so weit
gespanntes Wissen immer wieder dazu verfiihren lassen, in
seichter Oberflichlichkeit ehrfurchtslos zu werden vor dem
Geheimnis, das die Wirklichkeit birgt! Und wessen ist es
wohl mehr gewesen in der Menschengeschichte, des rechten
Gebrauchs oder des Miflbrauchs der Kulturgiiter?

Ist es aber so bestellt mit der Menschheitskultur und wird
es in alle Zukunft der Menschengeschichte so mit ihr bestellt
sein, dann hat doch wohl das wertabsprechende Nein Anspruch
darauf, gehort zu werden, das vom christlichen Standorte aus
zu dieser Menschengeschichte und ihrer Kultur gesagt wird.
So wie wir es bei Paulus im Romerbrief héren, dem dies ganze
menschheitliche Wesen nicht nur blofle eben vorhandene Tat-
sichlichkeit und nichts dariiber hinaus, vielmehr Verderben
und gottabgekehrte Verlorenheit ist und als solche unter dem
Nein des gottlichen Zorngerichts steht. Und wie uns ein sol-
ches hartes Nein in &hnlicher Weise aus dem gesamten neu-
testamentlichen Schrifttum entgegenklingt, so ist es weiter-
geklungen durch die christlichen Jahrhunderte: Was in diesen
Bereichen als gut und vortrefflich erscheint, ist lediglich
dulleres Scheinwesen; was hier als Tugend geriihmt wird, ist
¢<glinzendes Lastery.

Nun horen wir da aber auch eine anders lautende Rede:
von der Langmut Gottes, die iiber diesem geschichtlichen
Menschenwesen mit all seinem fiir den Fortbestand der ge-
fallenen Menschheit unentbehrlichen Bemiihungen und Er-
rungenschaften steht. Und diese Rede will trotz ihrer — sei
es auch nur leisen — Abmilderung des harten Urteils im
Roémerbrief doch eine gute «theologische» Rede sein. Und es
hat sogar auch immer wieder in ihrer Glaubenshaltung ernst
zu nehmende Ménner gegeben, denen war die Welt der Ge-
schichte mit ihrer Kultur so wenig lauter unter Gottes Zorn
stehende Verlorenheit, dall sie innerhalb ihrer auch in Gottes
Augen Wertvolles zu sehen meinten. Wie aber kann ernst als
«theologischy gemeinte Rede diesen Weg gehen, wenn das
neutestamentliche Wort — und so denn auch das paulinische
im Romerbrief — gottliches Offenbarungswort ist? Haben wir



Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte 297

dann nicht hier das autoritative Nein auf die Frage nach dem
Sinn und Wert des menschlichen Geschichtswesens als eine
Antwort, die nicht irgendwie abgemildert und zu der nichts
hinzugefiigt werden darf, wenn anders <theologisch» geredet
sein will?

Woher dies mildere Urteil, das sogar so weit geht, dafl man
von vor Gott Wertvollem anstatt nur im Zusammenhang der
gottlichen Heilsgeschichte auch im Bereiche des menschlichen
Geschichtswesens zu reden wagt? Ist’s lediglich ein Sich-
nicht-Beugenwollen unter den groflien Ernst des Offenbarungs-
wortes und von da her mangelnder Ernst und Tiefblick? Wo
man sich dagegen der offenbarten Wahrheit beugt, da lat man
sich nicht tduschen durch den schonen Schein; da weill man
vielmehr, dall alles und jedes, was dort wie Selbstlosigkeit
aussieht, nicht wirklich Selbstlosigkeit ist, denn wirkliche
Selbstlosigkeit kann es hier nicht geben; iiberall steckt viel-
mehr die Selbstsucht dahinter. Und ebensowenig kann es hier
trotz allem etwaigen andern Augenschein wirkliche Demut
vor Gott geben; denn es ist nun einmal unausrottbare Men-
schenart, vor Gott etwas gelten zu wollen. Auch irgendein
reines und edles Streben, wirkliche Hingabe an grofle und edle
Ziele kann sich hier nicht finden; was so aussieht, ist im in-
nersten Grunde Geltungswille und Ruhmsucht. Es ist hier
eben alles bis in die innerste Wurzel verdorben.

Ob es aber wirklich so ist, dal lediglich Mangel an Ernst
und ein Sich-nicht-Beugenwollen unter Gottes Urteilswort in
seiner Offenbarung iiber das Menschenwesen dazu fiihren, dafl
man auch in jenen Bereichen des Menschlichen wirkliche
Selbstlosigkeit, wirkliche opferbereite Hingabe an grofle und
edle Ziele, wirklichen Wahrheitsernst, wirkliche, auf allen
Anspruch verzichtende Demut vor Gott bei tiefstem Ernst sitt-
lichen Strebens zu sehen meint? Erscheint das alles so wirk-
lich nur dem voreingenommenen Blick solcher, die, an ein
unverlierbar Gutes im Menschen glaubend, dafiir denn auch
die Bestitigung suchen und finden? Es konnte doch vielleicht
auch hinter dem entgegengesetzten Urteil: «Das alles ist nur
ein dulerliches Scheinweseny, nicht ein tieferdringender Blick,
sondern eine andre Vorentscheidung stehen, nach welcher das
alles nicht so sein darf, wie es zu sein scheint. Und derglei-



298 Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte

chen dogmatisch gebundene Vorentscheidung hat es ja doch
gegeben. Aus ihr heraus erfolgte seinerzeit die Ablehnung des
modernen astronomischen Weltbhildes und dann der Ergebnisse
der palédontologischen und geologischen Forschung iiber die
Anfinge und den Fortgang der Gestaltung der Erde wund
des Lebens auf ihr, denn in der Schrift sei anderes dariiber
offenbart.

Dall wir es hierbei mit der Auswirkung einer falschen
christentiimlich iiberlieferten Vorstellung von der Schrift und
der uns in ihr gegebenen Offenbarung zu tun hatten, dariiber
bedarf es nicht weiter vieler Worte. Konnte aber die uns jetzt
beschéftigende Vorentscheidung, wenn es sich dabei auch um
andre Dinge handelt, nicht auch dieselbe Ursache haben? Das
heifit also, dal man, ohne sich Rechenschaft dariiber zu geben,
wie es mit Gottes Offenbarung in der Schrift bestellt ist, sich
durch christentiimlich {iberlieferte Gedanken dariiber bestim-
men und darum in falscher Weise binden 140t?

Zur rechten «theologischeny Haltung gehort doch gerade
auch diese — wenigstens nach protestantischem Verstindnis
—, daBl man christentiimlich Ueberliefertes, was es auch sei,
nicht einfach so hinnimmt und so denn auch nicht das chri-
stentiimlich iiberlieferte Verstdndnis von der Schrift und von
Gottes Offenbarung in ihr, mag es der christentiimlichen
Ueberlieferung auch noch so sehr als fiir die christliche Ge-
wissheit grundlegend erscheinen. Auch hier mufl darum mit
vollem — und zwar <theologischem» — Ernst die Frage ge-
stellt werden, ob es sich also verhalte. Und wenn solche ernste
theologische Besinnung dazu fiihrt, dal man Gottes Offen-
barung in der Schrift anders sieht, nimlich nicht als ipsissima
verba Dei, sondern als in wirklichem Menschenwort an uns
ergehend, nicht als doctrina im Sinne lehrhafter Mitteilung,
sondern als Gottes Anruf: dann mufl man damit in der Ver-
wendung des Schriftwortes auch durchweg Ernst machen,
d. h. aber nicht etwa nur bei Genesis Kap. 1, sondern in glei-
cher Weise eben auch bei dem von, was, wie Paulus im Ré-
merbrief Kap.1, so auch an andern neutestamentlichen Stel-
len unser Thema Angehendes gesagt ist. Dann aber ist die
Frage durchaus nicht verboten, ob das, was Paulus dort aus
dem Ernst seiner christlichen Haltung heraus als General-



Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte 299

urteil iiber die geschichtliche Zeit, in der er lebte, ausspricht
— wie sehr wir die darin auch fiir uns geltende Mahnung
und Warnung vor einer den dunklen Tiefen ausweichenden
Schau hoéren sollen —, wirklich alles ist, was zu unserm
Thema gesagt werden mufl, und ob aus einer umfassenderen
Schau und nicht nur kéimpferischen Haltung heraus hier nicht
doch noch anderes zu sagen ist als nur dieses Nein.

Schauen wir also noch einmal mit nicht durch solche dog-
matische Vorentscheidung gehindertem Blick in die Kultur-
welt der menschlichen Geschichte hinein und verfolgen dabei
mit unserm Blick nicht den Gang des geschichtlichen Kultur-
werkes mit seinen wissenschaftlichen Errungenschaften, sei-
nen Kunstschopfungen, seinen Lebensordnungen, welcher
Linie folgend man einen bestindigen Aufstieg zum letzten
sinnvollen Ziel zu sehen meinte. Warum wir dieser Sinnschau
der Geschichte nicht folgen konnen, wurde ja schon gesagt.
Wenden wir vielmehr den Blick von dem Werk zu denen, die
in den wechselnden Zeiten der menschlichen Kultur- oder
(sagen wir jetzt lieber) Geistesgeschichte am Werke waren.

Tritt uns hier nicht wirklich — gewill nicht auf der ganzen
Linie, aber doch als unleugbar auch vorhanden — ein wirk-
liches aufrichtiges, sich ganz hingebendes Ringen um die
Wahrheit entgegen in der Bereitschaft, wenn es sein mulb,
sich auch schmerzlich von dem zu scheiden, woran man bisher
seinen Halt hatte, und ins Ungewisse zu gehen aus der Ge-
wibheit, also eine innere Haltung, die den natiirlichen Wiin-
schen des Menschenherzens so ganz zuwider ist. Findet sich
da nicht — wohl auch hier nicht auf der ganzen Linie, aber
doch unleugbar immer wieder — ein Ringen um das kiinst-
lerische Werk, das nicht auf dem Erreichten auszuruhen ver-
mag oder sich darin bespiegelt, wie es doch der natiirlichen
Menschenart so nahe liegt? Wieviel auch selbstlos treue Hin-
gabe im Dienst und zum Wohl der Gemeinschaft, die nicht auf
Anerkennung aus ist oder nach Lohn fragt! Und wieviel ern-
stes sittliches Miihen, das fern von Tugendstolz in der Be-
scheidenheit und Demut rechter Selbsterkenntnis steht! Und
wenn wir so weiter blicken, auch in das Kleinste hinein:
sehen wir da nicht immer wieder hier und dort etwas auf-
leuchten, und sei es auch nur Mutterliebe, von der man wirk-



300 Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte

lich nicht sagen kann, sie sei im letzten Grunde lediglich
erweiterte Selbstliebe.

Das alles ist doch von solcher Art, da wir es nicht ein-
fach als ein eben auch Vorhandenes hinnehmen und der Welt
des rein Tatsdchlichen einordnen kénnen. Es ist etwas darin,
was uns das verbietet, das iiber diese Welt des Eben- nur-
Vorhandenseins hinausweist in eine Welt des in sich Bedeut-
samen und Sinnvollen. Andemonstrieren kann man es freilich
niemandem, dall es einen solchen Eindruck auf ihn machen
miisse, wie das bei Fragestellungen und Ergebnissen der ein-
fachen Tatsachenforschung mdoglich ist. Man kann aber doch
mit Recht fragen, ob eine Haltung, die hier bei einem «Es ist
wie so manches andre eben auch vorhandeny stehen Dbleibt,
dem, was hier vorliegt, wirklich gerecht wird. Ist hier nicht
vielmehr dem, der offenen und fragenden Sinnes ist, die Welt
der bloflen Tatsdchlichkeit wirklich durchbrochen? *

Diese Wendung des Blickes vom menschlichen Kulturwerk
ins Personliche ist es nun aber, womit wir das erfassen, was
das eigentlich Bedeutsame im gesamten Geschichtsverlauf ist.
Sicher doch ist das Werk nicht das eigentlich Bedeutsame, son-
dern jenes personliche Leben, das sich in ihm und an ihm
bemiiht. Wohl iiberdauert das Werk seinen Schépfer. Darum
ist es aber doch nicht mehr als das geistige Ringen und Stre-
ben, das dahinter steht und von dem es uns Kunde zu geben
vermag. Und wie oft auch hat in dem Werk dies Personliche
das Ziel seines Ringens nicht erreicht! Sollte es darum seines
Wertes verlustig geworden sein? Weist es nicht vielmehr ge-
rade so iiber sich hinaus zu diesem Personlichen, das in ihm
sein Ziel nicht erreichte? Wohl geht das Gesamtwerk der
Geisteskultur weiter, wenn die nicht mehr sind, die in den
einzelnen geschichtlichen Zeiten wirkend und nehmend ihren

* So wire denn auch auBerhalb der christlichen Glaubenswelt etwas
vorhanden, das wir, die wir in ihr zuhause sind, anerkennen miissen, ja
wohl gar von ihm beschimt werden — mag es auch in gar vielem ebenso
nicht nur seine Grenzen und Méngel haben, sondern auch nicht ganz rein
sein von mancherlei Befleckung, wie sich das auch bei denen findet, die
im Bereiche des christlichen Glaubens stehen. Und da sollten wir wirk-
lich sagen diirfen, einfach weil es sich in jener andern Welt findet, sei
es alles blofer Schein und bis in die Wurzel verderbtes Wesen vor Gottes
Augen?



Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte 301

Anteil daran hatten. Was aber wére es um dies Gesamtwerk,
wenn nicht auch weiterhin jenes Ringen und sich vertiefende
Nehmen mit dabei wire?

Wagen wir es denn zu sagen: hier in diesem Persénlichen
liegt gleicherweise durch alle ihre Zeiten und alle ihre
sich wandelnden Kulturen hindurch das Eigentliche der Ge-
schichte; und von diesem inneren Geschehen aller geschicht-
lichen Zeiten aus wire denn auch die Frage nach dem Sinn
des in seiner Geschichte sich darlebenden Menschenwesens zu
stellen, wenn sie recht gestellt sein soll.

Dann aber lidge der letzte und eigentliche Sinn der Ge-
schichte nicht in ihr selbst als diesem mannigfaltig erfiillten
Fortlauf des zeitlichen Geschehens. Wir miiliten ihn jenseits
ihrer suchen als eine geschichtsjenseitige Vollendung dieses
personlichen Lebens. Wir miiliten so, weil von all diesem
Persénlichen doch zugleich das Dichterwort gilt «Es bleibt
ein Erdenrest, zu tragen peinlich» — ach nein, nicht nur pein-
lich! — «und wir’ er von Asbest, er ist nicht reinlichy. Um
ein logisch zwingendes Miissen freilich handelt es sich auch
hier nicht. Bei letzten Entscheidungen unserer Weltschau
geht es aber eben nicht um unlebendige logische Noétigungen.
Und sollte nicht, was wir als Christen fiir unser Bruchstiick-
werk hoffen und glauben, auch hier Gegenstand unserer Hoff-
nung sein diirfen? Eine geschichtsjenseitige Vollendung dieses
Personlichen; nicht dagegen ein Einmiinden in eine Ruhe des
Unbewullten oder in sonst ein Verléschen in irgendeinem
andern. Allzusehr handelt es sich hier ja doch nicht nur um
irgendein personliches Lebensbewufitsein, sondern um per-
sonliches Ringen und personliche Entscheidungen als den
eigentlichen Kern des Geschehens. — Die Bedeutung und der
Sinn aber des zeitlichen Geschichtswesens mit seinem Awuf
und Ab bestiinde dann darin, dall es der Ort ist fiir das Wer-
den dieses iiber die Ebene der Geschichte hinausweisenden
Lebens mit seinen Entscheidungen.

Mag dann die Menschheitsgeschichte weiter ihren Weg
gehen mit dem Awufbliilhen und Untergehen ihrer Kulturen,
mit ihren politischen Machtkéimpfen und Katastrophen noch
in eine fernste und ungewisse Zukunft hinein, deren KEnde



302 Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte

wir nicht abzusehen vermdgen; vielleicht sogar, daBl all dies
Geschehen einmal in einer tellurischen Katastrophe sein Ende
findet: es braucht uns nicht anzufechten. Denn mitten in alle-
dem ist etwas, das iiber dies gesamte Zeitwesen in eine seiner
wartende Vollendung hinausweist und woran wir Anteil zu
gewinnen vermogen; oder sagen wir besser: woran uns Anteil
zu gewinnen verliechen werden kann.

Kehren wir von hier wieder zuriick zu dem christentiim-
lich iiberlieferten Sinnverstindnis des «weltlicheny Geschichts-
verlaufs. Auch hier ist nicht die Rede davon, dal} er einem
Ziele seiner Vollendung zustrebend einen Sinn in sich selbst
habe. Soweit diese Welt iiberhaupt eine Bedeutung besitzt, ist
es auch hier lediglich dies, daB sie der Ort ist, in dessen Be-
reichen wir im Mitwirken an dem, was zum Fortbestand der
gefallenen Menschheit unentbehrlich ist, die rechte Entschei-
dung treffen und den rechten Weg gehen sollen. — Neben diesem
Nein zu einem ihr selbst eignenden Zielsinn der Menschen-
geschichte steht aber doch zugleich der Glaube an eine letzte
Sinnvollendung der Geschichte; wohl nicht des gesamten
menschlichen Geschichtsverlaufs mit all seinen geistigen Er-
werbungen und Giitern, aber um so gewisser jenes besonderen
Gottestuns in ihr, das sozusagen die eigentliche Geschichte in
der Geschichte ist. Geschehen aber wird das durch einen letz-
ten gottlichen Eingriff von jenseits alles Geschichtlichen her.
Und so ist dies zur Vollendungkommen der Gottesgeschichte
zugleich ein Ausmiinden auch des Geschichtsverlaufs in ein
allem Zeitgeschehen Jenseitigen, in dem es sein Ziel hat und
seine Vollendung findet.

Ueber diese auch die Vollendung alles persénlichen Lebens
durch all ihre Zeiten hin — hier in der Umgrenzung auf das
christliche Heilsleben — mit umfassenden Endausgang der
géttlichen Heilsgeschichte finden wir in theologischen Bii-
chern weit ausgefiihrte Darstellungen dessen, wie es in jener
Vollendung sein wird, sowie auch iiber den Gang der letzten
Ereignisse vor dem Hereinbruch der Endvollendung. Eine
Sicherheit iiber alle diese weiter ausgefiihrten Dinge haben wir
aber nur unter der Voraussetzung, dal uns dariiber in der
Schrift eine wunmittelbar gottliche Mitteilung durch Offen-



Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte 303

barung zuteil geworden ist. Die rechte theologische Besinnung
auf das, was Offenbarung recht verstanden ist, belehrt uns
aber iiber den tiefgreifenden und ernsthaft zu beachtenden
Unterschied zwischen prophetischer Offenbarung und Apo-
kalyptik, deren Ausfiithrungen hier Folge gegeben wird. Das
unmittelbar auf die Gegenwart bezogene prophetische Mahn-
und Trostwort redet wohl auch von Zukiinftigem, aber un-
mittelbar praktisch als Drohung oder Verheillung; der Apo-
kalyptik dagegen sind ihre ausgefiihrten Bilder des noch fern
Ausstehenden ihr eigentlicher Inhalt. So kommt das prophe-
tische Wort zu uns als ein uns unmittelbar treffender prak-
tischer Anruf; Apokalyptik dagegen will uns die uns leicht
so sehr interessierende genauere Auskunft geben iiber all
jene kiinftigen Dinge, sei es nun iiber den Gang der letzten
Dinge, sei es iiber den unser wartenden Vollendungszustand.
Bei solcher auf rechter Besinnung auf das Wesen der Offen-
barung beruhender rechter theologischer Unterscheidung zwi-
schen prophetischem Offenbarungswort und Apokalyptik wire
dann aber doch das Gewiesene, dall wir, anstatt uns aus der
Apokalyptik solcher Art genauere Awuskiinfte zu holen, uns
bescheidend mit unserm Wissenwollen, das alles ganz in Gottes
Hand geben, der es alles zu seinem Ziele fithren und ihm seine
Vollendung geben wird.

Und was wir hier tun, ob wir es nicht auch tun diirfen
im Blick auf das Ganze des menschlichen Geschichtsverlaufs:
daf auch hier trotz aller immer wieder hervorbrechenden Ver-
derbnis ein positiver ewiger Zielwille Gottes am Werke ist.
Und ebenso im Blick auf all jenes geistig anders gestaltete
persénliche Leben, dafl auch dariiber Gottes unverdiente
Gnade waltet und auf ewige Ziele hin wirkt, vermégen wir auch
weder hier noch dort auszudenken, welcherweise auch das
alles seine dereinstige Verklidrung finden wird.

Und so wire denn unsere letzte Antwort auf die Frage
nach dem Sinn der Geschichte diese — im letzten aus der
christlichen Glaubenshaltung erwachsene — Zuversicht zu
Gottes das gesamte Geschichtswesen umfassendem und zu
seinem Ewigkeitsziel hin vollendendem Willen.

St. Gallen. Theophil Steinmann.



	Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte

