
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 4

Artikel: Quelques aspects de la pensée de Calvin sur le Saint-Esprit et leurs
enseignements pour nous

Autor: Grin, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877533

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877533
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


274 E. Grin, Quelques aspects de la pensée de Calvin

Quelques aspects de la pensée de Calvin sur
le Saint-Esprit et leurs enseignements pour nous.

L'essentiel de ce que Calvin affirme du Saint-Esprit, il l'a
comme résumé dans une page admirable qui constitue le § 3

du chapitre Ier du troisième livre de YInstitution.1
« Il nous servira icy de noter quels tiltres l'Escriture attribue

à l'Esprit, quand il est question du commencement et de

tout le cours de la restauration de nostre salut. Premièrement
il est nommé Esprit d'adoption (Rom. 8 : 15 ; Gai. 4 : 6) pource
qu'il nous est tesmoin de la benevolence gratuite en laquelle
le Pere celeste nous reçoit en faveur de son Fils : et en nous
testifiant que nous sommes enfans de Dieu, il nous donne
fiance et courage à prier : mesmes il nous met les parolles en
1a. bouche, à ce que nous puissions hardiment crier, Abba, père.
Par une mesme raison il est appellé L'arre et le seau de nostre
heritage (2 Cor. 1 : 22), pource qu'il nous vivifie du ciel, combien

que nous soyons pelerins en ce monde, et semblables à

povres trespassez : et nous certifie que nostre salut estant en
la garde de Dieu, est bien asseuré de tout danger. De là mesme
vient l'autre tiltre, qu'il est nommé Vie à cause de la justice
(Rom. 8 : 10). Or pource qu'en nous arrousant de sa grace
invisible il nous rend fertiles à produire fruicts de iustice,
comme la pluye engresse la terre de son humeur, voylà pour-
quoy il est souvent nommé Eau, comme en Isaïe, Vous tous
qui avez soif, venez aux eaux (Is. 55:1)... A quoy respond
la sentence de Iesus Christ... Si quelqu'un a soif, qu'il
vienne à moy (lean 7 : 37). Combien qu'il est aucunefois marqué

de ce nom, pour la force qu'il a de purger et nettoyer :

comme en Ezechiel, où Dieu promet des eaux pures pour
laver toutes les souillures de son peuple (Ezech. 36 :25).
Or pource qu'en nous arrousant de la liqueur de sa grâce,
il nous restaure en vigueur et nous refocille : de cest effet
aussi le nom d'Huylle et d'Onction luy est donné (I Jean 2 :

20, 27). D'autrepart, pource qu'en nous recuysant, et bruslant
nos concupiscences vicieuses, qui sont comme superfluitez et

1 Sauf indication contraire, nos citations de l'Institution sont faites
d'après le Corpus Reformatorum, Ioannis Calvini opera..., vol. III et IV,
Brunsvigae 1865.



sur le Saint-Esprit et leurs enseignements pour nous 275

ordures, il enflambe nos cœurs en l'amour de Dieu, et en
affection de le servir : pour ceste raison il est à bon droict
intitulé Feu (Luc. 8:16). En somme, il nous est proposé
comme la seule fontaine dont toutes les richesses célestes
découlent sur nous, ou bien comme la main de Dieu par
laquelle il exerce sa vertu (lean 4 : 14). Car c'est par son
inspiration que nous sommes regenerez en vie celeste, afin de
n'estre plus poussez ou conduits de nous, mais estre
gouvernez par son mouvement et operation : tellement que s'il y
a quelque bien en nous, ce n'est seulement que du fruict de

sa grace : et sans luy tout le beau lustre de vertu que nous
avons n'est rien, pource qu'il n'y a qu'aveuglement d'esprit
et perversité de cœur. Cela a bien esté desia clerement exposé,
que Iesus Christ nous est comme oisif, iusqu'à ce que nous
le consignions avec son Esprit pour nous y adresser : pource
que sans ce bien nous ne faisons que regarder Iesus Christ
de loin et hors nous, voire d'une froide speculation. Or nous
savons qu'il ne profite sinon à ceux desquels il est chef et frere
premier nay, mesmes qui sont vestus de luy (Ephes. 4 :15 ;

Rom. 8 : 29 ; Gai. 3 : 27)... Or il ne s'unit avec nous que par
son Esprit, et par la grace et vertu d'iceluy il nous fait ses
membres, pour nous retenir à soy, et pour estre mutuellement
possédé de nous. »

[Mais la foy est le principal chef d'œuvre du Sainct Esprit.
Par elle il nous amene à la clarté de l'Evangile.] « Car... il
est le maistre intérieur par le moyen duquel la promesse de

salut entre en nous, et transperce nos ames : autrement elle
ne feroit que batre l'air, ou sonner à noz oreilles... En sorte
qu'à iuste cause on la peut appeller La clef, par laquelle les
trésors du royaume des cieux nous sont ouverts : et son
illumination peut estre nommée La veue de nos ames. >

Suffirait-il pour notre propos de reprendre les uns après
les autres, afin de les commenter, les termes dont Calvin se

sert dans ce paragraphe pour désigner l'Esprit Termes, on
l'aura remarqué, empruntés pour la plupart à l'Ecriture.
Nous ne le pensons pas. Si complet soit-il, ce « résumé » ne
prétend pas mettre en lumière tous les éléments constitutifs de

la doctrine calvinienne du Saint-Esprit. Il est donc nécessaire,
croyons-nous, de glaner dans l'ensemble de l'œuvre du Ré-

18*



276 E. Grin, Quelques aspects de la pensée de Calvin

formateur. Autant que possible nous laisserons parler Calvin
lui-même, nous bornant à présenter de brèves remarques à propos

de ses affirmations.
Le Saint-Esprit joue incontestablement un rôle important

dans la pensée tbéologique de l'auteur de l'Institution. Et
pourtant, on l'a relevé souvent, les réformateurs ont été
singulièrement « empêchés » à cet égard par leur anthropologie.
Leur conception de l'homme chrétien apparaît, très nette, dans
leur interprétation de Romains 7. Le combat intérieur que
décrit saint Paul dans ce passage qui a fait couler tant d'encre,
c'est, d'après eux, celui du chrétien, dont le propre est d'être ainsi
divisé, déchiré. Malgré la justification, l'état du croyant
demeure inchangé : semper justus et peccator.

Dans une pareille perspective, il est difficile de donner à

la doctrine du Saint-Esprit une place de tout premier plan.
Difficile de faire droit aux innombrables affirmations par
lesquelles l'Eglise primitive proclamait la réalité d'une participation

du croyant, hic et nunc, au monde nouveau instauré par
le Ressuscité.

Les héritiers immédiats et lointains des grands réformateurs

ont marché à pas de géant dans la voie qui les éloignait
de l'Ecriture sainte. Adoptant l'anthropologie de Calvin ou
celle de Luther, ils ont fait dans leur doctrine une place
toujours plus restreinte au Saint-Esprit. On reste rêveur à ce

propos quand on parcourt les dogmatiques protestantes du
début de notre siècle.2

Si l'on pense au grave impedimentum que constituait pour
Calvin son anthropologie, il faut admirer qu'il ait su cependant
faire au Saint-Esprit une place aussi grande. Si elle n'est pas
royale, comme dans l'Ecriture, elle est au moins... princière.
« Ceux qui n'ont point le sainct Esprit pour tesmoin,... c'est
à tort qu'ils se couvrent du nom de Chrestiens > (c. III. 535 b).3

2 C'est ainsi que Reinhold Seeberg, dans une œuvre de plus de 1200

pages (< Christliche Dogmatik », Leipzig, 1924-1925, ne consacre même pas
un chapitre particulier au Saint-Esprit

3 Pour les commentaires (c.) nous citons d'après l'éd. Ch. Meyrueis,
Paris 1854/55. Pour simplifier nous indiquons le tome : I, les Synoptiques ;

II : Jean et Actes ; III : Romains, Corinthiens, Galates, Ephésiens ; IV :

les autres épîtres.



sut le Saint-Esprit et leurs enseignements pour nous 277

Car l'Esprit est « le moyen par lequel Christ habite en nous »

(c. III, 134 b). Vouloir séparer Christ d'avec son Esprit, ce
serait le faire semblable à une image ou à un corps mort.

Rappel, pour nous, de vérités élémentaires et fondamentales

: Le Christ vivant en nous par le Saint-Esprit, seul
moyen, croyons-nous, de nous préserver d'une fausse mystique
de la présence, d'une sorte d'illuminisme étranger au Nouveau
Testament, donc de mauvais aloi. Seul moyen aussi de faire
entrer le Christ en plein dans notre vie et de faire de lui bien
autre chose qu'un simple souvenir du passé. —

Tout comme le Sauveur donné gratuitement à l'humanité
coupable, de même le Saint-Esprit est un don céleste (c. III,
134a). Comment en serait-il autrement? Si l'âme est «une
chose propre et appartenant à nature » (c. III, 310 a), l'Esprit,
lui, vient d'un « don supernaturel ». En effet naturellement
tous hommes, tant qu'il y en a, sont destitués de l'Esprit de

Dieu.
L'origine du Saint-Esprit est donc divine. A l'appui de cette

affirmation, Calvin cite le récit de la création. L'Esprit de
Dieu « espandu sur les abimes », cela signifie non seulement
que la beauté du monde, telle qu'on la voit maintenant, ne
saurait se maintenir en état sans l'aide et le secours de l'Esprit

; mais encore que l'Esprit a dû besogner dès l'origine
dans ce gros amas sans forme ni ordre, sans quoi il eût été

incontinent anéanti. Un passage d'Esaïe (48 : 16) est
significatif lui aussi : « Dieu m'a envoyé et son Esprit », dit le
prophète. C'est donc que le Saint-Esprit participe à la puissance
souveraine de Dieu, et a l'autorité d'envoyer les prophètes.
Pourtant la meilleure « probation », nous la trouvons dans les
faits que voici, relevés par l'Ecriture et confirmés par notre
expérience : l'Esprit ne connaît pas de limites ; il est auteur
de la nouvelle vie ; il sonde les profonds secrets de Dieu ; de

lui procède toute sainteté et toute vérité... Or, tous ces «
offices » sont l'apanage de la divinité (Inst. III, col. 166, 167).

Rien d'étonnant après cela de voir Calvin affirmer à

diverses reprises dans ses commentaires que l'Esprit dont parle
le Nouveau Testament, c'est le même que l'Esprit dont parle
l'Ancien. « David et tous les Prophètes n'ont parlé que par la



278 E. Grin, Quelques aspects de la pensée de Calvin

conduite et gouvernement du S. Esprit » (c. II, 445 a). Car
« au peuple des Juifs, lors que la Loy se publioit, et mesme
après la publication d'icelle, les fidèles ont esté illuminez du
mesme Esprit de foy que nous avons aujourd'hui » (c. III,
138 a).

Est-ce à dire, alors, qu'il n'y a pas de différence sur ce

point entre nos deux Testaments Si. Mais, selon Calvin,
elle est minime : sous le règne du Christ, l'Esprit a été « es-
pandu » plus abondamment et plus libéralement.

Il est intéressant à ce propos de signaler au passage la
façon dont Calvin interprète le texte Jean 7 : 39 : ourruu

yàp rjv Trveûpa, öti 'IqcroOç oàbéTruu èbo£<xcrbr|. Il le traduit : le
sainct Esprit n'estoit point encore donné, pource que Jésus
n'estoit point encore glorifié.» Et il dit : le Saint-Esprit est
éternel. Mais la grâce du Saint-Esprit n'a point été « aperte-
ment manifestée » aux hommes durant la vie terrestre du
Seigneur. Ici l'évangéliste parle par comparaison, comme quand
le Nouveau Testament est opposé à l'Ancien. Dieu promet
son Saint-Esprit à ses élus comme s'il ne l'avait jamais donné
aux hommes de l'ancienne alliance. Mais, alors même qu'on
nous dit que l'Esprit n'était pas encore, il est bien certain
que les disciples en avaient déjà reçu les prémices. Car enfin
d'où vient la foi, si non du Saint-Esprit Or, la foi existait
chez les disciples avant la première Pentecôte.

On ne saurait équitahlement reprocher à Calvin d'être de

son temps et de n'avoir pas eu toutes les connaissances de

théologie biblique dont nous bénéficions aujourd'hui. Dans
plus d'un passage de l'Ancien Testament, notamment dans ce

récit de la Genèse, l'Esprit de Dieu désigne le principe créateur

qui a appelé le monde à la vie, et qui le soutient. Ailleurs
l'Esprit désigne un phénomène extatique. Donc dans l'Ancien
Testament nous ne trouvons pas toujours, uniformément, un
rapport intime entre l'Esprit de Dieu et la Révélation. Même
si l'on admet l'existence d'une christologie de l'Ancien Testament,

il est nécessaire d'observer certaines nuances, et il
semble impossible de voir partout, sans autres, le Saint-Esprit
dont parle le Nouveau Testament. —



sut le Saint-Esprit et leur enseignements pour nous 279

Le Saint-Esprit, Dieu en nous ; le Saint-Esprit, Christ en
nous. Pour Calvin les deux affirmations se recouvrent (c. IV,
665 a). Dès lors nous ne serons pas surpris de trouver chez
le Réformateur l'affirmation catégorique du caractère
personnel du Saint-Esprit. A propos de Actes 13 : 2 : « Mettez-moi
à part Barnabas et Saul pour l'œuvre à laquelle je les ai
appelés >, il écrit : Nous avons ici un témoignage clair et évident
de la divine essence du Saint-Esprit. Il n'y a rien qui soit
plus propre à Dieu que de gouverner seul l'Eglise par sa
puissance. Or le Saint-Esprit s'attribue ce droit quand il
commande que Paul et Barnabas soient mis à part. Il montre bien
par là qu'il les a appelés de sa propre volonté. C'est donc que
le Saint-Esprit est vraiment Dieu. Il faut même dire plus et
considérer le Saint-Esprit comme une personne « vrayment
subsistante en Dieu > (c. II, 682 a).

Le Saint-Esprit une personne. Nous reviendrons de
préférence sur ce point à propos d'un aspect particulier de l'œuvre
de l'Esprit. Par contre signalons ceci pour n'y pas revenir :

c'est la certitude du caractère personnel du Saint-Esprit qui
commande les explications et les remarques de Calvin relatives
au péché pour lequel il n'y a pas de pardon.

Pourquoi donc, d'après Matthieu 12 : 32, celui qui blasphème
contre l'Esprit pèehe-t-il plus gravement que celui qui
blasphème contre le Christ Serait-ce que la majesté de l'Esprit
soit plus grande Certainement pas, répond Calvin ; on ne
peut séparer le Christ d'avec l'Esprit. Mais le Saint-Esprit —
une personne — est le révélateur de Dieu. Le blasphème en
question ne concerne pas seulement l'essence de l'Esprit, mais
aussi la grâce qui, par lui, nous a été donnée. Comment dès

lors y aurait-il un pardon pour ceux qui délibérément repoussent

le pardon Il faut être « du tout désespéré » pour
convertir « en poison mortelle » la « vraye et seule medecine de

salut > (c. I, 310, 311). —

Avant de passer à l'examen des divers titres donnés au
Saint-Esprit, quelques mots de son œuvre essentielle.

« Toute la vertu de l'Evangile dépend de ce qu'il nous est
fait vivifiant par la grâce du S. Esprit > (c. III, 555 b). Or,
quelle est la fin que poursuit l'Evangile si non que l'image



280 E. Grin, Quelques aspects de la pensée de Calvin

de Dieu, effacée par le péché, soit reformée en nous, et que
« l'avancement de cette reformation » se poursuive en nous
tout le temps de notre vie Il s'agit de notre salut ; il s'agit
de nous « reformer à justice > (c. I, 759), et pour ce, de nous
purger de toutes les ordures de notre chair. Bref c'est une
«seconde génération > (c. II, 50), dont seul le Saint-Esprit
peut être l'auteur. Cette re-naissance est le résultat d'une
opération continuelle de l'Esprit, par laquelle il « mortifie >

petit à petit « les reliques de la chair » et rétablit en nous la
vie céleste (c. III, 135 b).

L'ensemble de ces affirmations nous paraît tout à fait dans
la ligne de l'Evangile. La nouvelle naissance est l'œuvre de

Dieu en nous, et non pas la nôtre. En outre, le Réformateur
souligne de façon très heureuse que le « vieil homme > ne
disparaît pas d'un seul coup. C'est « petit à petit » que se

restaure en nous la vie céleste.

Calvin est très paulinien, croyons-nous, quand il parle
d'une image de Dieu qu'il faut rétablir en l'homme. Chez

l'apôtre, on le sait, cette donnée est étroitement liée à
l'affirmation du Christ ekdiv 0eoû. Seulement, on ne l'ignore
pas non plus, aucune des affirmations de saint Paul n'est
dictée par un intérêt purement spéculatif. Au point qu'on a

pu prétendre que le plus intéressant de son argumenta-«
tion à ce propos réside... dans ce qu'il ne dit pas. Certes l'apôtre
utilise des données antérieures. Mais uniquement pour montrer

— cela seul lui importe — que le Christ nous a été donné
comme image de Dieu, image qui nous permet de connaître ce

qu'il a fait pour nous et ce qu'il veut de nous.
Sur ce point-là, comme sur celui de la double prédestination,

Calvin dépasse manifestement les données bibliques. Du
fait que Yimago Dei doit être rétablie en nous à l'image du
Christ, il induit que cette imago a disparu, s'est perdue par
suite de la chute. Or cela, nulle part l'Ancien Testament, le
livre qui parle de la chute, ne le dit.4 —

4 Cf. Paul Humbert : « Etudes sur le récit du Paradis et de la Chute
dans la Genèse > (Neuchâtel 1940) p. 172 ss. — G. von Rad : Theol. Wörterbuch

zum N. T., t. II, p. 390.



sur le Saint-Esprit et leurs enseignements pour nous 281

Quant aux titres donnés par Calvin au Saint-Esprit, nous
retiendrons ceux-là seulement qui mettent nettement en lumière
une fonction essentielle du irveuga a-fiov.

Dans le passage de l'Institution rappelé au début de cette
étude, le premier titre relevé par le Réformateur est Esprit
d'adoption. En effet, avant toute chose, l'Esprit Saint remplit
l'office de sceau. Comme tel il imprime dans le cœur des élus
la certitude de la plus grande de toutes les grâces, la grâce
de l'adoption (c. III, 812). Image admirablement adéquate, dit
Calvin, que celle du sceau. Dans les affaires humaines, la
présence d'un cachet fait tomber toute hésitation et tout doute.
Anciennement c'était la principale marque par laquelle on
reconnaissait les lettres échangées entre amis. Aujourd'hui
encore grâce à cette empreinte « on discerne les choses vrayes
et certaines, des fausses et supposées » (c. III, 760 b). Eh bien
si par sa Parole Dieu promet de nous être un Père, par le

sceau du Saint-Esprit II nous donne la certitude indiscutable
de notre adoption. L'Esprit témoigne en nous que, malgré
notre révolte, Dieu nous traite comme ses enfants (c. IV,
170b). Ainsi nous nous savons «adoptés à l'espérance du
salut éternel » (c. III, 809 a). Et la condition que nous
obtenons par Christ et par l'Esprit est beaucoup meilleure que
celle du premier homme. Car Christ nous a apporté l'Esprit,
c'est-à-dire la vie (c. III, 502, 503).

Une certitude nouvelle est imprimée en nous, donc une
connaissance : celle de l'amour de Dieu envers nous. A cet
égard le Saint-Esprit est à la fois gage et véhicule. Cette
connaissance, pour Calvin, est « précédée du Saint-Esprit, qui
la fait découler dedans nos cœurs ». Car les biens que Dieu
a préparés à ceux qui le servent sont choses cachées et aux
oreilles, et aux yeux et à l'entendement de l'homme naturel.
Seul le Saint-Esprit les peut manifester et faire sentir.

N'aurions-nous pas dû alors souligner d'abord et avant
tout un autre office du Saint-Esprit N'est-il pas pour
commencer Esprit d'illumination Il se peut. Pourtant, tout pesé,
ces questions d'antériorité ou de postériorité sont sans
importance. La difficulté même que nous éprouvons à ordonner
ces éléments ; la facilité avec laquelle on peut découvrir chez
Calvin des ordres de succession différents nous paraît mettre



282 E. Grin, Quelques aspects de la pensée de Calvin

en lumière ce fait capital : dans la vie spirituelle tout se tient ;

en outre il est oiseux de prétendre assigner un cheminement
invariable à l'action du Dieu qui est pure grâce, donc souveraine

liberté.
L'illumination du Saint-Esprit est indispensable pour que

commence en nous la vie chrétienne. Elle précède la foi
puisqu'elle en est la cause (c. II, 530 b). Tout ce qui appartient à

la vraie connaissance de Dieu, dons du Saint-Esprit (c. III,
448 a). En effet notre raison et intelligence est enveloppée en
tant de manières d'ignorances et est sujette à tant d'erreurs
qu'elle est bien loin de nous diriger « certainement ». Cela peut
nous sembler dur à entendre. « Il nous fâche grandement qu'on
nous dépouille de prudence et de sagesse, laquelle nous
pensons être notre principale excellence. »4 Pourtant il faut
reconnaître avec saint Augustin la peine qu'a notre raison à

entendre les choses de Dieu, et confesser avec lui « la grâce
et illumination du Saint-Esprit n'être pas moins nécessaire à

notre entendement qu'est la clarté du soleil à nos yeux ».
Encore l'auteur des Confessions va-t-il plus loin : « nous ouvrons
bien nos yeux corporels, dit-il, pour recevoir la lumière,
mais... les yeux de notre entendement demeurent fermés sinon
que notre Seigneur les ouvre. »5 —

Le Saint-Esprit, un Esprit de foi encore, en ce sens qu'il
nous donne la foi.

Pour ne pas être trop incomplet sur ce point, nous devrions
reprendre et examiner en détail les magnifiques passages du
deuxième chapitre du livre III de YInstitution (Ed. Corpus
Reformatorum, vol. IV, col. 27 ss.) dans lesquels Calvin note
les « significations diverses » du mot foi. Mais la place nous
fait défaut.

Nous avons tellement pris l'habitude de nous en tenir au
seul aspect psychologique de la foi que nous avons grand'-
peine à comprendre vraiment la pensée des réformateurs sur
ce point. Chez Calvin (comme chez Luther, croyons-nous), on

5 Instit., II, p. 64, texte de l'édition française de 1541 (réimpression
Abel Lefranc, Paris 1911). Cité par A. Lavanchy : Trésors calviniens, Le
Saint-Esprit, p. 9 ss. (Editions calviniennes, 1936.)



sur le Saint-Esprit et leurs enseignements pour nous 283

trouve très clairement mis en lumière les deux aspects essentiels

de la foi. La foi est une fonction psychologique, dirions-
nous en termes d'aujourd'hui. Comme telle elle peut-être
définie une connaissance. Connaissance d'un ordre spécial
assurément. Il ne s'agit pas d'une appréhension « telle qu'ont
les hommes des choses qui sont suhmises à leurs sens ». Non :

la connaissance de la foi surmonte tellement tout sens humain
qu'il faut que l'esprit monte par dessus soi pour atteindre à
cette connaissance. Et même parvenu à ce degré-là, notre esprit
ne comprend pas ce qu'il entend. Comme le dit l'apôtre (II Cor.
5 : 6 ss.), les choses que nous saisissons par la foi sont cachées
à notre vue. Ce qui revient à affirmer que l'aspect appréhension
est de beaucoup l'aspect le plus extérieur de la foi.

Il faut donc aller plus profond. Par delà la face anthropocentrique

de la foi, il y a sa face théocentrique : la foi, une
action de Dieu en nous, le principal chef-d'œuvre du Saint-
Esprit dans notre cœur. Trop longtemps, dit Calvin, on a

égaré les « povres ames » en leur enseignant que Dieu est

l'objet de la foi. En réalité la foi est avant tout action de Dieu
en nous, action qui nous vaut la possession du Christ et qui
a pour résultat immédiat un renouvellement de vie (Inst., III,
col. 6 ss.).

Nous ne nous étonnerons donc pas de lire dans le commentaire

aux Ephésiens (1 : 18) : Il y a double effet de l'Esprit
en la foi, tout comme la foi consiste principalement en deux
parties : il illumine les esprits et « conferme » les cœurs. Le
commencement de la foi, c'est la connaissance ; son
accomplissement, c'est la persuasion ferme et stable... L'un et l'autre
sont œuvre du Saint-Esprit (c. III, 760 b).

La foi, essentiellement une œuvre de Dieu en nous. La
foi, une nouvelle relation de Dieu avec l'homme, par laquelle,
disait Luther, l'homme devient comme la propriété de son
Dieu. Cette conception n'est point étrangère à la Bible. On la
trouve, par exemple, dans la bouche de l'apôtre Pierre lors de

la conférence de Jérusalem (Act. 15 : 9) : il parle de Dieu
comme ayant « purifié le cœur [des païens] par la foi ». Elle
souligne avec force le caractère hautement dynamique de l'élection.

Ne serait-il pas urgent de remettre en honneur dans nos



284 E. Grin, Quelques aspects de la pensée de Calvin

Eglises cet aspect théocentrique de la foi Cela rappellerait
que la vraie foi est une rencontre personnelle du pécheur avec
le Ressuscité, du Ressuscité avec le pécheur ; une appartenance
profonde au Christ, et par là à Dieu.

Nous passerons plus rapidement sur le Saint-Esprit, Esprit
de vie et Esprit de régénération. Ces deux aspects très importants

de l'office du Saint-Esprit n'appellent guère de

remarques. Calvin l'a dit, la présence du Christ en nous par
l'Esprit a pour résultat immédiat un renouvellement de vie.
Et comme on ne saurait séparer la personne de Jésus de celle
de l'Esprit, le irveOpa ohfiov « nettoye les ordures de nos
consciences » et « purge nos âmes » par 1'« arrousement > du sang
de Jésus-Christ (c. IV, 683). Mais Calvin n'a garde d'oublier
la portée eschatologique de cette purification. Parce que l'Esprit

est vie, il adviendra que « finalement » — au jour de Dieu
— il engloutira « les reliques de mort qui sont encore attachées
en nous » (c. IV, 665 a). —

Aussi longtemps que n'a pas lui l'aurore du jour de Dieu,
le chrétien chemine sur la terre. Et tout le long de ce pèlerinage

il a besoin de l'Esprit de direction. Le terme dont nous
nous servons est moderne. La certitude qu'il exprime est
fréquemment énoncée par Calvin. « C'est par la seule addresse et
conduite [de l'Esprit] que nous venons à posséder Christ et
tous ses biens » (c. III, 652 b).

Ce « gouvernement » de l'Esprit est une preuve émouvante
de la fidélité de Dieu. Il s'exerce de deux manières : sur le
plan général, universel, et c'est en somme un des aspects de la
Providence divine par laquelle « toutes créatures sont
soutenues et ont mouvement > (c. III, 137) ; et sur le plan
particulier, individuel, c'est-à-dire « en chacun homme >. Sous ce
second aspect, le « gouvernement de l'Esprit s> est infiniment
divers.

Concernant ces directions de l'Esprit, Calvin est très net.
Il ne s'agit en aucun cas d'une sorte d'illuminisme. Le Saint-
Esprit ne pousse jamais l'homme hors de son entendement :

ce serait une conception toute païenne. Non, l'homme, le chrétien,

le Saint-Esprit le conduit (c. IV, 759 b).



sur le Saint-Esprit et leurs enseignements pour nous 285

Qu'est-ce exactement que cette direction Suffirait-il de

prier pour l'obtenir Il ne le paraît pas. Calvin ne cesse de

répéter, sous différentes formes, que pour bien prier il est
nécessaire « que le sainct Esprit nous en dicte ou suggère le
moyen et la manière » (c. III, 145 b).6

Deux passages des commentaires peuvent, semble-t-il, nous
éclairer.

A propos de Siméon qui vint au temple « poussé par l'Esprit

» (Luc 2 : 27), Calvin explique : c'est-à-dire par un mouvement

secret et certaine révélation du Saint-Esprit. De
l'ensemble des considérations auxquelles le Réformateur se livre,
il semble ressortir que le vieillard a bénéficié d'un privilège
occasionnel et point destiné à chaque croyant.

Calvin est plus explicite, à notre avis, au sujet du passage
Actes 16 : 6, 7 : « Paul et ses compagnons ayant traversé la
Phrygie et la contrée de la Galatie, il leur fut défendu par le
Saint-Esprit d'annoncer la Parole en Asie. Arrivés du côté de
la Mysie, ils se proposaient d'entrer en Bithynie, mais l'Esprit
de Jésus ne le leur permit pas. »

Cette remarque, dit Calvin, sert grandement à orner l'apostolat

de saint Paul : il savait que le Saint-Esprit était guide et
conducteur de ses entreprises. Certes enseigner partout au
milieu des Gentils était sa vocation. Mais sans jamais y
manquer, le Seigneur lui a toujours manifesté son conseil
particulier, suivant les besoins, au fur et à mesure que se déroulait
sa course.

Aux yeux du Réformateur, ce fut là manifestement une
grâce toute spéciale. Les ministres de Dieu d'aujourd'hui ne
sauraient prétendre en bénéficier. Ils ne sont point, eux, « rendus

certains » par oracles ou révélations « quand il est besoin
qu'ils parlent ou qu'ils se taisent... » Au lieu que l'apôtre Paul,
« dont la charge avait si longue étendue », a eu besoin d'une
singulière [= particulière] «guide et addresse » du Saint-
Esprit. Il n'avait pas été ordonné apôtre seulement pour un
lieu, mais pour l'Asie et l'Europe. Il ne faut donc point nous
étonner que, pour une tâche aussi vaste et ardue, Dieu lui ait
très particulièrement tendu la main (c. II, 766).

6 C'est pourquoi on pourrait aussi parler, chez Calvin, du Saint-Esprit
comme d'un Esprit de prière.



286 E. Grin, Quelques aspects de la pensée de Calvin

Il semble donc hors de doute que, pour Calvin, l'apôtre Paul
ait été au bénéfice de grâces extraordinaires. C'est pourquoi
on ne saurait tirer de ces passages l'idée que, selon l'auteur
du commentaire, Dieu agit de façon semblable dans la vie de

tout croyant.
Et pourtant, dans le même chapitre, le Réformateur affirme

que le Seigneur « assiste à ses fidèles ès choses douteuses »

(c. II, 767 a). A ses fidèles, donc à chacun. Assurément. Mais
c'est ici qu'intervient un des aspects fondamentaux de l'œuvre
du Saint-Esprit d'après la doctrine calvinienne : l'Esprit
docteur intérieur. Constatation qui nous amène à dire quelques
mots du testimonium Spiritus Sancti.

L'essentiel des conceptions de Calvin sur ce point est
exposé, on s'en souvient, au livre Ier de YInstitution, chapitres
VII et IX (Ed. Corpus Reformatorum). L'Ecriture, dit
l'auteur, doit nous être guide et maîtresse si nous voulons
parvenir à Dieu. Car l'esprit humain est extraordinairement
enclin à tomber en « oubliance » de son créateur. Mais qui nous
donnera la certitude que Dieu lui-même est l'auteur de l'Ecriture

En aucun cas l'Eglise, quoique les « papistes » le
prétendent. La vérité éternelle de Dieu pourrait-elle être appuyée
« sur la fantasie des hommes »? Ce serait moquerie à l'adresse
du Saint-Esprit ; de plus on aboutit par là à priver de toute
sécurité véritable les « povres consciences » qui soupirent
après « une fermeté de la vie éternelle ». Non, « l'Escriture a
de quoy se faire cognoistre, voire d'un sentiment aussi notoire
et infaillible comme ont les choses blanches et noires de mons-
trer leur couleur, et les choses douces et ameres de monstrer
leur saveur» (InstIII, col. 92). Ce qui signifie, pensons-
nous : Pas plus que les aliments doux et les aliments amers
ne possèdent leur propriété particulière parce que les hommes
les déclarent tels, mais à cause d'un fait devant lequel chacun

est obligé de s'incliner, semblablement l'Ecriture possède
une valeur intrinsèque, et cette valeur, l'Eglise ne peut que la
constater.

A la façon d'un cachet, l'Esprit scelle dans le cœur des

croyants la certitude que la Bible nous a été donnée « de la
propre bouche de Dieu », bien que par l'intermédiaire de
certains hommes. Le rôle dévolu à l'Esprit est donc considérable.



sur le Saint-Esprit et leurs enseignements pour nous 287

Mais comment s'en étonner L'Esprit est l'anteur même de

nos livres saints, puisqu'il les a inspirés. Quand donc
aujourd'hui il atteste les Ecritures, cet Esprit est simplement
fidèle à lui-même, exactement comme l'est Dieu.

C'est précisément sur la fidélité de Dieu que Calvin fait
reposer la conviction d'un rapport étroit entre Parole écrite et

Esprit. Pour lui l'Esprit ne va pas sans la Parole, ni la Parole
sans l'Esprit. Le rôle actuel et permanent du Saint-Esprit ne
consiste donc ni à nous apporter des révélations inédites, ni à

forger pour nous de nouveaux enseignements. En « accouplant

» comme II l'a fait Esprit et Parole, le Dieu fidèle poursuit

un seul but : empêcher que, sous 1'« ombre » du Saint-
Esprit, l'esprit de Satan ne se donne libre cours et ne nous
précipite en toute sorte d'excès (Inst., III, col. 112).

Docteur intérieur, le Saint-Esprit atteste donc que c'est
Dieu qui parle et par la Parole écrite, et par la Parole prêchée,
et par cette autre forme de la Parole qu'est le sacrement.7
Après quoi l'Esprit joue encore le rôle d'intermédiaire, éclairant

notre entendement et donnant à la Parole sous toutes ses
formes entrée dans nos coeurs. Car la doctrine de l'Evangile
« ne peut autrement être comprise que par le témoignage du
Saint-Esprit > (c. III, 308 a).

Si de l'examen du rôle du testimonium internum nous
passons à celui de sa nature, force nous sera de dire : Il ne s'agit
pas, chez Calvin, du jugement des autres ; bien moins encore
de notre propre jugement ; donc en aucun cas de notre sens
intime. Il s'agit d'une donnée objective, extérieure à nous,
qui « par dessus tout jugement humain » nous permet de

contempler « à l'œil » l'essence même de Dieu dans l'Ecriture.
Calvin aurait-il eu recours à une sorte de « truc > habile

afin de se tirer d'embarras On l'a prétendu dans le camp
catholique. On a crié au cercle vicieux : D'où sait-on que
l'Ecriture est divine — Par le Saint-Esprit. — Et d'où savez-
vous que vous avez le Saint-Esprit — Par l'Ecriture. — C'est
facile et commode

En fait de cercle vicieux, ne s'agit-il pas plutôt du cercle
du salut, dans lequel il faut entrer par la foi si nous voulons
comprendre l'Evangile et mériter le titre de chrétien

7 Cf. Trésors calviniens, Le Saint-Esprit, p. 50.



288 E. Grin, Quelques aspects de la pensée de Calvin

Nous avons signalé ailleurs 8 la grave confusion qui s'est
opérée au siècle dernier entre témoignage du Saint-Esprit
et expérience religieuse, ainsi que les conséquences très
fâcheuses, d'ordre théologique, religieux et ecclésiastique,
que cette confusion a entraînées. Inutile d'y revenir ici.

Que la doctrine du testimonium Spiritus Sancti ait un solide
fondement biblique, M. le professeur Théo Preiss nous paraît
l'avoir démontré dans une récente étude.9 Cette doctrine a pour
le croyant de toujours une importance capitale : elle lui
rappelle la gravité de son état de péché ; la grandeur de l'amour
divin ; la valeur primordiale de la Parole écrite ; la nécessité

pour lui d'être un témoin. Enfin elle souligne avec force le
caractère personnel du Saint-Esprit, caractère sans lequel le
TTveOpa ne saurait jouer un rôle de premier plan dans sa vie. —

Il importe de relever une dernière fonction de l'Esprit : il
est créateur d'unité : en nous et aussi dans l'Eglise.

En nous nettoyant de nos souillures, en nous purifiant de

nos péchés et en nous attachant à Dieu, l'Esprit nous fait
être un intérieurement (c. III, 79B a) ; en d'autres termes il
crée en nous l'équilibre, l'harmonie. Calvin, on le comprend,
n'insiste guère sur cette donnée, son anthropologie du «

déchirement > le lui défend. Sauf erreur il n'en fait mention qu'en
passant, à propos d'un passage des Ephésiens. — Et puis le
Saint-Esprit crée l'unité dans l'Eglise, par la diversité même
des dons qu'il accorde aux croyants. Jamais, dit le Réformateur,

l'Esprit ne donne tout à la même personne, afin que nul
ne se retire de la communion des autres et vive uniquement
pour soi «comme s'il en avait assez > (c. III, 451a). Non:
l'Esprit de Dieu « nous distribue... en particulier, afin que
nous rapportions en commun ».10 Par là, Calvin rappelle cette
vérité chrétienne essentielle : il n'y a d'unité vraie, c'est-à-dire
de communion, que dans et par la diversité, donc l'inégalité
des dons de Dieu.

8 Edm. Grin : < Expérience religieuse et témoignage du Saint-Esprit »,

Etudes théol. et religieuses (Montpellier), 1946, No 4, p. 327.
0 Théo Preiss : < Le témoignage intérieur du Saint-Esprit », Cahiers

théologiques de l'actualité protestante, N° 13, Neuchâtel 1946.
10 C'est nous qui soulignons.



Th. Steinmann, Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte 289

Si justes et si profondes que soient ces déclarations, il est
permis de regretter que le Réformateur insiste si peu, en
somme, sur l'ä-fcmri, sur l'amour fraternel, fruit de l'Esprit,
et qui, par excellence, est créateur d'unité. La brièveté même
de ses remarques à propos de Galates 5 : 22 : ö be KapTrèç toO
Trveû|uaTÔç ètrriv crfdnri, xaP«. e'Pnvrl, etc. est significative. La
préoccupation du sola fide domine tout.

Le Saint-Esprit, seul créateur de la communauté du Christ
Après tout ce que Calvin nous a rappelé, nous pensons

demeurer fidèlement dans sa ligne sobre et austère en disant
avec lui, en manière de conclusion :

« Maintenant il apparaist combien il nous est profitable et
nécessaire que nostre Foy soit dirigée au Sainct Esprit, veu
qu'en luy nous trouvons

l'illumination de nostre ame,
nostre regeneration,
la communication de toutes graces,
et mesmes l'efficace de tous les biens qui nous

proviennent de Iesus Christ. » 11

Lausanne. Edmond Grin.

Zur Frage nach dem Sinn der Geschichte.

Die Frage nach dem Sinn des Geschehens, in welchem die
Menschheit ihr besonderes Leben lebt, ist eine alte Frage, und
so ist ihr denn auch schon auf mancherlei Weise Antwort
zu geben versucht worden. Neben einem ausgesprochenen
«Nein»: «was wir Geschichte nennen, um es als etwas
Besonderes von allem sonstigen Geschehen abzuheben, das ist
in Wirklichkeit bloße pure Tatsächlichkeit, der wir allerlei
,Sinn' lediglich andichten» — so etwa Theodor Lessing in
seinem Buch «Die Geschichte», d. h. Geschichtsschreibung
«als Sinngebung des Sinnlosen» — neben solchem «Nein»
steht ein inhaltlich sehr verschieden geartetes «Ja». Bei den
einen ist es die vermeintliche Gewißheit eines dem Geschichts-

11 Inst., Corpus... IV, col. 5, note 2. Cf. Trésors calviniens, Le Saint-

Esprit, p. 60.

19


	Quelques aspects de la pensée de Calvin sur le Saint-Esprit et leurs enseignements pour nous

