Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 3(1947)

Heft: 4

Artikel: Geistliches und weltliches Regiment bei Luther
Autor: Wingren, Gustaf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877532

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther 263

Richtung gilt Hal Koch, Prof. f. KG in Kopenhagen, der u. a.
sowohl wihrend als nach der deutschen Okkupation eine grofle
Arbeit geleistet hat, teils politischer Art, teils in dem Ver-
such, Grundtvigs Schulgedanken zu realisieren.

Es ist nicht schwer zu sehen, vor welche Aufgaben die
dénische Theologie im Augenblick gestellt ist: eine wohlfun-
dierte Bibelanschauung und eine zuverlissige Auffassung von
Jesu Verkiindigung zu finden; vor den Versuch, theologisch-
philosophisch zu verstehen, was es heilit, ein Mensch zu sein,
besonders mit Hilfe einer Beschéftigung mit Grundtvig, Luther
(seinen Gedanken von der lex naturae), Kierkegaard und der
Existenzphilosophie (es ist deutlich, welchen Einflufl ein sol-
cher Versuch auf die Erfassung der ethischen Grundfragen
iiben wiirde); vor eine Untersuchung von Kirchenbegriff und
Sakramentsbegriff sowohl von einem dogmatischen als histo-
rischen Gesichtspunkt aus. Mehrere andere Aufgaben konn-
ten genannt werden, und andere werden hinzukommen unter
dem Einflull von der auslindischen Theologie her, mit der
man nun wieder in Kontakt gekommen ist.

Aarhus (Dédnemark). Johannes Slok.

Geistliches und weltliches Regiment bei Luther.

Vortrag am 20. Juni 1947 in der Universitit Basel und am
10. Juli 1947 in der Universitit Freiburg i. Br.

Die zwei Regimente bei Luther werden heute bisweilen
Kirche und Staat genannt. Das ist eine Modernisierung der
urspriinglichen Lehre von den zwei Regimenten. Und wenn
wir Moderne dabei oft auch Kirche und Staat so auffassen,
als ob sie zwei soziologische Groflen wéren, deren richtiges
gegenseitiges Verhéltnis wir zu ordnen hétten, dann bewegen
wir uns schon in einer geistigen Atmosphére, die jedes Ver-
stindnis davon, was Luther mit seiner Regimentslehre ge-
meint hat, unmoglich macht. Keines der zwei Regimente ist
nach Luthers Meinung eine menschliche, kollektive Grofle.
Ueberhaupt sind sie nicht etwas, was wir organisieren kon-
nen. Sondern Goft handelt tatsdchlich durch das geistliche
Regiment und durch das weltliche Regiment, und weil er



264 G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther

grundsétzlich verschieden handelt, weil sein Werk durch das
Gesetz im Aeulleren ein ganz anderes Werk ist als das Werk
durch das Evangelium im geistlichen Reich, deshalb miissen
wir uns klarmachen, worin die Verschiedenheit besteht. Aber
auch wenn wir nicht den Unterschied richtig auffassen, sind
die zwei Regimente da, in allen Jahrhunderten seit dem An-
fang der Evangeliumspredigt. Die zwei Regimente sind eine
Tatsache ganz so, wie die Vergebung der Siinden eine Tat-
sache ist — auch im Papsttum: Rom ist «eine heilige Stadt»
mitten in der Verwirrung, die da in der Religion herrscht,
denn auch in Rom kann man das Evangelium horen, und mit
dem Evangelium ist doch die Realitiat da. Eine falsche Theo-
logie kann nie die géttlichen Realititen vertilgen. Die Regi-
mentslehre will also nicht eine gute organisatorische Methode
sein, nach der man das Verhiltnis von Staat und Kirche ord-
nen kann, sondern diese Lehre ist in erster Linie eine Be-
schreibung der faktischen Handlungsweise Gottes.

Welche ist dann die Realitit, die in der Regimentslehre
beschrieben wird? Das kann man am besten sehen, wenn
man von dem Evangelium ausgeht. Das Evangelium ist ein
Gericht iiber alle menschliche Gerechtigkeit in jeder Form
und ein Schenken der Gerechtigkeit Christi, deren sowohl der
grobe Siinder als der ethisch kidmpfende Mensch bedarf, um
vor Gott hervortreten zu konnen. Hier ist kein Unterschied,
sondern alle haben wir gesiindigt, auch in unseren besten
Taten. Trotzdem sprechen wir von guten Taten und bdsen
Taten, von einem richtigen und einem unrichtigen Handeln.
Diese Rede ist nicht sinnlos, sondern sie ist gerade die Rede,
die hier auf Erden gefiihrt werden soll. Denn hier haben wir
nicht nur mit der Gerechtigkeit zu tun, die vor Gott, coram
deo, gilt, sondern mit der Gerechtigkeit, die vor Menschen,
coram hominibus, gilt.* Und da, in den menschlichen, irdi-
schen Beziehungen, ist die Vergebung der Siinden keine Ge-
rechtigkeit: auf der Erde herrscht das Gesetz, und hier miis-
sen wir Werke tun. Im Himmel dagegen regiert das Evan-
gelium, welches wir im Glauben empfangen, auch wenn wir
hier Riduber sind, die in der letzten Minute das Evangelium

! Weimarer Ausgabe 19, 629 und 29, 572.



G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther 265

horen diirfen — mitten im Leiden einer Strafe, die ganz billig
ist, wie der Uebeltiter am ersten Karfreitag.

Die guten Werke auf der Erde, die Werke nach dem Ge-
setz, sind eine Wirklichkeit und kein Schein, und ihre Giite
ist auch wirklich, ganz so wie die d&ullere Kreatur wirklich ist
und Gaben von Gott enthdlt. Der Schopfer, der die Erde ge-
schaffen hat und der tdglich Neues schafft, ist auch der
Schopfer der dulleren Gerechtigkeit der Werke. Hier hat die
Lehre vom weltlichen Regiment ihren Platz. Wir leben heute
in einer siékularisierten Zeit mit einer sdkularisierten Theo-
logie, und es ist uns beinahe selbstverstindlich geworden, daf
die Theologie einen kleinen Bezirk haben soll (ungeféhr: die
Rechtfertigung aus dem Glauben). Daneben kann der moderne
Christ ganz unbefangen von einer gerechten Politik und einer
ungerechten Politik sprechen, ohne den Zwang zu fiihlen,
diese Gerechtigkeit im Aeuflleren in Beziehung zu Gott zu
setzen. Die Welt ist uns als Welt eine profane Sache gewor-
den, und es ist uns fremd, das ganz und gar weltliche Handeln
als Ausdruck der Schépferwirksamkeit Gottes aufzufassen.
Das ist aber eine Schwiche unserer heutigen Theologie, wie
es eine Stirke bei Luther ist, dafl er iiberhaupt nichts Gutes
in der Welt denken kann, das nicht Goft gemacht hitte. Und
die Moglichkeit, eine ungebrochene Theozenirizitit durchzu-
fiilhren, bietet ihm der Regimentsgedanke.? Im geistlichen
Regiment wirkt Gott durch das Evangelium. Sofern das Evan-
gelium verkiindigt wird, ist das geistliche Regiment da. Im
Glauben wird das Evangelium empfangen, und wenn der
wahre Glaube da ist, ist auch die wahre Liebe zum Néichsten
da. Denn im Evangelium kommt Gott selbst zu uns, Christus
oder der Geist lebt und wirkt im Glauben, und sie kénnen nicht
miilig sein. In der christlichen Liebe handeln nicht wir, son-
dern Gott selbst, der allein gut ist und der mit dem Christus-
geist da ist und unserem Nichsten durch uns dient. Im welt-
lichen Regiment treibt uns das Gesetz Gottes zu guten Taten
im irdischen Zusammenleben. In den &uleren guten Werken
wirkt nicht menschliche Giite, sondern die Giite und Heilig-

? Dies ist die Hauptthese in der Darstellung von G.Térnvall, Andligt
och virldsligt regemente hos Luther (Geistliches und weltliches Regiment
bei Luther), 1940; vgl. dazu Hjalmar Lindroth in der ThZ 1947/1, S.43 1.



266 G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther

keit des gottlichen Gesetzes, das auch durch einen bésen Men-
schen etwas Gutes fiir die Erde tun kann. Gott ist das Subjekt
aller Giite und aller Gerechtigkeit.

Aber hier stolen wir sofort auf ein Problem. Wenn wir
sagen, dall Gott im Glauben und in der Liebe das handelnde
Subjekt in den Werken des Christen ist, so geht doch sein
Wirken durch eine Neuschopfung des Herzens des Menschen.
Soweit eine Giite Gottes da ist, soweit ist auch der Mensch
iustus, gerecht, weil Gott dem Menschen seine schaffende Ge-
rechtigkeit in der Rechtfertigung gegeben hat. Reden wir da-
gegen von einem Wirken Gottes durch das weltliche Regiment,
durch das Gesetz, so kann keine solche Neuschépfung des
Menschen da sein, denn das Gesetz hat die Kraft, den Men-
schen neu zu schaffen, eben nicht. Das Gesetz kann nur
dulerlich treiben und zwingen. Gerade weil dem so ist, trennt
Luther immer in der Lehre vom weltlichen Regiment Am¢ und
Person. Handeln wir im Amt, so ist es nicht von entscheiden-
dem Gewicht, ob wir die Liebe in unseren Herzen haben oder
nicht. Wenn die dulleren Pilichten des Standes ausgefiihrt
werden, so geschieht etwas, was ohnehin meinem Nichsten
niitzt. Gott gibt mir die Gesundheit auch durch einen solchen
Arzt, der sich fiir mich als Mensch nicht interessiert, sondern
nur daran denkt, ein geschickter Arzt zu sein. Gott gibt mir
Brot auch durch solche Bauern, die nur daran denken, eine
gute Ernte und dadurch einen guten Verdienst zu bekommen.
Gott ist nicht daran gebunden, dall wir in unseren Herzen gut
und aufopfernd sind. Er kann uns als Werkzeuge fiir seine
Liebe gebrauchen, auch wenn wir selbstsiichtig sind. Denn wir
kénnen nicht auf der Erde leben, ohne in Beziehungen zu
unseren Nebenmenschen zu treten und in irgendeiner Form
eine Téatigkeit auszufiihren, d.h. wir haben immer auf der
Erde einen Beruf, eine Arbeit zu besorgen.?® Und dieser Be-
ruf ist besser als wir selbst, denn er ist immer darauf einge-
stellt, etwas den anderen Menschen Niitzliches zustande zu
bringen — und hier wirkt gerade Gott, der Schopfer, durch
das Amt, durch den Stand, in dem ich, willig oder unwillig,
stehe.

¥ WLA 10:1, 1, 308.



G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther 267

«Omnes status huc tendunt, ut aliis serviant. Mater custo-
dit puerum: ipsa non indiget, sed puer. Vir cogitur surgere:
posset dormire sed quia uxorem et pueros nutrire cogitur,
ideo surgendum. Nos omnia invertimus.» * Ein «statusy, ein
Stand ist eine Stellung in der Welt, wodurch der Mensch auf-
gefordert und getrieben wird, etwas zu tun, das dem Neben-
menschen niitzt. So ist ein anonymes Dienen da: die Men-
schen leben fiir einander und arbeiten fiir einander, aber sie
kennen vielleicht nicht einander, und sie danken nicht einan-
der. Die wirksame Kraft in all dieser irdischen Arbeit ist aber
nicht menschlich, sondern es ist dieselbe Kraft, die die Welt
geschaffen hat, und die nicht will, daB diese Welt zugrunde
gehe. Gott hélt und tréigt die Welt trotz der Bosheit der Men-
schen, und er zwingt die Menschen, wider ihren eigenen Wil-
len dem Befehl Folge zu leisten: «Du sollst deinen Nichsten
lieben.» i

Die Trennung zwischen Person und Amt bedeutet: Goft
handelt. «<Ich habe oft gesagt, dall das predigamt nicht unser
amt sondern Gottes ist. Was aber Gottes ist, das thun wir
nicht sondern er selbst.» ® Und das gilt nicht nur von dem
Amt des Predigers. Auch der Soldat darf wissen, dall Gott
durch seine unheimliche Arbeit wirken will, um so durch
harte Taten die Schwachen zu schiitzen: «Nicht der Mensch
sondern Gott hengt, redert, entheubt, wiirget und krieget. Es
sind alles seine Werke und seine Gerichte.y ¢ Diejenigen Men-
schen, die in den Aemtern stehen, sind zwar nicht immer
gute Menschen. Thre Bosheit ist aber ihre Sache, die nie das
Amt selbst bose machen kann. Sie haben die Méglichkeit, das
Amt zu miBbrauchen, aber auch da behidlt das Amt selbst
seine Giite mitten in der Bosheit, so wie das Tageslicht immer
eine gute Gabe Gottes bleibt, auch wenn wir das Licht dazu
brauchen, schlechte Taten zu tun. Wenn auch die ganze Welt
sich nach dem Tageslicht sehnt, um da wieder Mdoglichkeit zu
‘haben, zu rauben und zu morden, wenn alle auf die ersten
Strahlen des Morgens harren, um da sofort Uebles zu tun,

* W, A. 15, 625.
5 W.A. 32, 398.
s W. A. 19, 626.



268 G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther

so bleibt es doch eine reine Tat der Liebe Gottes, dall er seine
Sonne aufgehen l46t: das Licht der Sonne kann nie besudelt
werden, sondern die Menschen beschmutzen nur sich selbst
und sammeln Schuld auf sich.

«Gottlich und recht sind die Amt, beide der Fiirsten und
Amtsleute. Aber des Teufels sind sie gemeiniglich, die drin-
nen sind und brauchen.y 7 Die Schwarmgeister entfernen sich
deshalb aus der weltlichen Gesellschaft, wie die Ménche, die
ins Kloster gehen. Dabei schaut man aber nur auf sich selbst
und seine eigene Sehnsucht nach einer verlogenen und unhalt-
baren Heiligkeit. Die Siinde sitzt im Herzen und nicht im
Stand, und man hat sie mit sich, wohin man auch fliehen
mochte. Man mull auf Gott sehen, der wirken kann, auch wenn
ich bose bin, und auf den Ndchsten sehen, der meinen Dienst
vonnoten hat, auch wenn ich ein Siinder bleibe. Und wenn
man so auf Gott und auf den Néchsten sieht, dann entdeckt
man, wie gerade die dubere Welt eine Stétte der gottlichen
Liebe ist. «Denn es stehet in allem Laub und Gras geschrie-
ben und ist kein Voglein, ja kein Friichtlein, keine Beere,
kein Kornlein so klein, das dir solchs nicht zeige und spreche:
,Wem trage ich meine schone Frucht oder Beere? Den drgesten
Schalken und Buben auf Erden’.»® So handelt Gott. So soll
der Christ handeln. Durch den Glauben ruht er in einer ewigen
Welt und hat seinen Frieden in Gott selbst, der nicht wanken
kann. Der Glaube hat die Gerechtigkeit Christi, und deshalb
lebt der Glaube schon im Himmel. Aber die Liebe mul} auf
der Erde sein, wo man sich auf nichts verlassen kann, die
Liebe soll miBbraucht und betrogen werden — ist sie Liebe, so
duldet sie dies. Denn die Liebe soll «verloreny sein, wie die
Liebe Christi verloren und gekreuzigt war.

Mitten im Weltleben, im alltiglichsten Leben, mulB} die
Liebe leben, denn da lebt der Nichste, und die Liebe ist an den
Nichsten gebunden. Gerade im Beruf® begegne ich meinem
Néchsten, den ich nicht selbst auswéahle: der Nédchste wird mir

7 W. A. 51, 254.

8 W. A. 32, 404,

9 Siehe meine Arbeit <Luthers ldra om kallelsen» (Luthers Lehre
vom Beruf), 1942; vgl. dazu Hjalmar Lindroth in der ThZ 1947/1, S. 44 ff.



G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther 269

gegeben im Alltag, wo ich mein Amt besorge. Der Nichste
zerbricht jede religiose Egozentrizitit, der Nichste zerbricht
jede Moglichkeit, die Erde und die #dullere Welt als un-
wirklich zu denken wund als unbedeutend zu behandeln.
Wenn man den Glauben isoliert, kann man sich zwar auf
das geistliche Regiment, auf die Evangeliumspredigt be-
schrinken — aber dann hat man auch den Glauben nicht.
Ein isolierter Glaube ist kein Glaube. Der Glaube lebt nur
da, wo auch die Liebe lebt. Der Glaube steigt in den Himmel
empor, und die Liebe geht auf die Erde hinab. Beides ge-
schieht zugleich — diese zwei, Glaube und Liebe, sind zu-
sammengehorig, ein einziger, lebendiger Organismus. Und der
Grund ihrer inneren Zusammengehorigkeit liegt darin, dafl
mit dem Evangelium, das ja allein den Glauben schafft, Chri-
stus selbst da ist, und Christus ist Mensch geworden. Die
Menschheit Christi in der Inkarnation hat hier dieselbe Be-
deutung, wie sie mein Néchster hat: es geht um die volle, un-
beschriankte Wirklichkeit des irdischen Lebens. Gott hat die
dullere Welt geschaffen, und er ist selbst in sie eingetreten
als ein Diener, der aus Liebe die ruhende Seligkeit des Him-
mels verldfit, um hier in der irdischen Wirklichkeit den Men-
schen das Leben zu geben. Durch den Glauben ist der Christ
jetzt im Himmel, aber gerade weil er da ist, weil er mit dem
Gott der Inkarnation (und das heifit: mit dem Gott der Schop-
fung) in Gemeinschaft lebt, gerade deshalb wird der Nichste,
der Nebenmensch auf der Erde, von gewaltigem Gewicht —
und mit dem Néchsten ist die ganze irdische Wirklichkeit von
gottlichem Sinn erfiillt. Der Glaube ist die Gottheit Christi,
aber die gottliche Natur ist durch die Inkarnation «ausgegos-
seny in die Menschheit, und so wird auch im Christenmen-
schen der Glaube ausgegossen in die Liebe zu dem Néchsten:
«Sit ergo . .. fides ... divinitas operum et sic perfusa per opera
ut divinitas per humanitatem in Christo.» 1°

Derjenige, der das Amt millbraucht, will herrschen statt
dienen, er schreibt sich selbst die Macht und die Gerechtigkeit
zu, die nicht ihm gehért, sondern dem Amt, d.h. Gott allein
gehort. Sein Werk im stetigen Milbrauch der Stellung, die er

10 W.A. 40 :1, 417 und 427



270 G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther

hat, geht also wider die Forderungen des Amtes: das Amt als
solches steht immer gegen ihn, weil er nur sich selbst liebt.
Derjenige, der das Amt richtig und gut braucht, will in Frei-
heit gerade das, wozu das Amt treibt, nimlich das Beste der
Nebenmenschen. Er fiihlt deshalb den Zwang des Amtes nicht,
sondern bewegt sich frei in seiner Arbeit und formt sogar das
Amt um, gestaltet das Aullere in einer neuen Weise. Im
Brauch und Miflbrauch der Stinde wogt der Kampf zwischen
Gott und dem Teufel. Die Stinde sind in sich selbst ein festes,
gutes Moment, das in Gottes Hand ruht. Aber die Personen
in den Stédnden leben entweder im guten Brauch des Standes
oder im bisen Millbrauch desselben. Die Ausiibung des Amtes
und damit die tatséchliche Lage in der Gesellschaft wird
davon bestimmt, ob die Personen in der Hand Gottes sind oder
in den Fingen des Teufels. Und deshalb bedeutet gerade die
Trennung von Person und Amt eine lebendige Verbindung
zwischen dem geistlichen und dem weltlichen Regiment. Denn
wenn Person und Amt eins wéren, dann wiirde ja der welt-
liche Mensch, der Fiirst z. B., nur weltlich sein: die Kirche
wére eine Sammlung von unweltlichen Menschen, und das
Reich der Welt wire von der Kirche abgesondert. Weil aber
Person und Amt getrennt sind, deshelb hat das Wort im
geistlichen Regiment eine direkte Auswirkung im weltlichen
Regiment. Keine Person, was fiir ein Amt sie auch haben
mag, kann sich dem Wort entziehen. Vor Gott, vor dem
Worte Gottes sind alle nur einzelne Menschen. Da hat es keine
Bedeutung, ob ich Kaiser oder Knecht bin. Und die Kirche,
die das Wort zu verkiindigen hat, soll wissen, dall sie allen
ohne Ausnahme das ganze, unbeschrinkte Wort predigen
mull. Es ist die Pflicht des Predigtamtes, das Bise zu ent-
hiillen und mit dem Wort zu bekémpfen. Luther hat person-
lich erfahren, daB die Waffe des Wortes stéirker ist als jede
irdische Gewalt.

Jetzt konnte man aber fragen: wenn das Werk der Kirche
in dieser Weise einen direkten Einflull auf das Leben im
weltlichen Bereich ausiibt, weshalb konnen wir uns denn
nicht darauf beschrinken, von dem Wirken Gottes durch das
gepredigte Wort allein zu sprechen? Auch im Wort der
Kirche ist ja eine Beziehung zum Weltleben da, und Gott



G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther 271

beherrscht das Weltleben von der Predigt und dem christ-
lichen Unterricht her. So wird heutzutage oft die Frage ge-
stellt und die Aufgabe der christlichen Sozialethik aufgefafit.
Diese Denkweise hingt von einer Voraussetzung ab, die ganz
modern ist und erst seit der Aufklirung das europiische
Denken bestimmt: es wird vorausgesetzt, dall dieses Leben,
dieses Zeitalter das einzige ist, was Realitit hat — es wird
vorausgesetzt, dafl die eschatologische Vollendung keine neue
Realitét bringt, sondern eine Sache im Jetzt ist. Die Voraus-
setzung Luthers dagegen ist die, dal unser Leben in diesem
Zeitalter nur eine Vorbereitung auf das ist, was in der Auf-
erstethung kommen wird. Deshalb wird er nie in diese un-
fruchtbare Wahl hineingezwungen, wo man entweder die
Besonderheit des Evangeliums oder das Schopfungswerk
Gottes in der dulleren Welt fallen lassen mull. Er hat beides,
und zwar ganz selbstverstindlich, behalten kénnen.

Das Evangelium allein zeigt uns, wer Gott ist. Wir kénnen
nie die richtige Erkenntnis Gottes aus der Natur oder aus
irgendwelchen «Schépfungsordnungeny holen. Aber wenn das
Wort uns iiber Gott unterrichtet und uns die Gemeinschaft im
Glauben mit dem wahren Gott gibt, so ist der auferstandene
Christus da mit seinem himmlischen Reich, das in Ewigkeit
besteht. Einmal, in der Auferstehung der Toten, wird sein
jetzt unsichtbares Reich sichtbar werden. Im Glauben sind
wir Mitbiirger dieses kommenden Reiches. Noch leben wir
aber hier im alten Zeitalter, noch kiimpfen wir mit der Siinde,
noch ist der alte Mensch in uns nicht ganz tot. Das Tdten
des alten Menschen mub tiglich geschehen dadurch, dall wir
das Kreuz hier auf Erden tragen. Und keine Schwierigkeit,
keine Biirde, keine Schmach ist zu irdisch und alltédglich, um
diese totende Funktion ausiiben zu koénnen. Im Gegenteil:
nur die nicht selbsterwihlten, nur die uns zugefiigten Leiden
sind wahres Kreuz.!* Es ist eine immer wiederkehrende Rede
in der Berufslehre Luthers, diese Rede von der Kreuzigung
des alten Menschen im Dienen auf der Erde, in der Besorgung
des Amtes, Anderen zu Nutzen.*? Denn auch das alte Zeitalter

1 W.A. 32, 5111,
12 W. A. 51, 412.



272 G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther

ist Gottes. Die Erde ist nicht von Gott verlassen, sondern wo
nicht sein ewiges Heil ist, da ist sein Zorn, sein tétendes
Gesetz, und was siindig ist, wird davon getroffen, bis es ge-
totet ist.

Der Begriff Kreuz hat in diesem Zusammenhang seinen
Sinn nur, weil Christus in irdischer Gestalt selbst gekreu-
zigt worden ist als ein dienender und leidender Mensch. Wenn
Luther sagt, wir finden unser Kreuz in unsrem Beruf, so
bedeutet das nur folgendes: wir haben Gemeinschaft mit
Christus, und er gibt uns sein Leben, gerade indem wir die
irdischen Realititen schmecken. Die Lehre vom Beruf ist nur
eine Konsequenz davon, dal Gott Schopfer ist, oder davon,
dafl die Inkarnation Menschwerdung ist. Das Kreuz des
Menschen ist im Alltag da und wird nicht aus dem Schrift-
wort geholt, so wie der Nachste im Alltag da ist und nie aus
dem Schriftwort geholt werden kann. Das Wort der Kirche,
das Evangelium, bedeutet etwas ganz anderes: mit dem Evan-
gelium ist die Kraft der Auferstehung Christi hier, und wir
treten schon im Glauben in ein ewiges Reich ein, das in der
zukiinftigen Auferstehung der Toten sichtbar werden wird.
Von diesem Wort fillt ein Licht auch auf die Rétsel des irdi-
schen Lebens, und das Auge des Glaubens sieht, wie derselbe
Gott des Evangeliums auch aulerhalb des Evangeliums, in
der dulleren Schépfung, «mit der linken Handy wirksam ist.
In dem irdischen Reich miissen wir Werke tun. Da stehen
die Amter und Stdnde, die alle eine Arbeit, eine Betéitigung,
von uns fordern. Und weil der Gipfel der weltlichen Berufs-
welt die Obrigkeit ist, kann sie bei Luther diese Welt der
Werke vertreten. Aber man koénnte ebenso gut das weltliche
Regiment mit einem paulinischen Ausdruck benennen und
von «dem alten Aiony reden. Denn gerade das meint Luther:
das verschwindende alte Zeitalter, wo Siinde und Gesetz,
Zorn und Tod noch herrschen. **

Wir haben gesehen, dafl derjenige Mensch, der sein Amt
milbraucht, immer die Forderungen seines Amtes gegen sich
hat — gerade weil ja das Amt so von Gott geschaffen ist, daBl

13 Vgl. Svensk Teologisk Kvartalskrift 1947/2, S.176—178, 180 f., 187.



G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther 273

es anderen Menschen niitzt und nicht dem, der selbst im Amt
steht. Nun ist aber jeder Christ peccator, Siinder. Das zeigt
sich auch darin, dal jeder Christ oft die Unlust seiner Arbeit
fiihlt: er mochte ihr gern entflichen und etwas anderes tun.
Durch die Welt der Aemter hilt Gott auch seine Christen,
seine Kinder, fest und fiihrt sie auf dem Wege vorwiirts,
dessen Ende die Auferstehung des Leibes ist. Weil wir Stin-
der sind, miissen wir in dieser Welt der Arbeit leben, und es
ist eine Gnade Gottes, dal wir hier leben diirfen. Wéhlten
wir selbst unsere Werke aus, nur von unserem eigenen Her-
zen her, dann wiirden wir nie die Werke entdecken, die uns
wirklich téten kénnen. Dann wiirde sofort eine falsche Frei-
heit da sein, in der wir uns vom wirklichen, menschgewor-
denen, gekreuzigten Christus losreilen wiirden. Jetzt aber ist
uns Gott in der Tat viel ndher, als wir denken konnen: es ist
nicht vonnéten, dall wir Werke suchen — sie werden uns
gegeben. Die Erde ist gerade die Erde, wo Christus gekreu-
zigt ist, wo er Mensch geworden ist. Auf dieser Erde haben
wir unseren Beruf und unseren Nichsten: hier will Christus
mit uns leben.

Aber bald ist das alles zu Ende. Im leiblichen Tod wird
das letzte Ueberbleibsel unseres alten Menschen zerbrochen,
und damit hat das weltliche Regiment sein Werk mit uns
fertiggebracht. Nur in diesem kurzen Leben haben wir Amt
und Stand. In der Auferstehung ist das alte Zeitalter nicht
mehr. Da, in der Ewigkeit, regiert Christus mit einer Ge-
rechtigkeit ohne Gesetzeswerke. Und obgleich wir noch hier
auf Erden diese ewige Gerechtigkeit nicht ganz fassen kénnen,
wird sie uns schon jetzt gegeben, durch das geistliche Regi-
ment — eine Gerechtigkeit, die einzig und allein in Vergebung
der Siinden besteht. Arbeiten miissen wir und im Aeulleren
gerecht wandeln, solange wir hier leben. Aber in der Todes-
stunde schreiten wir iiber die Schwelle zum ewigen Reich.
Dann miissen wir alle unsere Werke wegwerfen und nur die
himmlische Gerechtigkeit, d. h. die Vergebung, festhalten. «Ibi
nihil videndum quam remissio peccatorum.» **

Lund, z. Z. Basel. Gustaf Wingren.

1 W, A. 29, 572.

18



	Geistliches und weltliches Regiment bei Luther

