
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 4

Artikel: Geistliches und weltliches Regiment bei Luther

Autor: Wingren, Gustaf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877532

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther 263

Richtung gilt Hai Koch, Prof. f. KG in Kopenhagen, der u. a.
sowohl während als nach der deutschen Okkupation eine große
Arbeit geleistet hat, teils politischer Art, teils in dem
Versuch, Grundtvigs Schulgedanken zu realisieren.

Es ist nicht schwer zu sehen, vor welche Aufgaben die
dänische Theologie im Augenblick gestellt ist: eine wohlfundierte

Bibelanschauung und eine zuverlässige Auffassung von
Jesu Verkündigung zu finden; vor den Versuch,
theologischphilosophisch zu verstehen, was es heißt, ein Mensch zu sein,
besonders mit Hilfe einer Beschäftigung mit Grundtvig, Luther
(seinen Gedanken von der lex naturae), Kierkegaard und der
Existenzphilosophie (es ist deutlich, welchen Einfluß ein
solcher Versuch auf die Erfassung der ethischen Grundfragen
üben würde) ; vor eine Untersuchung von Kirchenbegriff und
Sakramentshegriff sowohl von einem dogmatischen als
historischen Gesichtspunkt aus. Mehrere andere Aufgaben könnten

genannt werden, und andere werden hinzukommen unter
dem Einfluß von der ausländischen Theologie her, mit der
man nun wieder in Kontakt gekommen ist.

Aarhus (Dänemark). Johannes Siek.

Geistliches und weltliches Regiment bei Luther.
Vortrag am 20. Juni 1947 in der Universität Basel und am

10. Juli 1947 in der Universität Freiburg i. Br.

Die zwei Regimente hei Luther werden heute bisweilen
Kirche und Staat genannt. Das ist eine Modernisierung der
ursprünglichen Lehre von den zwei Regimenten. Und wenn
wir Moderne dabei oft auch Kirche und Staat so auffassen,
als ob sie zwei soziologische Größen wären, deren richtiges
gegenseitiges Verhältnis wir zu ordnen hätten, dann bewegen
wir uns schon in einer geistigen Atmosphäre, die jedes
Verständnis davon, was Luther mit seiner Regimentslehre
gemeint hat, unmöglich macht. Keines der zwei Regimente ist
nach Luthers Meinung eine menschliche, kollektive Größe.
Ueberhaupt sind sie nicht etwas, was wir organisieren können.

Sondern Gott handelt tatsächlich durch das geistliche
Regiment und durch das weltliche Regiment, und weil er



264 G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther

grundsätzlich verschieden handelt, weil sein Werk durch das
Gesetz im Aeußeren ein ganz anderes Werk ist als das Werk
durch das Evangelium im geistlichen Reich, deshalb müssen
wir uns klarmachen, worin die Verschiedenheit besteht. Aber
auch wenn wir nicht den Unterschied richtig auffassen, sind
die zwei Regimente da, in allen Jahrhunderten seit dem
Anfang der Evangeliumspredigt. Die zwei Regimente sind eine
Tatsache ganz so, wie die Vergebung der Sünden eine
Tatsache ist — auch im Papsttum: Rom ist «eine heilige Stadt»
mitten in der Verwirrung, die da in der Religion herrscht,
denn auch in Rom kann man das Evangelium hören, und mit
dem Evangelium ist doch die Realität da. Eine falsche Theologie

kann nie die göttlichen Realitäten vertilgen. Die
Regimentslehre will also nicht eine gute organisatorische Methode
sein, nach der man das Verhältnis von Staat und Kirche ordnen

kann, sondern diese Lehre ist in erster Linie eine
Beschreibung der faktischen Handlungsweise Gottes.

Welche ist dann die Realität, die in der Regimentslehre
beschrieben wird? Das kann man am besten sehen, wenn
man von dem Evangelium ausgeht. Das Evangelium ist ein
Gericht über alle menschliche Gerechtigkeit in jeder Form
und ein Schenken der Gerechtigkeit Christi, deren sowohl der
grobe Sünder als der ethisch kämpfende Mensch bedarf, um
vor Gott hervortreten zu können. Hier ist kein Unterschied,
sondern alle haben wir gesündigt, auch in unseren besten
Taten. Trotzdem sprechen wir von guten Taten und bösen
Taten, von einem richtigen und einem unrichtigen Handeln.
Diese Rede ist nicht sinnlos, sondern sie ist gerade die Rede,
die hier auf Erden geführt werden soll. Denn hier haben wir
nicht nur mit der Gerechtigkeit zu tun, die vor Gott, coram
deo, gilt, sondern mit der Gerechtigkeit, die vor Menschen,
coram hominibus, gilt.1 Und da, in den menschlichen,
irdischen Beziehungen, ist die Vergebung der Sünden keine
Gerechtigkeit: auf der Erde herrscht das Gesetz, und hier müssen

wir Werke tun. Im Himmel dagegen regiert das
Evangelium, welches wir im Glauben empfangen, auch wenn wir
hier Räuber sind, die in der letzten Minute das Evangelium

1 Weimarer Ausgabe 19, 629 und 29, 572.



G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther 265

hören dürfen — mitten im Leiden einer Strafe, die ganz billig
ist, wie der Uebeltäter am ersten Karfreitag.

Die guten Werke auf der Erde, die Werke nach dem
Gesetz, sind eine Wirklichkeit und kein Schein, und ihre Güte
ist auch wirklich, ganz so wie die äußere Kreatur wirklich ist
und Gaben von Gott enthält. Der Schöpfer, der die Erde
geschaffen hat und der täglich Neues schafft, ist auch der
Schöpfer der äußeren Gerechtigkeit der Werke. Hier hat die
Lehre vom weltlichen Regiment ihren Platz. Wir leben heute
in einer säkularisierten Zeit mit einer säkularisierten Theologie,

und es ist uns beinahe selbstverständlich geworden, daß
die Theologie einen kleinen Bezirk haben soll (ungefähr: die
Rechtfertigung aus dem Glauben). Daneben kann der moderne
Christ ganz unbefangen von einer gerechten Politik und einer
ungerechten Politik sprechen, ohne den Zwang zu fühlen,
diese Gerechtigkeit im Aeußeren in Beziehung zu Gott zu
setzen. Die Welt ist uns als Welt eine profane Sache geworden,

und es ist uns fremd, das ganz und gar weltliche Handeln
als Ausdruck der Schöpferwirksamkeit Gottes aufzufassen.
Das ist aber eine Schwäche unserer heutigen Theologie, wie
es eine Stärke bei Luther ist, daß er überhaupt nichts Gutes
in der Welt denken kann, das nicht Gott gemacht hätte. Und
die Möglichkeit, eine ungebrochene Theozentrizität durchzuführen,

bietet ihm der Regimentsgedanke.2 Im geistlichen
Regiment wirkt Gott durch das Evangelium. Sofern das
Evangelium verkündigt wird, ist das geistliche Regiment da. Im
Glauben wird das Evangelium empfangen, und wenn der
wahre Glaube da ist, ist auch die wahre Liebe zum Nächsten
da. Denn im Evangelium kommt Gott selbst zu uns, Christus
oder der Geist lebt und wirkt im Glauben, und sie können nicht
müßig sein. In der christlichen Liebe handeln nicht wir,
sondern Gott selbst, der allein gut ist und der mit dem Christusgeist

da ist und unserem Nächsten durch uns dient. Im
weltlichen Regiment treibt uns das Gesetz Gottes zu guten Taten
im irdischen Zusammenleben. In den äußeren guten Werken
wirkt nicht menschliche Güte, sondern die Güte und Heilig-

2 Dies ist die Hauptthese in der Darstellung von G.Tömvall, Andligt
och världsligt regemente hos Luther (Geistliches und weltliches Regiment
bei Luther), 1940; vgl. dazu Hjalmar Lindroth in der ThZ 1947/1, S.43f.



266 G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther

keit des göttlichen Gesetzes, das auch durch einen bösen
Menschen etwas Gutes für die Erde tun kann. Gott ist das Subjekt
aller Güte und aller Gerechtigkeit.

Aber hier stoßen wir sofort auf ein Problem. Wenn wir
sagen, daß Gott im Glauben und in der Liebe das handelnde
Subjekt in den Werken des Christen ist, so geht doch sein
Wirken durch eine Neuschöpfung des Herzens des Menschen.
Soweit eine Güte Gottes da ist, soweit ist auch der Mensch
iustus, gerecht, weil Gott dem Menschen seine schaffende
Gerechtigkeit in der Rechtfertigung gegeben hat. Reden wir
dagegen von einem Wirken Gottes durch das weltliche Regiment,
durch das Gesetz, so kann keine solche Neuschöpfung des
Menschen da sein, denn das Gesetz hat die Kraft, den
Menschen neu zu schaffen, eben nicht. Das Gesetz kann nur
äußerlich treiben und zwingen. Gerade weil dem so ist, trennt
Luther immer in der Lehre vom weltlichen Regiment Amt und
Person. Handeln wir im Amt, so ist es nicht von entscheidendem

Gewicht, ob wir die Liebe in unseren Herzen haben oder
nicht. Wenn die äußeren Pflichten des Standes ausgeführt
werden, so geschieht etwas, was ohnehin meinem Nächsten
nützt. Gott gibt mir die Gesundheit auch durch einen solchen
Arzt, der sich für mich als Mensch nicht interessiert, sondern
nur daran denkt, ein geschickter Arzt zu sein. Gott gibt mir
Brot auch durch solche Bauern, die nur daran denken, eine
gute Ernte und dadurch einen guten Verdienst zu bekommen.
Gott ist nicht daran gebunden, daß wir in unseren Herzen gut
und aufopfernd sind. Er kann uns als Werkzeuge für seine
Liebe gebrauchen, auch wenn wir selbstsüchtig sind. Denn wir
können nicht auf der Erde leben, ohne in Beziehungen zu
unseren Nebenmenschen zu treten und in irgendeiner Form
eine Tätigkeit auszuführen, d. h. wir haben immer auf der
Erde einen Beruf, eine Arbeit zu besorgen.3 Und dieser Beruf

ist besser als wir selbst, denn er ist immer darauf eingestellt,

etwas den anderen Menschen Nützliches zustande zu
bringen — und hier wirkt gerade Gott, der Schöpfer, durch
das Amt, durch den Stand, in dem ich, willig oder unwillig,
stehe.

3 W. A. 10 : I, 1, 308.



G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther 267

«Omnes status hue tendunt, ut aliis serviant. Mater custo-
dit puerum: ipsa non indiget, sed puer. Vir cogitur surgere:
posset dormire sed quia uxorem et pueros nutrire cogitur,
ideo surgendum. Nos omnia invertimus.» 4 Ein «status», ein
Stand ist eine Stellung in der Welt, wodurch der Mensch
aufgefordert und getrieben wird, etwas zu tun, das dem
Nebenmenschen nützt. So ist ein anonymes Dienen da: die
Menschen leben für einander und arbeiten für einander, aber sie
kennen vielleicht nicht einander, und sie danken nicht einander.

Die wirksame Kraft in all dieser irdischen Arbeit ist aber
nicht menschlich, sondern es ist dieselbe Kraft, die die Welt
geschaffen hat, und die nicht will, daß diese Welt zugrunde
gehe. Gott hält und trägt die Welt trotz der Bosheit der
Menschen, und er zwingt die Menschen, wider ihren eigenen Willen

dem Befehl Folge zu leisten: «Du sollst deinen Nächsten
lieben.»

Die Trennung zwischen Person und Amt bedeutet: Gott
handelt. «Ich habe oft gesagt, daß das predigamt nicht unser
amt sondern Gottes ist. Was aber Gottes ist, das thun wir
nicht sondern er seihst.» 5 Und das gilt nicht nur von dem
Amt des Predigers. Auch der Soldat darf wissen, daß Gott
durch seine unheimliche Arbeit wirken will, um so durch
harte Taten die Schwachen zu schützen: «Nicht der Mensch
sondern Gott hengt, redert, entheubt, würget und krieget. Es
sind alles seine Werke und seine Gerichte.» 6 Diejenigen
Menschen, die in den Aemtern stehen, sind zwar nicht immer
gute Menschen. Ihre Bosheit ist aber ihre Sache, die nie das
Amt selbst böse machen kann. Sie haben die Möglichkeit, das
Amt zu mißbrauchen, aber auch da behält das Amt selbst
seine Güte mitten in der Bosheit, so wie das Tageslicht immer
eine gute Gabe Gottes bleibt, auch wenn wir das Licht dazu
brauchen, schlechte Taten zu tun. Wenn auch die ganze Welt
sich nach dem Tageslicht sehnt, um da wieder Möglichkeit zu
haben, zu rauben und zu morden, wenn alle auf die ersten
Strahlen des Morgens harren, um da sofort Uebles zu tun,

4 W. A. 15, 625.
5 W. A. 32, 398.
6 W. A. 19, 626.



268 G. Wingren, Geistliches und weltliches Regimen! bei Luther

so bleibt es doch eine reine Tat der Liebe Gottes, daß er seine
Sonne aufgehen läßt: das Licht der Sonne kann nie besudelt
werden, sondern die Menschen beschmutzen nur sich selbst
und sammeln Schuld auf sich.

«Göttlich und recht sind die Amt, beide der Fürsten und
Amtsleute. Aber des Teufels sind sie gemeiniglich, die drinnen

sind und brauchen.» 7 Die Schwarmgeister entfernen sich
deshalb aus der weltlichen Gesellschaft, wie die Mönche, die
ins Kloster gehen. Dabei schaut man aber nur auf sich selbst
und seine eigene Sehnsucht nach einer verlogenen und unhaltbaren

Heiligkeit. Die Sünde sitzt im Herzen und nicht im
Stand, und man hat sie mit sich, wohin man auch fliehen
möchte. Man muß auf Gott sehen, der wirken kann, auch wenn
ich böse bin, und auf den Nächsten sehen, der meinen Dienst
vonnöten hat, auch wenn ich ein Sünder bleibe. Und wenn
man so auf Gott und auf den Nächsten sieht, dann entdeckt

man, wie gerade die äußere Welt eine Stätte der göttlichen
Liebe ist. «Denn es stehet in allem Laub und Gras geschrieben

und ist kein Vöglein, ja kein Früchtlein, keine Beere,
kein Körnlein so klein, das dir solchs nicht zeige und spreche:
,Wem trage ich meine schöne Frucht oder Beere? Den ärgesten
Schalken und Buben auf Erden'.» 8 So handelt Gott. So soll
der Christ handeln. Durch den Glauben ruht er in einer ewigen
Welt und hat seinen Frieden in Gott selbst, der nicht wanken
kann. Der Glaube hat die Gerechtigkeit Christi, und deshalb
lebt der Glaube schon im Himmel. Aber die Liebe muß auf
der Erde sein, wo man sich auf nichts verlassen kann, die
Liebe soll mißbraucht und betrogen werden — ist sie Liebe, so
duldet sie dies. Denn die Liebe soll «verloren» sein, wie die
Liebe Christi verloren und gekreuzigt war.

Mitten im Weltleben, im alltäglichsten Leben, muß die
Liebe leben, denn da lebt der Nächste, und die Liebe ist an den
Nächsten gebunden. Gerade im Beruf9 begegne ich meinem
Nächsten, den ich nicht selbst auswähle: der Nächste wird mir

7 W. A. 51, 254.
8 W. A. 32, 404.
9 Siehe meine Arbeit «Luthers lära om kallelsen» (Luthers Lehre

vom Beruf), 1942; vgl. dazu Hjalmar Lindroth in der ThZ 1947/1, S. 44 ff.



G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther 269

gegeben im Alltag, wo ich mein Amt besorge. Der Nächste
zerbricht jede religiöse Egozentrizität, der Nächste zerbricht
jede Möglichkeit, die Erde und die äußere Welt als
unwirklich zu denken und als unbedeutend zu behandeln.
Wenn man den Glauben isoliert, kann man sich zwar auf
das geistliche Regiment, auf die Evangeliumspredigt
beschränken — aber dann hat man auch den Glauben nicht.
Ein isolierter Glaube ist kein Glaube. Der Glaube lebt nur
da, wo auch die Liebe lebt. Der Glaube steigt in den Himmel
empor, und die Liebe geht auf die Erde hinab. Beides
geschieht zugleich — diese zwei, Glaube und Liebe, sind
zusammengehörig, ein einziger, lebendiger Organismus. Und der
Grund ihrer inneren Zusammengehörigkeit liegt darin, daß
mit dem Evangelium, das ja allein den Glauben schafft, Christus

selbst da ist, und Christus ist Mensch geworden. Die
Menschheit Christi in der Inkarnation hat hier dieselbe
Bedeutung, wie sie mein Nächster hat: es geht um die volle,
unbeschränkte Wirklichkeit des irdischen Lebens. Gott hat die
äußere Welt geschaffen, und er ist selbst in sie eingetreten
als ein Diener, der aus Liebe die ruhende Seligkeit des Himmels

verläßt, um hier in der irdischen Wirklichkeit den
Menschen das Leben zu geben. Durch den Glauben ist der Christ
jetzt im Himmel, aber gerade weil er da ist, weil er mit dem
Gott der Inkarnation (und das heißt: mit dem Gott der Schöpfung)

in Gemeinschaft lebt, gerade deshalb wird der Nächste,
der Nebenmensch auf der Erde, von gewaltigem Gewicht —
und mit dem Nächsten ist die ganze irdische Wirklichkeit von
göttlichem Sinn erfüllt. Der Glaube ist die Gottheit Christi,
aber die göttliche Natur ist durch die Inkarnation «ausgegossen»

in die Menschheit, und so wird auch im Christenmenschen

der Glaube ausgegossen in die Liebe zu dem Nächsten:
«Sit ergo fides divinitas operum et sic perfusa per opera
ut divinitas per humanitatem in Christo.» 10

Derjenige, der das Amt mißbraucht, will herrschen statt
dienen, er schreibt sich selbst die Macht und die Gerechtigkeit
zu, die nicht ihm gehört, sondern dem Amt, d. h. Gott allein
gehört. Sein Werk im stetigen Mißbrauch der Stellung, die er

10 W. A. 40 : I, 417 und 427



270 G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther

hat, geht also wider die Forderungen des Amtes: das Amt als
solches steht immer gegen ihn, weil er nur sich selbst liebt.
Derjenige, der das Amt richtig und gut braucht, will in Freiheit

gerade das, wozu das Amt treibt, nämlich das Beste der
Nebenmenschen. Er fühlt deshalb den Zwang des Amtes nicht,
sondern bewegt sich frei in seiner Arbeit und formt sogar das
Amt um, gestaltet das Äußere in einer neuen Weise. Im
Brauch und Mißbrauch der Stände wogt der Kampf zwischen
Gott und dem Teufel. Die Stände sind in sich selbst ein festes,
gutes Moment, das in Gottes Hand ruht. Aber die Personen
in den Ständen leben entweder im guten Brauch des Standes
oder im bösen Mißbrauch desselben. Die Ausübung des Amtes
und damit die tatsächliche Lage in der Gesellschaft wird
davon bestimmt, oh die Personen in der Hand Gottes sind oder
in den Fängen des Teufels. Und deshalb bedeutet gerade die
Trennung von Person und Amt eine lebendige Verbindung
zwischen dem geistlichen und dem weltlichen Regiment. Denn
wenn Person und Amt eins wären, dann würde ja der weltliche

Mensch, der Fürst z. B., nur weltlich sein: die Kirche
wäre eine Sammlung von unweltlichen Menschen, und das
Reich der Welt wäre von der Kirche abgesondert. Weil aber
Person und Amt getrennt sind, deshalb hat das Wort im
geistlichen Regiment eine direkte Auswirkung im weltlichen
Regiment. Keine Person, was für ein Amt sie auch haben

mag, kann sich dem Wort entziehen. Vor Gott, vor dem
Worte Gottes sind alle nur einzelne Menschen. Da hat es keine
Bedeutung, ob ich Kaiser oder Knecht hin. Und die Kirche,
die das Wort zu verkündigen hat, soll wissen, daß sie allen
ohne Ausnahme das ganze, unbeschränkte Wort predigen
muß. Es ist die Pflicht des Predigtamtes, das Böse zu
enthüllen und mit dem Wort zu bekämpfen. Luther hat persönlich

erfahren, daß die Waffe des Wortes stärker ist als jede
irdische Gewalt.

Jetzt könnte man aber fragen: wenn das Werk der Kirche
in dieser Weise einen direkten Einfluß auf das Leben im
weltlichen Bereich ausübt, weshalb können wir uns denn
nicht darauf beschränken, von dem Wirken Gottes durch das

gepredigte Wort allein zu sprechen? Auch im Wort der
Kirche ist ja eine Beziehung zum Weltlehen da, und Gott



G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther 271

beherrscht das Weltlehen von der Predigt und dem christlichen

Unterricht her. So wird heutzutage oft die Frage
gestellt und die Aufgabe der christlichen Sozialethik aufgefaßt.
Diese Denkweise hängt von einer Voraussetzung ab, die ganz
modern ist und erst seit der Aufklärung das europäische
Denken bestimmt: es wird vorausgesetzt, daß dieses Leben,
dieses Zeitalter das einzige ist, was Realität hat — es wird
vorausgesetzt, daß die eschatologische Vollendung keine neue
Realität bringt, sondern eine Sache im Jetzt ist. Die Voraussetzung

Luthers dagegen ist die, daß unser Leben in diesem
Zeitalter nur eine Vorbereitung auf das ist, was in der
Auferstehung kommen wird. Deshalb wird er nie in diese
unfruchtbare Wahl hineingezwungen, wo man entweder die
Besonderheit des Evangeliums oder das Schöpfungswerk
Gottes in der äußeren Welt fallen lassen muß. Er hat beides,
und zwar ganz selbstverständlich, behalten können.

Das Evangelium allein zeigt uns, wer Gott ist. Wir können
nie die richtige Erkenntnis Gottes aus der Natur oder aus
irgendwelchen «Schöpfungsordnungen» holen. Aber wenn das

Wort uns über Gott unterrichtet und uns die Gemeinschaft im
Glauben mit dem wahren Gott gibt, so ist der auferstandene
Christus da mit seinem himmlischen Reich, das in Ewigkeit
besteht. Einmal, in der Auferstehung der Toten, wird sein
jetzt unsichtbares Reich sichtbar werden. Im Glauben sind
wir Mitbürger dieses kommenden Reiches. Noch leben wir
aber hier im alten Zeitalter, noch kämpfen wir mit der Sünde,
noch ist der alte Mensch in uns nicht ganz tot. Das Töten
des alten Menschen muß täglich geschehen dadurch, daß wir
das Kreuz hier auf Erden tragen. Und keine Schwierigkeit,
keine Bürde, keine Schmach ist zu irdisch und alltäglich, um
diese tötende Funktion ausüben zu können. Im Gegenteil:
nur die nicht selbsterwählten, nur die uns zugefügten Leiden
sind wahres Kreuz.11 Es ist eine immer wiederkehrende Rede

in der Berufslehre Luthers, diese Rede von der Kreuzigung
des alten Menschen im Dienen auf der Erde, in der Besorgung
des Amtes, Anderen zu Nutzen.12 Denn auch das alte Zeitalter

11 W. A. 32, 511 f.
12 W. A. 51, 412.



272 G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther

ist Gottes. Die Erde ist nicht von Gott verlassen, sondern wo
nicht sein ewiges Heil ist, da ist sein Zorn, sein tötendes
Gesetz, und was sündig ist, wird davon getroffen, bis es
getötet ist.

Der Begriff Kreuz hat in diesem Zusammenhang seinen
Sinn nur, weil Christus in irdischer Gestalt selbst gekreuzigt

worden ist als ein dienender und leidender Mensch. Wenn
Luther sagt, wir finden unser Kreuz in unsrem Beruf, so
bedeutet das nur folgendes: wir haben Gemeinschaft mit
Christus, und er gibt uns sein Leben, gerade indem wir die
irdischen Realitäten schmecken. Die Lehre vom Beruf ist nur
eine Konsequenz davon, daß Gott Schöpfer ist, oder davon,
daß die Inkarnation Menschwerdung ist. Das Kreuz des
Menschen ist im Alltag da und wird nicht aus dem Schriftwort

geholt, so wie der Nächste im Alltag da ist und nie aus
dem Schriftwort geholt werden kann. Das Wort der Kirche,
das Evangelium, bedeutet etwas ganz anderes: mit dem
Evangelium ist die Kraft der Auferstehung Christi hier, und wir
treten schon im Glauben in ein ewiges Reich ein, das in der
zukünftigen Auferstehung der Toten sichtbar werden wird.
Von diesem Wort fällt ein Licht auch auf die Rätsel des
irdischen Lebens, und das Auge des Glaubens sieht, wie derselbe
Gott des Evangeliums auch außerhalb des Evangeliums, in
der äußeren Schöpfung, «mit der linken Hand» wirksam ist.
In dem irdischen Reich müssen wir Werke tun. Da stehen
die Ämter und Stände, die alle eine Arbeit, eine Betätigung,
von uns fordern. Und weil der Gipfel der weltlichen Berufswelt

die Obrigkeit ist, kann sie bei Luther diese Welt der
Werke vertreten. Aber man könnte ebenso gut das weltliche
Regiment mit einem paulinischen Ausdruck benennen und
von «dem alten Aion» reden. Denn gerade das meint Luther:
das verschwindende alte Zeitalter, wo Sünde und Gesetz,
Zorn und Tod noch herrschen.13

Wir haben gesehen, daß derjenige Mensch, der sein Amt
mißbraucht, immer die Forderungen seines Amtes gegen sich
hat — gerade weil ja das Amt so von Gott geschaffen ist, daß

13 Vgl. Svensk Teologisk Kvartalskrift 1947/2, S. 176—178, 180 f., 187.



G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther 273

es anderen Menschen nützt und nicht dem, der selbst im Amt
steht. Nun ist aber jeder Christ peccator, Sünder. Das zeigt
sich auch darin, daß jeder Christ oft die Unlust seiner Arbeit
fühlt: er möchte ihr gern entfliehen und etwas anderes tun.
Durch die Welt der Aemter hält Gott auch seine Christen,
seine Kinder, fest und führt sie auf dem Wege vorwärts,
dessen Ende die Auferstehung des Leibes ist. Weil wir Sünder

sind, müssen wir in dieser Welt der Arbeit leben, und es
ist eine Gnade Gottes, daß wir hier leben dürfen. Wählten
wir selbst unsere Werke aus, nur von unserem eigenen Herzen

her, dann würden wir nie die Werke entdecken, die uns
wirklich töten können. Dann würde sofort eine falsche Freiheit

da sein, in der wir uns vom wirklichen, menschgewordenen,

gekreuzigten Christus losreißen würden. Jetzt aber ist
uns Gott in der Tat viel näher, als wir denken können: es ist
nicht vonnöten, daß wir Werke suchen — sie werden uns
gegeben. Die Erde ist gerade die Erde, wo Christus gekreuzigt

ist, wo er Mensch geworden ist. Auf dieser Erde haben
wir unseren Beruf und unseren Nächsten: hier will Christus
mit uns leben.

Aber bald ist das alles zu Ende. Im leiblichen Tod wird
das letzte Ueherhleibsei unseres alten Menschen zerbrochen,
und damit hat das weltliche Regiment sein Werk mit uns
fertiggebracht. Nur in diesem kurzen Lehen haben wir Amt
und Stand. In der Auferstehung ist das alte Zeitalter nicht
mehr. Da, in der Ewigkeit, regiert Christus mit einer
Gerechtigkeit ohne Gesetzeswerke. Und obgleich wir noch hier
auf Erden diese ewige Gerechtigkeit nicht ganz fassen können,
wird sie uns schon jetzt gegeben, durch das geistliche Regiment

— eine Gerechtigkeit, die einzig und allein in Vergebung
der Sünden besteht. Arbeiten müssen wir und im Aeußeren
gerecht wandeln, solange wir hier leben. Aber in der Todesstunde

schreiten wir über die Schwelle zum ewigen Reich.
Dann müssen wir alle unsere Werke wegwerfen und nur die
himmlische Gerechtigkeit, d. h. die Vergebung, festhalten. «Ibi
nihil videndum quam remissio peccatorum.> 14

Lund, z. Z. Basel. Gustaf Wingren.

14 W. A. 29, 572.

18


	Geistliches und weltliches Regiment bei Luther

