
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 4

Artikel: Dänische Theologie der Gegenwart

Autor: Sløk, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877531

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
3. Jahrgang Heft 4 Juli/August 1947

Dänische Theologie der Gegenwart.
Die folgenden Seiten wollen den Lesern dieser Zeitschrift

einen Einblick in die gegenwärtige Situation der dänischen
Theologie geben. Zu diesem Zweck erfolgt in erster Linie eine
Besprechung der wichtigsten Veröffentlichungen, die dänische
Theologen während des Krieges und in den Jahren kurz davor
vorgelegt haben. Ich sage ausdrücklich: die wichtigsten, da
eine Aufzählung jedes einzelnen Zeitschriftenartikels
selbstverständlich zu weit führen und eher verwirren als klarlegen
würde, was das Eigentliche in der dänischen Theologie ist.
Dann aber will ich versuchen, einige Linien zu zeichnen, die
die dänische Theologie der Gegenwart bestimmen, will die
wichtigsten Einflüsse aufweisen, die sich in besonderer Weise
geltend machen, und will die Grundanschauungen, die diesen
Einflüssen zu verdanken sind, bestimmen. Es ist klar, daß

man bei einer derartigen Gesamtbetrachtung der Theologie
der systematischen Theologie im Vergleich mit den anderen
Disziplinen zuviel Aufmerksamkeit schenkt. Aber gerade in
der systematischen Theologie vollzieht sich ja die Zusammenfassung

der verschiedenen Disziplinen mit ihren Ergebnissen.
Darum ist es in besonderem Maße die systematische Theologie,
die für die gesamte Theologie bestimmend wird.

Wir wollen nun zuerst kurz die wichtigsten Veröffentlichungen

innerhalb der exegetischen und historischen
Disziplinen besprechen.

Altes Testament. Was das größte Aufsehen in der at.liehen
Forschung erregt hat, sind eine Reihe Abhandlungen von
Paul V. Rubow. Dies ist besonders auffallend, da Rubow
weder Theologe noch Orientalist, sondern Prof. f. vergleichende

Literaturgeschichte ist. Jedoch verwundert dies den

nicht, der Rubow kennt. Er ist ein begabter und geistreicher
Forscher, der sich nicht scheut, Gebiete zu betreten, die außerhalb

seines Arbeitsfeldes liegen. Und in der Tat vermag
Rubow auf diesen Gebieten neue originale Ideen zu fassen und

16



242 J.Siek, Dänische Theologie der Gegenwart

diese mit stilistischer Meisterschaft zu begründen. Theologisches

Interesse haben seine Abhandlungen über den Pentateuch

(«De tre Fortseilere i Pentateuken» [«Die drei Erzähler

im Pentateuch»], Dansk Teologisk Tidsskrift [DTT], 1940,

p. 101—108; «Kilderne til forste Mosebog» [«Die Quellen zum
ersten Mosesbuch»], Reflexioner, 1943, p. 123—165; «Genesis
i litterserkritisk Belysning» [«Die Genesis in literarkritischer
Beleuchtung»], Orbis litterarum, 1943, p. 126—146, 179—207,
247—276; 1944, p. 67—84, 131 ff.; «Kundskabens Trse» [«Der
Baum der Erkenntnis»], Tendenser, 1944, p. 214—220; «Kain
og Abel» [«Kain und Abel»], Tendenser, 1944, p. 221—227,

og «De tre Fortseilere i forste Mosebog» [«Die drei Erzähler
im ersten Mosesbuch»], Tendenser, 1944, p. 228—272). In diesen

Abhandlungen überträgt er die in seinem eigenen
Wissenschaftszweig benutzten Prinzipien auf die at.liche Forschung
und versucht hierbei zu zeigen, daß die allgemein geltende
Theorie der verschiedenen getrennten Quellen im Pentateuch
unhaltbar sei und daß diese Schrift sich ganz im Gegenteil
ausgezeichnet als Ganzheit betrachten lasse. Die Titel der Abhandlungen

geben zu erkennen, daß Rubow sich besonders mit der
Genesis beschäftigt, einer Schrift, für deren Einheit und Alter
er schwerwiegende Beweise beibringt. Verständlicherweise
sind diese Theorien in den Reihen der at.lichen Forscher auf
starken Widerspruch gestoßen.

Der produktivste der Alttestamentier ist Prof. Aage Bent-
zen (Universität Kopenhagen). Er hat in den vergangenen
Jahren eine Reihe von Kommentaren zum AT geschrieben,
die in erster Linie für die theologischen Studenten berechnet,
aber gleichzeitig von allgemeinem Interesse sind. Bentzens
Kommentare zeichnen sich durch außerordentliche Gelehrsamkeit

und Gründlichkeit aus, so daß man beim Lesen einen
wirklichen Einblick in die at.liche Forschung gewinnt. Vor
allem hat sich Bentzen mit den Psalmen beschäftigt («Fortolk-
ning til de gammeltestamentlige Salmer» [«Auslegung der at.¬

lichen Psalmen»], 1939—40; «Salmestudier, indlseg i en
lobende diskussion» [«Psalmenstudien, Beitrag zur Diskussion»],

Kobenhavns Universitets Festskrift, Nov. 1945, «Israels
gudtjeneste — strejflys ud fra salmerne» [«Israels Gottesdienst

— von den Psalmen aus betrachtet» ], Gads Danske Ma-



J. Siek, Dänische Theologie der Gegenwart 243

gasin, 1941, p. 469—480). Außerdem aber stammen von seiner
Hand Auslegungen des Predigerbuches (1942) und von Je-
saja I (Kap. 1—39, 1944) und Jesaja II (Kap. 40—66, 1943).
In diesen Kommentaren weist Bentzen oft auf seine «Indled-
ning til det Garnie Testamente» [«Einleitung in das AT»]
1941 hin, in welcher er in mehr systematischem Zusammenhang

alle die Ergehnisse bringt, die er in den Kommentaren
detailliert anführt. Dieses Werk besteht aus 3 Teilen: I, 1

enthält eine Einleitung zu den einzelnen Schriften, I, 2 lintersucht

die literarischen Typen, und II beschreibt die
Geschichte des Kanons. In dem mehr populären Werk «Haand-
bog i Kristendomskundskab» [«Handbuch zur Christentumskunde»],

8 Bände, Kph. 1942—45, hat Bentzen die erste
dänisch verfaßte Darstellung der at.lichen Archäologie geliefert
(«Hverdagsliv og Gudtjeneste, Gammeltestamentlig Arkseo-
logi» [«Alltagsleben und Gottesdienst, at.liche Archäologie»],
Bd. II, 1943, p. 72—203). Dazu kommen eine Reihe von
Artikeln über verschiedene Themen («Lakisjbrevene — en ar-
kœologisk ssebebobel?» [«Die Lakisjbriefe — eine
archäologische Seifenblase?»], Gads Danske Magasin, 1940, p.491
bis 500; «Nyere Synspunkter vedrorende Israels Indvandring
i Palmstina» [«Neuere Gesichtspunkte über Israels Einzug in
P.»], DTT, 1941, p. 1—26; «Det israelitiske Historiesyn» [«Die
israelitische Geschichtsauffassung»], DTT, 1944, p. 155—172;
«Syndens sold er doden» [«Der Sünde Sold ist der Tod»],
DTT, 1945, p. 65—82).

Außer von Bentzen sind die Lakisjbriefe auch von Erling
Hammershaimb (Prof. f. AT an der Universität Aarhus) in
einem Artikel in DTT (1940, p. 91—100) behandelt worden.
Im übrigen hat sich Hammershaimb besonders mit den Ras-
Shamra-Funden beschäftigt, teils unter rein philologischem
Gesichtswinkel («Das Verbum im Dialekt von Ras Shamra»,
1941), teils im Zusammenhang mit dem AT («Udgravningerne
i Ras Shamra og det garnie Testamente» [«Die Ausgrabungen
in Ras Shamra und das AT»], Gads Danske Magasin, 1942,

p. 584—597). Außerdem hat Hammershaimb im «Haandbog
for Kristendomskundskab», Bd. I, p. 158—265 eine kurze
Darstellung der at.lichen Einleitung geliefert und 1946 einen
Kommentar zu Arnos geschrieben, in dem er konservativ in der

16*



244 J. Slok, Dänische Theologie der Gegenwart

Textkritik ist und die verheißenden Teile der Amosschrift als
echt betrachtet.

Die Ras-Shamra-Funde haben die Aufmerksamkeit sowohl
von Theologen als Orientalisten auf sich gezogen und sind
von Flemming Hvidberg (Prof. f. AT an der Universität
Kopenhagen) in seinem «Graad og Latter i det gamle Testamente»
(«Weinen und Lachen im AT.»), Kobenhavns Univ. Festskrift,
1938 (vgl. seinen Beitrag im «Iiaandbog i Kristendomskunds-
kab», Bd. II, p. 204—369: «Tro og Haab, den israelitisk-jodiske
Religions Historie» [«Glaube und Hoffnung, die Geschichte
der israelitisch-jüdischen Religion»]) und von Johannes Pe-
dersen (Prof. f. Orientalistik an der Universität Kopenhagen)
in seinen Artikeln «Canaanite and Israelite Cultus», Acta
Orientalia, Vol. XVIII, 1940, p. 1—14 und «Die Krt Legende»,
Berytus VI, 1941, p. 63—105 benutzt worden.

Von größeren Werken innerhalb der at.liehen Forschung
ist noch Egon Johannesens «Esras og Nehemjas Historie»
1946 zu nennen. Diese Arbeit ist ursprünglich die Beantwortung

einer Preisaufgabe der Universität Kopenhagen aus den
Jahren 1941—42 und wurde dank Prof. Bentzens Initiative
veröffentlicht, nachdem ihr Verf., ein vielversprechender junger

Theologe, von einer nationalsozialistischen Terrorbande,
ermordet worden war. Eine Besprechung dieses Werkes ist
in der Kobenhavns Univ. Festskrift, Nov. 1942, p. 111 ff. zu
finden.

Neues Testament. Wenden wir uns von der at.lichen der
nt.lichen Forschung zu, so entdecken wir, daß auch innerhalb
dieser theologischen Disziplin Arbeiten eines Forschers außerhalb

der Theologie das größte Aufsehen erregt haben. Vilhelm
Gronbech, Prof. f. Religionsgeschichte an der Universität
Kopenhagen, hat zu seinen vielen anderen eigenartigen und
anregenden Werken in diesen Jahren eine Trilogie des
Urchristentums gefügt («Jesus, Menneskesonnen» [«Jesus, der
Menschensohn»] 1935, «Paulus, Jesu Kristi Apostel» 1940 und
«Kristus, den opstandne Frelser» [«Christus, der auferstandene

Heiland»] 1941). Gronbech schreibt nicht wie andere
Forscher wissenschaftliche Werke. Die minutiöse Nachforschung

und Beschreibung interessiert ihn nicht, jedenfalls ver-



J. Slok, Dänische Theologie der Gegenwart 245

spürt er keine Lust, für diese Untersuchungen und Beschreibungen

in seinen Werken Rechenschaft abzulegen. Die schwere
Ausrüstung eines wissenschaftlichen Apparates schiebt er
von sich und versucht statt dessen durch ein tiefes Einleben
in sein Thema den Stoff von innen heraus zu formen. Er läßt
die großen religiösen Persönlichkeiten mit ihren eigenen Worten

sprechen, läßt sie so lebendig und gegenwärtig vor uns
hintreten, wie es für die Gestalten der Vergangenheit möglich
ist. Es ist klar, daß diese Methode bei einem so hervorragenden

Mann wie Gronbech ihre außerordentlichen Vorteile hat,
anregend und lebendig wirken muß. Jedoch ist es nicht minder
einleuchtend, daß hier große Gefahren lauern. Bei Gronbech
liegt jedenfalls diese Gefahr auf der Hand, indem wir eher
Gronbech und sein Evangelium als Jesus, Paulus usw. hören.
Gronbechs Auffassung vom Urchristentum ist nicht schwer
zu erfassen. Ist Jesus die große religiöse Persönlichkeit, der
wirkliche, lebendige Mensch, der in lebensnahem Kontakt mit
der Wirklichkeit mitten im Dasein steht, der nicht mit Hilfe
von Theorien oder Gesetzen oder «Dogmatik» sich ums Leben
betrügt, so ist Paulus aus ganz anderem Guß. Er ist ein Mann
von der Schattenseite des Lebens, stammt von kleinen Leuten,
ist zu ängstlich, das Leben zu leben, zu sehr Pharisäer, um
sich von den Gesetzen und dogmatischen Lebensregeln
freizumachen, zu sehr Hellenist, um die Botschaft Jesu richtig zu
verstehen; und die Urgemeinde, besonders wie sie in der
johanneischen Literatur zu Worte kommt, hat natürlich Jesu
einfältige Botschaft völlig mißverstanden und statt dessen die
theologische Verkündigung von Christus als dem auferstandenen

Messias geschaffen. Man kann sich vorstellen, daß
Gronbech nicht nur sehr begeisterte Zustimmung, sondern
auch heftige Angriffe von den Theologen erfahren hat. Es
besteht wohl kein Zweifel, daß Gronbechs Werke, so groß seine
Verdienste auch sein mögen, eine schicksalsschwere Verzeichnung

der Quellen darstellen. Vgl. besonders Johannes Muncks
Kritik in DTT, 1943, p. 29—49.

Im übrigen hat die nt.liche Forschung — ganz wie die at.-
liche — ihre Themen aus sehr verschiedenen Gebieten innerhalb

der gesamten nt.lichen Wissenschaft gewählt, ohne sich
in besonderer Weise um ein einzelnes Thema oder Problem



246 J. Sink, Dänische Theologie der Gegenwart

zu konzentrieren. Archäologische und topographische Themen
werden von Borge Hjerl-Hansen behandelt. In «Kapernaum,
Jesu egen By — dens Ruiner og dens Gaader» («Kapernaum,
Jesu eigene Stadt — ihre Ruinen und ihre Rätsel»), Kph. 1941,
liefert er auf Grund einer Palästinareise eine Beschreibung
der Topographie dieser Stadt (des jetzigen Tell Hum) und
widmet den Ruinen der Synagoge eine besondere Untersuchung;

er meint, daß die Synagoge aus Jesu Zeit stamme. In
einem Artikel «Dalmanutha (Mark. 8, 10), den geografiske
Gaade i Markusevangeliet» («Dalmanutha [Mark. 8, 10], das
geographische Rätsel im Markusevangelium»), DTT, 1942,

p. 88—100 (jetzt auch in französischer Sprache erschienen:
«Dalmanutha [Marc VIII, 10] Enigme géographique et
linguistique dans l'évangile de S. Marc», Revue Biblique 58, 1946,

p. 372—384) untersucht Hjerl-Hansen das Wort Dalmanutha
und kommt zu dem Resultat, daß dies Wort eine aramäische
Konstruktion ist, die einfach ins Griechische transkribiert
worden ist, daher also keinen Ortsnamen, sondern eine
allgemeine topographische Bezeichnung darstellt.

Textkritik ist teils von G. Zuntz («A textual Criticism of
some passages of the Acts of the Apostels», Classica et Me-
diaevalia, Vol. Ill 1940, p. 20—46), teils von Holger Mosbech
(Prof. f. NT an der Universität Kopenhagen) («Sproglig For-
tolkning til Johannes Aabenbaring» [«Sprachliche Auslegung
der Johannes-Offenbarung»], Kph. 1944) behandelt worden.
Besonders aber ist die Sprache des NT von Johannes Munck
(Prof. f. NT an der Universität Aarhus) einer näheren
Untersuchung unterzogen worden. In einem Artikel («Folkesprog
og Bibelsprog i det Ny Testamente» [«Volkssprache und
Bibelsprache im NT»], DTT, 1944, p. 65—84) beweist der Verf., daß
sowohl in der Syntax als im Sprachgebrauch ein so entscheidender

Unterschied zwischen den Papyrushriefen und dem
NT bestehe, daß es nicht länger möglich sei, die Behauptung
aufrechtzuerhalten, daß das NT in der Volkssprache geschrieben

sei. Im Gegenteil ist es in einem besonderen Griechisch
verfaßt, das auf Grund des speziellen Stoffes entstand,
welchen die biblischen Verfasser zu bearbeiten hatten. In zwei
anderen Artikeln («Deux Notes sur la Langue du Nouveau
Testament», Classica et Mediaevalia, Vol. V 1943, p. 187—208



J. Siek, Dänische Theologie der Gegenwart 247

und Vol. YI 1944, p. 110—150) behandelt Munck zwei besondere

Fragen innerhalb dieses Problemkomplexes: 1. das
Verhältnis zwischen modernem Griechisch und der nt.lichen
Sprache, wobei er im Gegensatz zu H. Pernots Anschauung
von einem nahen Zusammenhang zwischen diesen beiden zu
beweisen sucht, daß hier ein wesentlicher Unterschied (z. B.
im Gebrauch der Partizipialkonstruktionen) bestehe, wodurch
es unmöglich werde, daß Markus die übliche gesprochene
Sprache benutzt hat, die mit dem modernen Griechisch nah
verwandt sein soll; 2. einige methodologische Untersuchungen
betreffs des Gebrauches von Semitismen im NT. Der Verf.
wünscht die Frage weit mehr kritisch behandelt zu sehen als
bisher, daß man z. B. innerhalb der Semitismen zwischen He-
braismen, Aramaismen und Septuagintismen zu unterscheiden
habe. In diesem Zusammenhang muß eine kleinere Veröffentlichung

(Clausen-Bagge: «Eperotaema», Odense 1941) genannt
werden, die zu beweisen sucht, daß das Wort èTTepdnripa l.Petr.
3, 21 «Bund» bedeute.

Einen bemerkenswerten Beitrag zur Einleitung des Römerbriefes

bildet Borge K. Diderichsen, «Paulus Romanus, et

analytisk Bidrag til Romerbrevets eeldste Historie» («Paulus
Romanus, ein analytischer Beitrag zur ältesten Geschichte
des Römerbriefes»), Teologiske Studier DTT II. Abt. Nr. 1, Kph.
1941. Ausgehend von einer Reihe von Problemen dieses Briefes

(dem jüdischen oder heidnischen Charakter des
Leserkreises, dem Platz der Doxologie, dem bedeutend kürzeren
Brief des Markion) versucht der Verf. zu beweisen, daß der
Brief eine originale Arbeit von Paulus darstellt, später erweitert

und herausgegeben von einem Paulusschüler, vermutlich
ca. 90—100, mit dem Ziel vor Augen, die Kirche zur
Missionswirksamkeit anzuregen. Der Verf. meint sogar beweisen zu
können, welche Abschnitte von dem späteren Bearbeiter dem

ursprünglichen Brief eingefügt wurden (z. B. die Abschnitte
3, 1—18; 4; 9; 10, 5—21; 11, 1—32 außer verschiedenen anderen

kürzeren oder längeren Passagen). Einleitungsfragen sind
außerdem behandelt worden von Holger Mosbech in «Evan-
gelielitteraturens Tilblivelse» («Die Entstehung der
Evangelienliteratur») (6 Gastvorlesungen, gehalten an der Universität
Reykjavik), Kph. 1937, wo die sog. Formgeschichte (K. L.



248 J. Siek, Dänische Theologie der Gegenwart

Schmidt, M. Dibelius, R. Bultmann u. a.) näher erörtert wird.
Auch steht Mosbech im Begriff, eine große zusammenfassende
Isagogik herauszugeben.

Von eigentlichen Kommentaren sind folgende erschienen:
Frants Buhls Kommentar zum Hebräerbrief, hrsg. in bearb.
Form von Mosbech (Fr. Buhl, «Hebrmerbrevet fortolket»
[«Hebräerbrief, seine Auslegung»], 2.bearb. Ausgabe von Holger
Mosbech, Kph. 1941). Die Johannesbriefe sind von L. J. Koch
(«Fortolkning til Johannesbrevene» [«Die Auslegung der
Johannesbriefe»], Kph. 1941) in konservativer, traditioneller
Auffassung kommentiert worden, während Chr. Lindskrog
(«Fortolkning til 1. Johannesbrev» [«Auslegung des 1.

Johannesbriefes»], Kph. 1941) versucht, den Brief unter einem
neuen Gesichtswinkel zu betrachten, und diesen Gesichtspunkt
in einem Artikel in DTT, 1941, p. 27—44 («Problemet i Forste
Johannesbrev» [«Das Problem des 1. Johannesbriefes»])
geltend macht. Schließlich stammt von Mosbechs Hand eine
Auslegung der Apokalypse, wo er, wie üblich, seine Arbeit in
zwei getrennte Teile zerfallen läßt, eine rein sprachliche
Auslegung («Sproglig Fortolkning til Johannes' Aabenbaring»
[«Sprachliche Erklärung der Johannesoffenbarung»], Kph.
1944) und den eigentlichen Textkommentar («Johannes'Aabenbaring,

indledet og forklaret» [«Die Johannesoffenbarung,
eingeleitet und erklärt»], Kph. 1943). Der Verf. benutzt die
zeithistorische Methode, nimmt jedoch ständig Rücksicht auf
die traditionshistorischen Resultate.

Paul Seidelin behandelt in einem Artikel («Bodfserdighed
og Eschatologisk Forventning paa Jesu Tid» [«Bußfertigkeit
und eschatologische Erwartung zur Zeit Jesu»], DTT, 1943,

p. 145—161) einen Gegenstand aus dem Spätjudentum. Hier
wird bewiesen, wie es für den jüdischen Gedankengang neu
und überraschend war, daß Jesus die Verkündigung vom
Kommen des Reiches Gottes als Argument zur Bußaufforderung

benutzte.
Innerhalb der nt.lichen Theologie ist besonders Marius

Hansen zu nennen mit seiner Untersuchung «Om Trosbegre-
bet hos Paulus» («Ueber den Glaubensbegriff bei Paulus»),
Kph. 1937, einer außerordentlich gründlichen Untersuchung
der verschiedenen Bedeutungen des Wortes Glaube in der



J. Slok, Dänische Theologie der Gegenwart 249

paulinischen Literatur. Aber auch Johannes Schousboe, «La
Secte juive de l'Alliance nouvelle au pays de Damas et le
Christianisme naissant», Kph. 1942, und Paul Seidelin, «Ny
Pagt — nyt Folk — nyt Liv» («Neuer Bund — neues Volk —
neues Leben»), DTT, 1941, p. 131—151, sind wichtig.

Kirchengeschichte. Von der kg.lichen Forschung gilt es,
daß sie naturgemäß in erster Linie Stoffe aus der KG
Dänemarks behandelt. Dies wird wohl immer der Fall sein; doch
haben die schwierigen Verhältnisse während der Besetzung
in hohem Grade das Sichvertiefen in die Vorzeit der dänischen
Kirche gefördert. * Auffällig ist es, wie Grundtvig hier im
Vordergrund der Forschung steht. Ohne zu übertreiben, kann
man von einer Grundtvig-Renaissance sprechen. Diese hat
außer in einer Menge kleinerer Abhandlungen in folgendem
größern Werk Frucht getragen: Anders Norgaard, «Grundt-
vigianismen» I—III, 1935—38, wo der 1. Bd. Grundtvigs
Entwicklung von 1825 (dem Zeitpunkt, da er zu seiner Auffassung

von der Kirche gelangte) bis zu seinem Tod schildert,
der 2. Bd. die Entwicklung des Grundtvigianismus nach
Grundtvigs Tod darlegt und der 3.Bd. eine mehr systematische
Darstellung von dem, was Norgaard als den Kernpunkt in
Grundtvigs Theologie ansieht, bildet; vgl. seine kleinere
Schrift «Kun ved Badet og ved Bordet» («Nur bei dem Bad
[der Taufe] und am Tische [bei dem Abendmahl]»), 1939. Es
ist bereits nach diesen Andeutungen klar, daß für Norgaard
Grundtvigs Kirchenbegriff das Wesentliche ist. Außer Nor-
gaards Werken sind zwei Grundtvigmonographien zu nennen:
Johan Borup, «N. F. S. Grundtvig», 1943; und Hai Koch,
«Grundtvig», 1943. Uebrigens hat Hai Koch (Prof. f. KG an
der Universität Kopenhagen) in reichem Maße zur Grundtvig-
forschung der letzten Jahre beigetragen. Er ist u. a.
Mitherausgeber einer Ausgabe von Grundtvigs Schriften. Auch
existieren eine Reihe von Monographien über mehr bekannte
Persönlichkeiten der dänischen Kirche: P. G. Lindhardt, «Pe-
der Hersieb» I, 1939; N. M. Plum, «Jacob Peter Mynster»,

* Da diese Seite der kg.lichen Forschung natürlich nicht mit besonders

großem Interesse im Ausland rechnen kann, wird sie hier nur ganz
kurz behandelt.



250 J. Slok, Dänische Theologie der Gegenwart

1938; Sv. Hange, «Studier over D. G. Monrad som religiös Per-
sonlighed» («Studien über D. G. Monrad als religiöse
Persönlichkeit»), 1944; Jorgen Larsen, «H.N.Clausen; hans Liv og
Gerning, I. Del: Aarene fra 1793—1848» («H. N. Clausen, Sein
Leben und Wirken, I. Teil: Die Jahre von 1793—1848»), 1945;
Soren Holm, «H. N. Clausen», 1945. Von Studien über den
Pietismus ist erwähnenswert: F. Elle Jensen, «Pietismen i Jyl-
land» («Der Pietismus in Jütland»), DTT, II. Abt. Teologiske
Studier Nr. 5, 1944. Von allgemeinerem Interesse ist N. K.
Andersen, «iErkebiskop Jens Grand» I—II, DTT, II. Abt.
Teologiske Studier Nr. 4, 1943 und Nr. 6, 1945, weil diese, wie
Hai Koch, «Danmarks Kirke i den begyndende Hojmiddelal-
der» («Dänemarks Kirche im beginnenden Hochmittelalter»),
1936 die Auseinandersetzung zwischen kanonischem und
nationalem Recht behandelt. Von ähnlichem Interesse (was schon
aus dem Titel hervorgeht) ist P. G. Lindhardt, «Danmark og
Reformkoncilierne, Forholdet til de koncilimre Bestreebelser
1414—1443» («Dänemark und die Reformkonzilien, das
"Verhältnis zu den konziliaren Bestrebungen 1414—1443»), DTT,
II. Abt. Teologiske Studier Nr. 2, 1942. Die einzige größere
Arbeit, die nicht speziell ein Gebiet innerhalb der dänischen
Kirchengeschichte behandelt, ist K. E. Jordt Jorgensens in
deutscher Sprache verfaßte Abhandlung «Oekumenische
Bestrebungen unter den polnischen Protestanten bis zum Jahre
1645», 1942. Schließlich sind einige in der dänischen Theologie
lang entbehrte Gesamtdarstellungen der KG herausgekommen,

sowohl der allgemeinen KG als auch speziell der KG
Dänemarks und des Nordens. Zur ersteren Kategorie ist Jens
Norregaards (Prof. f. KG an der Universität Kopenhagen)
umgearb. Ausgabe von Hj. Holmquists Kirchengeschichte von
1931—1940 (Bd. I in 3. Ausg., 1946), mit der besonders
ausführlichen Ausgabe des 3. Bandes: «Kristendommens Historie
i Romantikens, Liberalismens og Realismens Tidsalder» («Die
Geschichte des Christentums im Zeitalter der Romantik, des
Liberalismus und des Realismus») I—II, 1939 zu rechnen.
Auch Hai Kochs recht kurze, aber äußerst instruktive «Kir-
kehistorie», 1944 sei hier erwähnt. In ebenso kurzer wie
instruktiver Weise ist Hai Kochs Darstellung der dänischen
Kirchengeschichte «Danmarks Kirke gennem Tiderne» («Däne-



J.Slok, Dänische Theologie der Gegenwart 251

marks Kirche im Laufe der Zeiten»), 1939 geschrieben, während

P. G. Lindhardt eine weit ausführlichere Darstellung von
«Den nordiske Kirkes Historie» («Die Geschichte der
nordischen Kirche»), 1945 geliefert hat.

Die systematische Theologie. Was die systematische Theologie

der letzten Jahre in ganz besonderer Weise prägt, ist
das lebhafte Interesse für Luther. Charakteristisch dabei ist,
daß die bemerkenswertesten Lutheruntersuchungen systematischer

und nicht nur rein historischer Art sind. Deutlich ist,
daß es hier um eine ernsthafte Auseinandersetzung mit Luther
geht. Man wünscht zu untersuchen, ob das lutherische Erbe
in Wahrheit bewahrt wurde, oder ob man sich so weit von
dem großen Reformator entfernt hat, daß man sich nur
selbstbetrügerisch noch ständig eine lutherische Kirche nennt. Wenn
sich auch die einzelnen Publikationen recht isoliert nebeneinander

reihen, so ist doch ihnen allen der deutliche Wunsch
gemeinsam, den wirklichen Luther zu erkennen. Es ist
verständlich, daß man hierbei oft in scharfe Polemik mit der
älteren Lutherforschung gerät, ebenso wie die Theologie der
Gegenwart sehr wenig zu tun hat mit dem Neuprotestantismus
des vorigen Jahrhunderts. Der bedeutendste Beitrag zu dieser
neuen Lutherforschung ist ohne Zweifel Regin Prenters (Prof.
f. Dogmatik an der Universität Aarhus) Dissertation und
Promotionsschrift «Spiritus Creator», Aarhus-Kph. 1944. Wie aus
dem Titel hervorgeht, handelt es sich hier um den Platz, den
der Gedanke vom Heiligen Geist in Luthers gesamter Theologie

einnimmt. Die Hauptthese des Verf.s ist die, daß Luthers
Gedanken vom Heiligen Geist nicht nur traditionell
scholastisch bestimmt, sondern neu und original sind. Sie nehmen
vielmehr eine zentrale und entscheidende Stellung in der
theologischen Gesamtauffassung ein. Es ist der Heilige Geist, der
für Luther die reale Gegenwart Christi im Menschen durch
Wort und Sakrament vermittelt und damit Christi «fremde»
Gerechtigkeit eine reale Macht im wiedergeborenen sündigen
Menschen werden läßt. Mit den beiden Worten Caritasidealismus

und Offenbarungsrealismus wird darnach der Unterschied
zwischen Katholizismus und Protestantismus charakterisiert.
Der Katholizismus wird als Caritasidealismus bestimmt: eben



252 J. Sink, Dänische Theologie der Gegenwart

weil er nie verstanden hat, worin die eigentliche Tat des Heiligen

Geistes besteht, ist Gott für den Katholizismus niemals
etwas anderes geworden als der prinzipiell ferne Gott, zu dem
der Mensch auf dem Wege ist. Dieser ferne Gott kann zwar
dem Menschen, der aus eigenen Kräften niemals diesen Gott
erreichen kann, die Hilfe der Gnade zuteil werden lassen, nicht
aber steigt er durch den Heiligen Geist im endlichen und
absoluten Verstand hernieder, um stellvertretend dem Menschen
den Kampf abzunehmen. Auf ähnliche Weise wird von allen
pietistischen Tendenzen bestimmt Abstand genommen, indem
hingewiesen wird auf den Unterschied zwischen der durch
den Heiligen Geist vermittelten Heiligung und der realen (vom
Verf. so genannten) Frömmigkeit, dem faktischen Wachstum
in der konstatierbaren Frömmigkeit, die im Sinne des Verf.s
immer zweideutig ist. Es ist außerdem die Absicht Prenters,
aufzuzeigen, wie diese zentralen Gedanken vom Heiligen Geist
(und damit die ganze Theologie Luthers) wesentlich die
gleichen bleiben in Luthers gesamter Produktion. Von dem so
üblichen Unterschied zwischen dem jungen Luther und dem
mehr vorsichtigen älteren Luther will Prenter nichts wissen.
Daß Verschiedenheiten bestehen, ist klar, aber nach Prenters
Meinung berühren sie niemals die zentrale Grundeinstellung.
Eine wirklich entscheidende historische Entwicklung gibt es
bei Luther nicht, nachdem er zu seiner reformatorischen
Grundeinstellung gelangt ist. Man merkt in diesem bedeutenden

Werk die ausgesprochen kirchliche Einstellung Prenters,
z. B. in der Behauptung, daß für Luther niemals die Rede
davon ist, die Sakramente zu spiritualisieren, sondern vielmehr
das Wort zu sakramentalisieren. Auf diese Weise ist
faktisch die lutherische und nicht die katholische Kirche in wahrstem

Verstand eine Sakramentskirche.
Außer in Prenters Werk ist Luther der Gegenstand teils

mehr populärer Darstellungen, die hier nicht genannt werden
sollen, teils kleinerer Abhandlungen, die sich um das eine
oder andere Spezialthema konzentrieren. Die meiner Meinung
nach bedeutendste kleinere Abhandlung ist Knud Eiler
Logstrups (Prof. f. Ethik und Religionsphilosophie an der
Universität Aarhus) Aufsatz «Viljesbegrebet i De servo arbitrio»
(«Der Willensbegriff in De servo arbitrio>), DTT, 1940, p. 129



J. Siek, Dänische Theologie der Gegenwart 253

bis 147. Der Verf. hat ein hervorragendes Talent, kurz, doch
tiefgreifend ein Problem zu analysieren. Er äußert sich hier
außerordentlich scharfsinnig über den freien oder gebundenen
Willen mit dem Ausgangspunkt in Luthers berühmter Schrift.
Zwei andere Abhandlungen in DTT (Ebbe Thestrup Peder-
sen, «Luthers Lsere om Gudserkendelsen» [«Luthers Lehre
von der Gotteserkenntnis»], 1941, p. 67—97; Svend Lerfeldt,
«Forsoningen i Luthers Theologi» [«Die Versöhnung in
Luthers Theologie»], 1943, p. 1—25; 65—90; 162—193; 238—257)
versuchen in minderem Umfang als Prenter, jedoch auf
ähnliche Weise einen einzelnen Lehrpunkt herauszugreifen, um
zu zeigen, welche Linie dieser in Luthers Theologie einnimmt.
Schließlich hat die dänische Theologie noch einen bedeutenden

Lutherkenner in Pastor N. Otto Jensen. Er hat in einer
langen Reihe von Artikeln in der Zeitschrift «Tidehverv»
(«Zeitwende») — es würde leider zu weit führen, auf Einzelheiten

einzugehen — durch seine Lutheruntersuchungen
vermocht, höchst bedeutungsvoll und scharfsinnig in die heutige
theologische Debatte einzugreifen. Da «Tidehverv» ohne
Zweifel die kirchliche Richtung in Dänemark ist, die am
ernstesten theologisch arbeitet, ist es zum ersten außerordentlich

wichtig, daß sie sich wirklich mit Luther befaßt, zum
anderen ist es nicht minder wichtig, daß die theologische Welt
als solche einer so scharfumrissenen, selbständig geprägten
Lutherauffassung gegenübergestellt wird.

Ist Prenters Doktor- und Promotionsschrift eine
Auseinandersetzung mit dem Katholizismus auf Grund einer Schrift
Luthers, so besitzen wir eine andere Auseinandersetzung mit
der katholischen Theologie, diesmal jedoch auf Grund einer
Untersuchung der katholischen Theologie selbst, in K. E.
Skydsgaards (Prof. f. Dogmatik an der Universität Kopenhagen)

Doktor- und Promotionsschrift «Metafysik og Tro»
(«Metaphysik und Glaube»), Kph. 1937. Dieses Werk ist eine

Darlegung der thomistischen Theologie, natürlich mit der
Absicht, ständig den entscheidenden Unterschied zwischen
katholischer und protestantischer Christentumsauffassung
aufzuzeigen. Es ist sicher nicht übertrieben, wenn man behauptet,
daß durch Skydsgaards Arbeit die Diskussion mit dem
Katholizismus von der mehr oder weniger unlauteren Polemik in die



254 J. Sink, Dänische Theologie der Gegenwart

Sphäre einer wirklichen Auseinandersetzung gehohen ist.
Skydsgaard hat hier ein außerordentlich gründliches und tüchtiges

Stück Arbeit geleistet, um den Katholizismus in seiner
genuinsten Gestalt wirklich zu verstehen und um diesen so
darzustellen, daß der Katholizismus seihst imstande ist, die
Richtigkeit der Darstellung zu prüfen. Und dies ist ihm
tatsächlich gelungen. Das Werk kann ausgezeichnet als Einführung

in die thomistische Theologie benutzt werden. Aber es
ist nicht nur eine Darstellung, sondern auch gleichzeitig eine
Auseinandersetzung mit dem dargestellten Stoff. Es wird
gezeigt, wo die Wege zwischen Katholizismus und Protestantismus

auseinandergehen, wo die entscheidende, qualitativ
verschiedene Grundeinstellung liegt, ausgedrückt in den Worten
Metaphysik und Glaube. Für den Katholizismus liegt der
Glaube in einem metaphysischen Plan, ist eine Frage des
Gehobenwerdens in das Göttliche und Teilhaftigseins an diesem.
Für den Protestantismus ist der Glaube etwas Existentielles,
ist eine Frage der Anrechnung. Aber damit wird gleichzeitig
klar, wie in wesentlichem Grade das philosophische
Vorverständnis die Grundeinstellung bestimmt, indem es entweder,
wie bei Thomas, das Dasein als einen metaphysischen ordo
betrachtet, wo Sünde und Gnade ihre ganz bestimmten
Funktionen haben, oder indem es, wie im Protestantismus, den
gefallenen Menschen seinem Schöpfer gegenüber sieht.

Es ist auffallend, daß die bedeutendsten Arbeiten der letzten
Jahre den Charakter einer Auseinandersetzung tragen. Dies
zeigten wir sowohl bei Prenters als Skydsgaards Dissertation.

Nicht weniger gilt dies von der dritten bedeutenden
Dissertations- und Promotionsschrift, der von K. E. Logstrup:
«Den erkendelsteoretiske Konflikt mellem den transcendental-
filosofiske Idéalisme og Teologien» («Der erkenntnistheoretische

Konflikt zwischen dem transzendental-philosophischen
Idealismus und der Theologie»), Kph. 1942. Logstrup stellt
zuerst die Unmöglichkeit einer Gotteserkenntnis von der kan-
tisch-idealistischen Erkenntnistheorie aus fest. Wenn man auf
idealistische Weise die Erkenntnis als eine produktive Erzeugung

des Objektes betrachtet, muß man ohne weiteres die
Möglichkeit einer Gotteserkenntnis abweisen; denn Gott liegt ja
nicht im Schaffensbereich der menschlichen Erkenntnis, ist viel-



J. Siek, Dänische Theologie der Gegenwart 255

mehr der, dem alles ausgeliefert ist. Nach einer Reihe schwer
zugänglicher erkenntnistheoretischer Betrachtungen (Unterschied

zwischen dem Problem der Anschauung und des Ver-
stehens, verschiedene Auffassungen vom Subjekt-Objekt-Verhältnis)

wird gezeigt, inwiefern der Konflikt tiefer greift, als
man gewöhnlich annimmt. Es ist nicht nur die Rede von einem
engumgrenzten erkenntnistheoretischen Problem, sondern von
einer dem Dasein zugrundeliegenden und das Dasein tragenden

Anschauung. Für jeden idealistischen Gedankengang ist
das Dasein etwas in sich selbst Gestaltloses und Ungeform-
tes, das erst Gestalt gewinnt in den kulturellen (im weitesten
Umfang des Wortes) Anstrengungen des Menschen. In der
jüdisch-christlichen Auffassung dagegen ist das Dasein von
Gott geschaffen und ist daher im voraus etwas ganz Bestimmtes,

nämlich das, was der Schöpfer gewollt hat. Daher kann
man nicht durch kulturelle Anstrengungen das Dasein zu
etwas Beliebigem machen. Man muß, um das Leben leben
zu können, den Gesetzen folgen, die der Schöpfer im voraus
dem Leben gegeben hat. Erst im Befolgen dieser Gesetze
gelingt das Leben. Dagegen bedeutet der Sündenfall, daß
die Menschen nicht in Uebereinstimmung mit den Gesetzen

des Lebens ihr Leben gelebt haben. Der Mensch hat
das Lehen zunichte gemacht, und indem der Mensch das Leben
auf dem einen oder anderen Gebiet zunichte gemacht hat, tritt
das Gegebene, das das Leben von Anbeginn darstellt, als
Gesetz hervor. Als der erste Mensch tötete, entstand das Gesetz,
daß man nicht töten darf. Es besteht also nicht eine bestimmte
Anzahl von Gesetzen für das Leben; ihre Zahl hängt von dem
Grade des menschlichen Vermögens ab, das Leben zu vernichten.

Das at.liche Gesetz fällt ganz einfach zusammen mit diesen

für das Leben aufgestellten Gesetzen, es ist ein Versuch,
das vernichtete Leben durch Gesetze wieder aufzurichten. Jesu
Verkündigung hingegen will darauf hinweisen, was das Leben
an sich ist, wenn der Mensch sich nicht an ihm vergriff. Daher
ist Jesu Werk nicht kultureller Art, nicht ein Versuch,
Ordnungen und Institutionen für das Leben zu schaffen, sondern
ist das Leben selbst in seiner unverderbten Wirklichkeit. Und
um dieses Leben zu leben, hat er die Menschen gerufen (hier
bleibt unberücksichtigt, womit die Dogmatiker sich sonst be-



256 J. Siek, Dänische Theologie der Gegenwart

schäftigen: Versöhnung, Rechtfertigung, Unio mystica usw.).
Die Erkenntnis dieser jüdisch-christlichen Lehensauffassung
liegt auf einem anderen Plan als die idealistische Erkenntnis.
Es ist nämlich eine Erkenntnis durch das Wort, in welcher
das erkannte Objekt nicht in passivem Nichtssein verbleibt,
bis es dem Erkennenden einfällt, es durch seine aktiv schaffende

Erkenntnis in die Wirklichkeit zu rufen, sondern es
tritt aktiv dem Erkennenden entgegen, bemächtigt sich seiner,
anstatt selbst in dessen Machtsphäre zu geraten. Die
jüdischchristliche Erkenntnis ist dialogisch, wo die idealistische
monologisch ist (man merkt den Einfluß der Existentialphilosophie).

Es ist kein Zweifel, daß Logstrups Doktor- und
Promotionsschrift das originalste Werk darstellt, das in langen
Zeiten in dänischer Theologie erschienen ist. Ganz gewiß sind
an vielen Stellen deutliche Einflüsse zu spüren (Bultmann,
Gronbech, Existenzphilosophie), aber doch ist es verkehrt,
Logstrup Schüler irgend jemandes zu nennen. Seine Dissertation

enthält eine eigenartige theologische Auffassung, deren
weiterer Ausgestaltung man mit Spannung entgegensieht. Es
ist leicht zu verstehen, daß dies Werk nicht unangefochten
blieb. Vgl. z. B. N. H. Soes sehr scharfe Opposition bei der
Promotionshandlung (in DTT, 1943, p. 112 bis 181).

Von größeren Werken ist endlich N. H. Soes (Prof. f. Ethik
und Religionsphilosophie an der Universität Kopenhagen)
«Kristelig Etik», Kph. 1942, 2. Ausg. 1946 (vgl. «Erkendelsen
og Virkeliggoreisen af det gode» [«Die Erkenntnis und
Verwirklichung des Guten»], Kph. 1937, das als eine Art
Vorarbeit zu betrachten ist) zu nennen. Wenn auch Soes Ethik
natürlich in erster Linie ein Universitätslehrbuch sein will,
so reicht sie doch weit über das Lehrbuchmäßige hinaus. Soe

ist außerordentlich belesen und vermag eine gründliche und
tiefschürfende Diskussion mit Andersdenkenden zu führen.
Man braucht nur die Anmerkungen in seinem Buch zu lesen,
so erhält man eine außerordentlich eingehende Kenntnis aller
Schattierungen des theologischen Denkens. Zum andern aber
verliert Soe sich nie in seinem Belesensein. Er ist keineswegs
nur ein gelehrter Kompilator, sondern besitzt eine scharfsinnige

und ausgesprochen persönliche Einstellung den verschiedenen

Problemen gegenüber. Das Charakteristischste in sei-



J. Siek, Dänische Theologie der Gegenwart 257

ner Ethik ist sein konsequenter Biblizismus. Er weist jederlei
Rede von einer natürlichen Offenbarung und damit den
Gedanken, daß man außerhalb der Offenbarung in Jesus Christus

ein Wissen um die Wahrheit besitzen kann, ab. Erst
wenn man der Rede der Offenbarung gelauscht hat und erst
wenn der Heilige Geist wirklich diese Rede zu einer solchen
der Offenbarung gemacht hat, ist eine gewisse Verbindung
zwischen dem Menschen und der Wahrheit geschaffen, nicht
in dem Sinne, daß der Mensch jetzt die Wahrheit hört; einen
anderen Weg gibt es nicht als den, daß der Mensch ständig
von neuem die Wahrheit hören muß. Erst auf Grund eines
solchen Hinhorchens nach der ständig neuen Rede der
Offenbarung ist es möglich, eine Ethik zu schreiben. Ganz gewiß
ist eine solche Ethik die tote Erinnerung an das Wort, das
geklungen hat, niemals das lebendige Wort selbst, doch aber
eine Erinnerung an das Wort. Bei einer solchen Auffassung
kann es nicht wundernehmen, daß die Belegung durch
Bibelstellen eine entscheidende Rolle im speziellen Teil der Ethik
spielt. Der Einwand, daß See mit seinem exklusiven
Ausgangspunkt in den meisten Fällen kein wesentlich anderes
Resultat erzielt als die Mehrzahl der anderen Ethiker, muß
damit zurückgewiesen werden, daß nicht die äußere Gestalt
des Resultates, sondern die Motivierung dieses Resultates
entscheidend ist. Im übrigen ist der spezielle Teil oft äußerst
aktuell geschrieben und bietet in vielen Fällen einen wichtigen

Beitrag zu den verschiedenen Diskussionen der Zeit, was
um so wertvoller ist, als See nicht ausgesprochen als
Vertreter einer bestimmten kirchlichen Richtung auftritt,
sondern von seinem persönlichen Standpunkt aus die Lieblingsdogmen

der verschiedenen Richtungen zur Debatte stellt. See

wirkt daher als ein fruchtbares Korrektiv z. B. der grundtvi-
gianischen Rede von Volklichkeit, der neuen Kirchlichkeit und
vielleicht besonders der Gronbechschen Auffassung von Jesu
Verkündigung. Von See ist noch eine kleinere Arbeit zu nennen:

«Karl Barths Bibelopfattelse» («Karl Barths Bibelauffassung»),

Kph. 1939, die natürlich mit seiner übrigen Produktion

auf gleicher Linie liegt.
Ein fleißiger Verfasser aus ganz anderem Guß ist Seren

Holm (Prof. f. Ethik und Religionsphilosophie an der Uni-
17



258 J. Siek, Dänische Theologie der Gegenwart

versität Kopenhagen). Holm zeichnet sich durch seine
ausgesprochen antibarthsche, humanistische Einstellung und seine
deutliche Vorliebe für die liberale Theologie aus. Diese
Grundeinstellung prägt die ansehnliche Reihe seiner Abhandlungen
oft mehr religionsphilosophischen als eigentlich theologischen
Charakters. Seine antibarthsche Einstellung kommt zum
Ausdruck in «Den barthske Theologi og Ethikken» («Die Barth-
sche Theologie und die Ethik»), DTT, 1040, p. 65—81, wo er für
die Richtigkeit jenes Einwandes, der ab und zu gegen Barth
erhohen wird, daß dessen Theologie mit jeglicher Form für
Ethik unvereinbar sei, Argumente anführt. Zu nennen ist auch
seine Darstellung von Paul Tillichs Religionsphilosophie in
DTT, 2. R., Teologiske Studier, Nr. 3. Besonders bedeutungsvoll

und von Nutzen ist der Artikel «Den logiske Empirisme
og dens teologiske Konsekvenser» («Der logische Empirismus
und seine theologischen Folgen»), in DTT, 1945, p. 31—58,
wo Holm eine Auseinandersetzung mit der naturwissenschaftlich

geprägten Philosophie der Gegenwart versucht. Solche
Auseinandersetzung ist natürlich äußerst erwünscht, und man
kann hoffen, daß sie entweder von Holm oder von einem
anderen Forscher in ausführlicherer Form, als es in einem
Zeitschriftenartikel möglich ist, einmal in Angriff genommen wird.
Schließlich kommt seine Vorliebe für die ritschlsch orientierte
Theologie z. B. in dem Artikel «Den religiose Vserdidom» («Das
religiöse Werturteil»), in DTT, 1940, p. 219—235, zu Worte.

Merkwürdigerweise hat die Kierkegaardforschung der
letzten Jahre keinen wichtigeren Beitrag gezeugt. Nur einige
Zeitschriftenartikel behandeln kleinere Themen innerhalb
dieses für die dänische Theologie so wichtigen Abschnittes.
Zu nennen sind: Th. V. Krog, «Menneske forst» («Der Mensch
zuerst»), DTT, 1940, p. 148—165, wo Kierkegaards Gedanken
von dem menschlichen Vorverständnis des Christlichen im
Verhältnis zu E. Brunner, R. Bultmann und K. Barth behandelt

werden; Malantschuk, «Pselen i Kodet hos S. K.» («Der
Pfahl im Fleisch bei S. K.»), DTT, 1940, p. 82—90, der sich
die Aufgabe stellt, zu einem tieferen Verständnis dieses bei
Kierkegaard so wichtigen Ausdrucks zu gelangen; schließlich
mein Aufsatz «En Studie i K.s Erkendelsesteori» («Eine Studie

zu K.s Erkenntnistheorie»), DTT, 1941, p. 45—56, wo ich



J. Siek, Dänische Theologie der Gegenivart 259

versuche, das Verhältnis zwischen Kierkegaard und Thomas,
Hegel und Sokrates zu beschreiben.

Theologische Leitlinien. Es ist natürlich unvermeidlich,
daß diese Besprechung einer langen Reihe von Publikationen
einen etwas kaleidoskopischen Eindruck von der dänischen
Theologie hinterlassen muß. Wenn man sich dagegen von den
einzelnen Veröffentlichungen den großen Linien zuwendet,
die im Augenblick die dänische Theologie beherrschen, so
wird das Bild weit klarer. Besonders drei Namen haben einen
entscheidenden Einfluß ausgeübt. Der erste Name ist Karl
Barth. Es gibt wohl kaum einen dänischen Theologen, der
nicht in mehr oder weniger ausgesprochenem Grad Barth zu
Dank verpflichtet ist oder jedenfalls in seiner theologischen
Arbeit gezwungen wurde, ganz entschieden zur Barthschen
Theologie Stellung zu nehmen. Das bedeutet aber nicht, daß
die Mehrzahl der dänischen Theologen in engerem Umfange
des Wortes Barthianer seien. Im Gegenteil verhält es sich so,
daß es einen eigentlichen Barthianismus in Dänemark nicht
gibt, insoweit keiner oder jedenfalls keiner der bedeutenden
Theologen sich mit Barth zu identifizieren wünscht. Man ist
sogar den Barthschen Gedanken gegenüber recht kritisch
eingestellt. Ich habe den Eindruck, daß dies mehr und mehr der
Fall ist. Selbst ein so bedeutender Theologe wie N. H. Soe, der
wohl Barth am nächsten steht, nimmt immer wieder starken
Abstand bald von dem einen, bald von dem andern der Barthschen

Gedanken. Wenn dies sich so verhält, ist man berechtigt

zu fragen, was man eigentlich von Barth gelernt hat. Man
hat sozusagen radikal zu denken gelernt und hat gelernt, Ernst
zu machen mit der Theologie als solcher. Man hat von Barth
gelernt, mit den liberalen apologetischen Versuchen früherer
Zeiten, eine Vermittlung zwischen Theologie und Humanismus

zustande zu bringen, zu brechen, und hat statt dessen
verstanden, daß es sich in der Theologie um den Gott handelt,
der in seiner Souveränität nicht ohne weiteres von Menschen
erfaßt werden kann, und um die Offenbarung dieses Gottes,
die also nicht ohne weiteres mit einer Philosophie, auch nicht
mit einer besonders christlichen oder religiösen Philosophie
identifiziert werden kann. Aber wenn man dies von Barth

17



260 J. Siek, Dänische Theologie der Gegenwart

gelernt hat, warum folgt man dann nicht Barth in seiner
übrigen Theologie? Ich glaube, weil diese Rede Barths in
Dänemark nichts Neues ist. Dänemark ist nun einmal Kierkegaards

und Grundtvigs Vaterland, und was Barth von der
Theologie sagt, haben Grundtvig und vor allem Kierkegaard
längst gesagt mit der Autorität, die die wirklich große Genialität

nun einmal verleiht. Barths Einfluß bedeutete nicht, daß

man Barthianer wurde, sondern daß man Kierkegaard und
Grundtvig besser zu verstehen begann und durch dieses neue
Verstehen entdeckte, daß man gegen Barths weitere Gestaltung
der Theologie allerlei einzuwenden hatte. Der zweite Name
ist Luther. Zweifellos hat die Fruchtbarkeit der schwedischen
Lutherforschung inspirierend gewirkt; jedenfalls hat man
sich, wie erwähnt wurde, mit Eifer auf das Studium des
Reformators geworfen. Doch die Beeinflussung von Luther her
ist eine andere als die von Barth. Mit Luther will man sich
gern identifizieren lassen. Luthers Gedanken werden als die
wahren und evangelischen erkannt. Luthers Theologie wird
in ihrer neuentdeckten Gestalt dargestellt, um alle unevangelische

Rede in der Theologie der Gegenwart zu beschämen.
Merkwürdigerweise versucht man dies von ganz verschiedenen
Standpunkten aus, so daß Luther z. B. sowohl von Prenters
hochkirchlich orientiertem Sakramentalismus als auch von
N. Otto Jensens «Tidehverv»schen Einstellung ins Treffen
geführt wird. Die gleiche umfassende Bedeutung muß dem dritten

Namen eingeräumt werden: N. F. S. Grundtvig, was bei
diesem inzwischen eher zu verstehen ist, weil in seiner
Gedankenwelt deutlich mehrere verschiedene Linien nebeneinander

laufen. Besonders besteht ein klarer Unterschied zwischen
seiner kirchlichen Auffassung von der Gemeinde, die sich in
Taufe und Abendmahl um das lebende Wort sammelt, unter der
Devise «nur bei dem Bad und am Tische hören wir Gottes Wort
zu uns», und seinen Gedanken über das Menschliche und
Völkische (in dieser Verbindung auch seine Schulideen) unter
der Devise «Mensch zuerst und dann Christ». Diese verschiedenen

Linien, die bei Grundtvig selbst eine organische Einheit
bilden, werden leicht voneinander losgelöst und dann mit ganz
anderen Anschauungen zusammengeschmolzen. Auf diese
Weise kommen viele voneinander stark abweichende Formen



J.Slok, Dänische Theologie der Gegenwart 261

von «Grundtvigianismus» zustande. Ein vierter Einfluß macht
sich insonderheit von Schweden her durch die neuen
Kirchengedanken geltend, wo mehr als bisher Ernst gemacht wird mit
Paulus' Rede von der Kirche als dem Leib Christi und den
einzelnen Christen als Gliedern an diesem Leibe. Besonders
innerhalb des Kreises der sogenannten Oratorianer ist dieser
Einfluß in einem starken Interesse für liturgische Fragen
spürbar. Die Oratorianer gewinnen allmählich mehr und mehr
Geltung als eine besondere theologische Richtung und haben
kürzlich mit einer neuen Zeitschrift begonnen «For Teologi
og Kirke» («Für Theologie und Kirche»). Bei Forschern wie
Prenter und Skydsgaard erhält diese Richtung ein wirklich
theologisches Gepräge. Schließlich ist auch die Beeinflussung
von der Existenzphilosophie (in dieser Verbindung mit
Bultmann) zu erwähnen. Dieser Einfluß ist jedoch erst im Werden,

wird sich aber sicher mehr und mehr geltend machen.
See behandelt sie in seinen genannten ethischen Werken mit
Interesse, jedoch mehr kritisch als zustimmend, während Log-
strup ihr wohl bedeutend positiver zugewandt ist. Jedenfalls
wäre für die dänische Theologie eine naheliegende Aufgabe,
das Verhältnis zwischen Kierkegaard und der Existenzphilosophie

näher zu untersuchen.
Auf Grund dieser verschiedenartigen Einflüsse verdeutlichen

sich die theologischen Hauptrichtungen in ihrer
wechselseitigen Dehatte. Zuerst der oratorianisch eingestellte Flügel

mit seinem dogmatisch-liturgischen Interesse für die
Kirche als den sakramentalen Organismus, durch welchen
Gott wirkt, in enger Verbindung mit einem Versuch, zu einer
lutherisch-reformatorischen Auffassung des Heils zurückzugelangen.

Wie schon erwähnt, gehören die beiden dogmatischen

Professoren Dänemarks, Prenter und Skydsgaard, zu
dieser Richtung. Dann ein mehr von Karl Barth beeinflußter,
vielleicht etwas konservativ orientierter Biblizismus, den
besonders See repräsentiert. Grade durch Soe macht diese Richtung

sich stark geltend, teils kraft seiner Stellung als Professor

für Ethik an der Universität Kopenhagen, teils durch seine
große Gabe, einen scharf pointierten Standpunkt einzunehmen
und mit überlegener Tüchtigkeit für diesen Beweisgründe zu
bringen. Außerdem die wohl speziell dänische Bewegung, die



262 J. Siek, Dänische Theologie der Gegenwart

den Namen «Tidehverv» («Zeitwende») trägt, in welcher sich
die konsequent durchgeführte Behauptung von der absoluten
Ohnmacht des Menschen und der absoluten Souveränität Gottes

(Barth, Kierkegaard) mit einem offenen Interesse für das
Menschenleben als solches, seinen Gesetzen und Bedingungen

in scharfem Gegensatz zu humanistischem Optimismus
(Grundtvig, Jacob Knudsen) vereint. Mit der Ernennung'von
K. E. Logstrup zum Prof. f. Ethik an der Universität Aarhus
hat auch diese Richtung einen Einfluß auf die Universitätsausbildung

gewonnen. Man kann eine interessante Entwicklung

in der Debatte einerseits zwischen Logstrup und See in
ihrer weit verschiedenen Auffassung der Bedingungen für die
ethische Forschung erwarten, andrerseits zwischen Logstrup
und Prenter in ihrer ebenso verschiedenen Auffassung von
Jesu Verkündigung. Zu nennen ist auch die liberale Theologie,

die sich noch immer geltend macht und wo der Barthsche
Einfluß natürlich minimal ist. Diese Richtung wird in Kopenhagen

in besonderem Maße von Dozent Soren Holm und Prof.
Holger Mosbech, in Aarhus von Professor Poul Georg Lindhardt

repräsentiert (womit natürlich nicht behauptet werden
soll, daß diese drei Forscher genau auf der gleichen Linie
liegen). Besonders P.G.Lindhardt hat eine Diskussion in
Gang gesetzt durch seine Behauptung der rein psychologischmenschlichen

Voraussetzungen aller theologischen Arbeit und
dem daraus folgenden Protest gegen jegliche Form von orthodoxen

Tendenzen. Alle Ideengeschichte ist nach Lindhardts
Ansicht ein fundamentales Mißverständnis. Die Wahrheit des

Christentums kann man nur kraft eines persönlichen
Wagestückes ohne irgendwelche Form äußerer Sicherheit geltend
machen. Und welche Form dieses Christentum, dessen Wahrheit

man verfochten hat, annimmt, hängt völlig von den
individuellen Eigentümlichkeiten des Einzelnen ab. Spricht man
von einer bestimmten Christentumsform als der einzig
richtigen, so vergißt man die Relativität, die aller Theologie kraft
ihrer rein menschlichen Gestaltung anhängt. Schließlich muß
auch der eigentliche Grundtvigianismus genannt werden, der
die vielen Fäden bei Grundtvig zu einer Ganzheit zu sammeln
sucht und der in diesem Versuch gleichzeitig von Luther und
Barth beeinflußt ist. Als ein besonderer Repräsentant dieser



G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther 263

Richtung gilt Hai Koch, Prof. f. KG in Kopenhagen, der u. a.
sowohl während als nach der deutschen Okkupation eine große
Arbeit geleistet hat, teils politischer Art, teils in dem
Versuch, Grundtvigs Schulgedanken zu realisieren.

Es ist nicht schwer zu sehen, vor welche Aufgaben die
dänische Theologie im Augenblick gestellt ist: eine wohlfundierte

Bibelanschauung und eine zuverlässige Auffassung von
Jesu Verkündigung zu finden; vor den Versuch,
theologischphilosophisch zu verstehen, was es heißt, ein Mensch zu sein,
besonders mit Hilfe einer Beschäftigung mit Grundtvig, Luther
(seinen Gedanken von der lex naturae), Kierkegaard und der
Existenzphilosophie (es ist deutlich, welchen Einfluß ein
solcher Versuch auf die Erfassung der ethischen Grundfragen
üben würde) ; vor eine Untersuchung von Kirchenbegriff und
Sakramentshegriff sowohl von einem dogmatischen als
historischen Gesichtspunkt aus. Mehrere andere Aufgaben könnten

genannt werden, und andere werden hinzukommen unter
dem Einfluß von der ausländischen Theologie her, mit der
man nun wieder in Kontakt gekommen ist.

Aarhus (Dänemark). Johannes Siek.

Geistliches und weltliches Regiment bei Luther.
Vortrag am 20. Juni 1947 in der Universität Basel und am

10. Juli 1947 in der Universität Freiburg i. Br.

Die zwei Regimente hei Luther werden heute bisweilen
Kirche und Staat genannt. Das ist eine Modernisierung der
ursprünglichen Lehre von den zwei Regimenten. Und wenn
wir Moderne dabei oft auch Kirche und Staat so auffassen,
als ob sie zwei soziologische Größen wären, deren richtiges
gegenseitiges Verhältnis wir zu ordnen hätten, dann bewegen
wir uns schon in einer geistigen Atmosphäre, die jedes
Verständnis davon, was Luther mit seiner Regimentslehre
gemeint hat, unmöglich macht. Keines der zwei Regimente ist
nach Luthers Meinung eine menschliche, kollektive Größe.
Ueberhaupt sind sie nicht etwas, was wir organisieren können.

Sondern Gott handelt tatsächlich durch das geistliche
Regiment und durch das weltliche Regiment, und weil er


	Dänische Theologie der Gegenwart

