Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 3(1947)

Heft: 4

Artikel: Danische Theologie der Gegenwart
Autor: Slgk, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877531

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

3. Jahrgang Heft 4 Juli/ August 1947

Diinische Theologie der Gegenwart.

Die folgenden Seiten wollen den Lesern dieser Zeitschrift
einen Kinblick in die gegenwiirtige Situation der dédnischen
Theologie geben. Zu diesem Zweck erfolgt in erster Linie eine
Besprechung der wichtigsten Veroffentlichungen, die dénische
Theologen wiéhrend des Krieges und in den Jahren kurz davor
vorgelegt haben. Ich sage ausdriicklich: die wichtigsten, da
eine Aufzéhlung jedes einzelnen Zeitschriftenartikels selbst-
verstindlich zu weit fiihren und eher verwirren als klarlegen
wiirde, was das Eigentliche in der dénischen Theologie ist.
Dann aber will ich versuchen, einige Linien zu zeichnen, die
die dénische Theologie der Gegenwart bestimmen, will die
wichtigsten Einfliisse aufweisen, die sich in besonderer Weise
geltend machen, und will die Grundanschauungen, die diesen
Einfliissen zu verdanken sind, bestimmen. Es ist klar, daB
man bei einer derartigen Gesamtbetrachtung der Theologie
der systematischen Theologie im Vergleich mit den anderen
Disziplinen zuviel Aufmerksamkeit schenkt. Aber gerade in
der systematischen Theologie vollzieht sich ja die Zusammen-
fassung der verschiedenen Disziplinen mit ihren Ergebnissen.
Darum ist es in besonderem Maflle die systematische Theologie,
die fiir die gesamte Theologie bestimmend wird.

Wir wollen nun zuerst kurz die wichtigsten Verdffent-
lichungen innerhalb der exegetischen und historischen Diszi-
plinen besprechen.

Altes Testament. Was das griobte Aufsehen in der at.lichen
Forschung erregt hat, sind eine Reihe Abhandlungen von
Paul V.Rubow. Dies ist besonders auffallend, da Rubow
weder Theologe noch Orientalist, sondern Prof. f. verglei-
chende Literaturgeschichte ist. Jedoch verwundert dies den
nicht, der Rubow kennt. Er ist ein begabter und geistreicher
Forscher, der sich nicht scheut, Gebiete zu betreten, die auller-
halb seines Arbeitsfeldes liegen. Und in der Tat vermag Ru-
bow auf diesen Gebieten neue originale Ideen zu fassen und

16



242 J.Slok, Ddnische Theologie der Gegenwart

diese mit stilistischer Meisterschaft zu begriinden. Theologi-
sches Interesse haben seine Abhandlungen iiber den Penta-
teuch («De tre Forteellere i Pentateukeny [«Die drei Erzéh-
ler im Pentateuch» ], Dansk Teologisk Tidsskrift [DTT], 1940,
p. 101—108; «Kilderne til ferste Mosebogy [«Die Quellen zum
ersten Mosesbuch» ], Reflexioner, 1943, p. 123—165; «Genesis
i littereerkritisk Belysning» [«Die Genesis in literarkritischer
Beleuchtungy ], Orbis litterarum, 1943, p.126—146, 179—207,
247—276; 1944, p. 67—84, 131 ff.; «Kundskabens Tree» [<«Der
Baum der Erkenntnisy], Tendenser, 1944, p. 214—220; «Kain
og Abely [«Kain und Abely], Tendenser, 1944, p.221—227,
og «De tre Forteellere i forste Mosebogy [«Die drei Erzéhler
im ersten Mosesbuchy ]|, Tendenser, 1944, p. 228—272). In die-
sen Abhandlungen iibertrigt er die in seinem eigenen Wissen-
schaftszweig benutzten Prinzipien auf die at.liche Forschung
und versucht hierbei zu zeigen, daB die allgemein geltende
Theorie der verschiedenen getrennten Quellen im Pentateuch
unhaltbar sei und daf} diese Schrift sich ganz im Gegenteil aus-
gezeichnet als Ganzheit betrachten lasse. Die Titel der Abhand-
lungen geben zu erkennen, dafl Rubow sich besonders mit der
Genesis beschiftigt, einer Schrift, fiir deren Einheit und Alter
er schwerwiegende Beweise beibringt. Verstindlicherweise
sind diese Theorien in den Reihen der at.lichen Forscher auf
starken Widerspruch gestofien.

Der produktivste der Alttestamentler ist Prof. Aage Bent-
zen (Universitit Kopenhagen). Er hat in den vergangenen
Jahren eine Reihe von Kommentaren zum AT geschrieben,
die in erster Linie fiir die theologischen Studenten berechnet,
aber gleichzeitig von allgemeinem Interesse sind. Bentzens
Kommentare zeichnen sich durch auflerordentliche Gelehrsam-
keit und Griindlichkeit aus, so dall man beim Lesen einen
wirklichen Einblick in die at.liche Forschung gewinnt. Vor
allem hat sich Bentzen mit den Psalmen beschéftigt («Fortolk-
ning til de gammeltestamentlige Salmer» [«Auslegung der at.-
lichen Psalmen»], 1939—40; «Salmestudier, indleeg i en lo-
bende diskussiony [«Psalmenstudien, Beitrag zur Diskus-
sion» ], Kebenhavns Universitets Festskrift, Nov. 1945, «Israels
gudtjeneste — strejflys ud fra salmerne»> [«Israels Gottes-
dienst — von den Psalmen aus betrachtet>], Gads Danske Ma-



J. Slok, Ddinische Theologie der Gegenwart 243

gasin, 1941, p. 469—480). Aullerdem aber stammen von seiner
Hand Auslegungen des Predigerbuches (1942) und von Je-
saja I (Kap.1—39, 1944) und Jesaja II (Kap.40—66, 1943).
In diesen Kommentaren weist Bentzen oft auf seine «Indled-
ning til det Gamle Testamentes [<«Einleitung in das ATy]
1941 hin, in welcher er in mehr systematischem Zusammen-
hang alle die Ergebnisse bringt, die er in den Kommentaren
detailliert anfiihrt. Dieses Werk besteht aus 3 Teilen: I, 1
enthélt eine Einleitung zu den einzelnen Schriften, I, 2 unter-
sucht die literarischen Typen, und II beschreibt die Ge-
schichte des Kanons. In dem mehr populiren Werk «Haand-
bog i Kristendomskundskaby [<«Handbuch zur Christentums-
kunde»], 8 Bénde, Kph. 1942—45, hat Bentzen die erste di-
nisch verfafite Darstellung der at.lichen Archiologie geliefert
(«Hverdagsliv og Gudtjeneste, Gammeltestamentlig Arkseo-
legi» [«Alltagsleben und Gottesdienst, at.liche Archiologie»],
Bd. II, 1943, p. 72—203). Dazu kommen eine Reihe von Ar-
tikeln iiber verschiedene Themen («Lakisjbrevene — en ar-
keeologisk saebebobel?y [«Die Lakisjbriefe — eine archéo-
logische Seifenblase?»], Gads Danske Magasin, 1940, p.491
bis 500; «Nyere Synspunkter vedrerende Israels Indvandring
i Paleestinay [«Neuere Gesichtspunkte iiber Israels Einzug in
P.»], DTT, 1941, p. 1—26; «Det israelitiske Historiesyn» [«Die
israelitische Geschichtsauffassungy], DTT, 1944, p. 155—172;
«Syndens sold er deden» [«Der Siinde Sold ist der Tod»],
DTT, 1945, p. 65—82).

Auller von Bentzen sind die Lakisjbriefe auch von Erling
Hammershaimb (Prof. f. AT an der Universitit Aarhus) in
einem Artikel in DTT (1940, p.91—100) behandelt worden.
Im iibrigen hat sich Hammershaimb besonders mit den Ras-
Shamra-Funden beschiftigt, teils unter rein philologischem
Gesichtswinkel («Das Verbum im Dialekt von Ras Shamray,
1941), teils im Zusammenhang mit dem AT («Udgravningerne
i Ras Shamra og det gamle Testamentey [«Die Ausgrabungen
in Ras Shamra und das AT»], Gads Danske Magasin, 1942,
p. 584—597). AuBerdem hat Hammershaimb im «Haandbog
for Kristendomskundskaby, Bd. I, p. 158—265 eine kurze Dar-
stellung der at.lichen Einleitung geliefert und 1946 einen Kom-
mentar zu Amos geschrieben, in dem er konservativ in der

16+



244 J. Slok, Ddnische Theologie der Gegenwart

Textkritik ist und die verheillenden Teile der Amosschrift als
echt betrachtet.

Die Ras-Shamra-Funde haben die Aufmerksamkeit sowohl
von Theologen als Orientalisten auf sich gezogen und sind
von Flemming Hvidberg (Prof. f. AT an der Universitit Ko-
penhagen) in seinem «Graad og Latter i det gamle Testamente»
(«Weinen und Lachen im AT.»), Kebenhavns Univ. Festskrift,
1938 (vgl. seinen Beitrag im «Haandbog i Kristendomskunds-
kaby, Bd. II, p. 204—369: «Tro og Haab, den israelitisk-jodiske
Religions Histories [«Glaube und Hoffnung, die Geschichte
der israelitisch-jiidischen Religion»]|) und von Johannes Pe-
dersen (Prof. f. Orientalistik an der Universitit Kopenhagen)
in seinen Artikeln «Canaanite and Israelite Cultus», Acta
Orientalia, Vol. XVIII, 1940, p. 1—14 und «Die Krt Legende»,
Berytus VI, 1941, p. 63—105 benutzt worden.

Von gréfleren Werken innerhalb der at.lichen Forschung
ist noch Egon Johannesens «Esras og Nehemjas Historie»
1946 zu nennen. Diese Arbeit ist urspriinglich die Beantwor-
tung einer Preisaufgabe der Universitit Kopenhagen aus den
Jahren 1941—42 und wurde dank Prof. Bentzens Initiative
verdffentlicht, nachdem ihr Verf., ein vielversprechender jun-
ger Theologe, von einer nationalsozialistischen Terrorbande.
ermordet worden war. Eine Besprechung dieses Werkes ist
in der Kgbenhavns Univ. Festskrift, Nov. 1942, p. 111 {f. zu
finden.

Neues Testament. Wenden wir uns von der at.lichen der
nt.lichen Forschung zu, so entdecken wir, dafl auch innerhalb
dieser theologischen Disziplin Arbeiten eines IForschers auller-
halb der Theologie das gréfite Aufsehen erregt haben. Vilhelm
Grenbech, Prof. f. Religionsgeschichte an der Universitit
Kopenhagen, hat zu seinen vielen anderen eigenartigen und
anregenden Werken in diesen Jahren eine Trilogie des Ur-
christentums gefiigt («Jesus, Menneskesenneny [«Jesus, der
Menschensohn» | 1935, «Paulus, Jesu Kristi Apostel» 1940 und
«Kristus, den opstandne Frelsers [«Christus, der auferstan-
dene Heiland»] 1941). Grenbech schreibt nicht wie andere
Forscher wissenschaftliche Werke. Die minutiése Nachfor-
schung und Beschreibung interessiert ihn nicht, jedenfalls ver-



J. Slek, Ddnische Theologie der Gegenwart 245

spiirt er keine Lust, fiir diese Untersuchungen und Beschrei-
bungen in seinen Werken Rechenschaft abzulegen. Die schwere
Ausriistung eines wissenschaftlichen Apparates schiebt er
von sich und versucht statt dessen durch ein tiefes Einleben
in sein Thema den Stoff von innen heraus zu formen. Er 1406t
die groflen religiésen Personlichkeiten mit ihren eigenen Wor-
ten sprechen, ldfit sie so lebendig und gegenwirtig vor uns
hintreten, wie es fiir die Gestalten der Vergangenheit méglich
ist. Es ist klar, dal} diese Methode bei einem so hervorragen-
den Mann wie Grenbech ihre auflerordentlichen Vorteile hat,
anregend und lebendig wirken mufl. Jedoch ist es nicht minder
einleuchtend, dafl hier grofle Gefahren lauern. Bei Grenbech
liegt jedenfalls diese Gefahr auf der Hand, indem wir eher
Grenbech und sein Evangelium als Jesus, Paulus usw. horen.
Gronbechs Auffassung vom Urchristentum ist nicht schwer
zu erfassen. Ist Jesus die grofle religiose Personlichkeit, der
wirkliche, lebendige Mensch, der in lebensnahem Kontakt mit
der Wirklichkeit mitten im Dasein steht, der nicht mit Hilfe
von Theorien oder Gesetzen oder «Dogmatiky sich ums Leben
betriigt, so ist Paulus aus ganz anderem Gufl. Er ist ein Mann
von der Schattenseite des Lebens, stammt von kleinen Leuten,
ist zu #dngstlich, das Leben zu leben, zu sehr Pharisder, um
sich von den Gesetzen und dogmatischen Lebensregeln freizu-
machen, zu sehr Hellenist, um die Botschaft Jesu richtig zu
verstehen; und die Urgemeinde, besonders wie sie in der
johanneischen Literatur zu Worte kommt, hat natiirlich Jesu
einféltige Botschaft vollig millverstanden und statt dessen die
theologische Verkiindigung von Christus als dem auferstan-
denen Messias geschaffen. Man kann sich vorstellen, dal
Grenbech nicht nur sehr begeisterte Zustimmung, sondern
auch heftige Angriffe von den Theologen erfahren hat. Es be-
steht wohl kein Zweifel, dall Grenbechs Werke, so grol} seine
Verdienste auch sein mogen, eine schicksalsschwere Verzeich-
nung der Quellen darstellen. Vgl. besonders Johannes Muncks
Kritik in DTT, 1943, p. 29—49.

Im iibrigen hat die nt.liche Forschung — ganz wie die at.-
liche — ihre Themen aus sehr verschiedenen Gebieten inner-
halb der gesamten nt.lichen Wissenschaft gewéhlt, ohne sich
in besonderer Weise um ein einzelnes Thema oder Problem



246 J. Slek, Ddinische Theologie der Gegenwart

zu konzentrieren. Archéologische und topographische Themen
werden von Berge Hjerl-Hansen behandelt. In «Kapernaum,
Jesu egen By — dens Ruiner og dens Gaader» («Kapernaum,
Jesu eigene Stadt — ihre Ruinen und ihre Rétsely), Kph. 1941,
liefert er auf Grund einer Palistinareise eine Beschreibung
der Topographie dieser Stadt (des jetzigen Tell Hum) und
widmet den Ruinen der Synagoge eine besondere Untersu-
chung; er meint, dafl die Synagoge aus Jesu Zeit stamme. In
einem Artikel «Dalmanutha (Mark.8, 10), den geografiske
Gaade i Markusevangeliety (¢Dalmanutha [Mark. 8, 10], das
geographische Rétsel im Markusevangeliumy), DTT, 1942,
p. 88—100 (jetzt auch in franzosischer Sprache erschienen:
«Dalmanutha [Mare VIII, 10] Enigme géographique et lin-
guistique dans I’évangile de S. Marc», Revue Biblique 53, 1946,
p. 372—384) untersucht Hjerl-Hansen das Wort Dalmanutha
und kommt zu dem Resultat, dafl dies Wort eine araméische
Konstruktion ist, die einfach ins Griechische transkribiert
worden ist, daher also keinen Ortsnamen, sondern eine allge-
meine topographische Bezeichnung darstellt.

Textkritik ist teils von G. Zuntz (<A textual Criticism of
some passages of the Acts of the Apostelsy, Classica et Me-
diaevalia, Vol. III 1940, p. 20—46), teils von Holger Mosbech
(Prof. £ NT an der Universitit Kopenhagen) («Sproglig For-
tolkning til Johannes Aabenbaring» [«Sprachliche Auslegung
der Johannes-Offenbarungs»], Kph. 1944) behandelt worden.
Besonders aber ist die Sprache des NT von Johannes Munck
(Prof. £. NT an der Universitit Aarhus) einer néheren Unter-
suchung unterzogen worden. In einem Artikel («Folkesprog
og Bibelsprog i det Ny Testamente» [«Volkssprache und Bibel-
sprache im NT»], DTT, 1944, p. 65—84) beweist der Verf., dafl
sowohl in der Syntax als im Sprachgebrauch ein so entschei-
dender Unterschied zwischen den Papyrusbriefen und dem
NT bestehe, daB es nicht linger moglich sei, die Behauptung
aufrechtzuerhalten, daB das NT in der Volkssprache geschrie-
ben sei. Im Gegenteil ist es in einem besonderen Griechisch
verfalit, das auf Grund des speziellen Stoffes entstand, wel-
chen die biblischen Verfasser zu bearbeiten hatten. In zwei
anderen Artikeln («Deux Notes sur la Langue du Nouveau
Testamenty, Classica et Mediaevalia, Vol. V 1943, p. 187—208



J. Slok, Ddnische Theologie der Gegenwart 247

und Vol. VI 1944, p.110—150) behandelt Munck zwei beson-
dere Fragen innerhalb dieses Problemkomplexes: 1. das Ver-
hiltnis zwischen modernem Griechisch und der nt.lichen
Sprache, wobei er im Gegensatz zu H. Pernots Anschauung
von einem nahen Zusammenhang zwischen diesen beiden zu
beweisen sucht, dafl hier ein wesentlicher Unterschied (z. B.
im Gebrauch der Partizipialkonstruktionen) bestehe, wodurch
es unmoglich werde, dall Markus die iibliche gesprochene
Sprache benutzt hat, die mit dem modernen Griechisch nah
verwandt sein soll; 2. einige methodologische Untersuchungen
betreffs des Gebrauches von Semitismen im NT. Der Verf.
wiinscht die Frage weit mehr kritisch behandelt zu sehen als
bisher, dal man z. B. innerhalb der Semitismen zwischen He-
braismen, Aramaismen und Septuagintismen zu unterscheiden
habe. In diesem Zusammenhang muf} eine kleinere Verdoffent-
lichung (Clausen-Bagge: «Eperotaemay, Odense 1941) genannt
werden, die zu beweisen sucht, daBl das Wort émepdytnua 1. Petr.
3, 21 «Bund» bedeute.

Einen bemerkenswerten Beitrag zur Einleitung des Romer-
briefes bildet Berge K. Diderichsen, «Paulus Romanus, et
analytisk Bidrag til Romerbrevets seldste Historie» («Paulus
Romanus, ein analytischer Beitrag zur iltesten Geschichte
des Romerbriefes»), Teologiske Studier DTT II. Abt. Nr.1, Kph.
1941. Ausgehend von einer Reihe von Problemen dieses Brie-
fes (dem jiidischen oder heidnischen Charakter des Leser-
kreises, dem Platz der Doxologie, dem bedeutend kiirzeren
Brief des Markion) versucht der Verf. zu beweisen, daf} der
Brief eine originale Arbeit von Paulus darstellt, spiter erwei-
tert und herausgegeben von einem Paulusschiiler, vermutlich
ca. 90—100, mit dem Ziel vor Augen, die Kirche zur Missions-
wirksamkeit anzuregen. Der Verf. meint sogar beweisen zu
konnen, welche Abschnitte von dem spéteren Bearbeiter dem
urspriinglichen Brief eingefiigt wurden (z.B. die Abschnitte
3, 1—18; 4; 9; 10, 5—21; 11, 1—32 auler verschiedenen ande-
ren kiirzeren oder lingeren Passagen). Einleitungsfragen sind
aullerdem behandelt worden von Holger Mosbech in «Evan-
gelielitteraturens Tilblivelsey («Die Entstehung der Evange-
lienliteratur») (6 Gastvorlesungen, gehalten an der Universitit
Reykjavik), Kph. 1937, wo die sog. Formgeschichte (K. L.



248 J. Slpk, Ddnische Theologie der Gegenwart

Schmidt, M. Dibelius, R. Bultmann u. a.) néher ertrtert wird.
Auch steht Mosbech im Begriff, eine grofle zusammenfassende
Isagogik herauszugeben.

Von eigentlichen Kommentaren sind folgende erschienen:
Frants Buhls Kommentar zum Hebrierbrief, hrsg. in bearb.
Form von Mosbech (Fr. Buhl, «<Hebraeerbrevet fortolkety [«He-
briaerbrief, seine Auslegung»], 2. bearb. Ausgabe von Holger
Mosbech, Kph. 1941). Die Johannesbriefe sind von L. J. Koch
(«Fortolkning til Johannesbrevene» [«Die Auslegung der Jo-
hannesbriefe»>], Kph. 1941) in konservativer, traditioneller
Auffassung kommentiert worden, wihrend Chr. Lindskrog
(«Fortolkning til 1. Johannesbrevy [«Auslegung des 1.Jo-
hannesbriefesy ]|, Kph. 1941) versucht, den Brief unter einem
neuen Gesichtswinkel zu betrachten, und diesen Gesichtspunkt
in einem Artikel in DTT, 1941, p. 27—44 («Problemet i Farste
Johannesbrevy [«Das Problem des 1. Johannesbriefes»]) gel-
tend macht. Schlielllich stammt von Mosbechs Hand eine Aus-
legung der Apokalypse, wo er, wie iiblich, seine Arbeit in
zwei getrennte Teile zerfallen 1dft, eine rein sprachliche Aus-
legung («Sproglig Fortolkning til Johannes’ Aabenbaring»
[«Sprachliche Erklirung der Johannesoffenbarung»], Kph.
1944) und den eigentlichen Textkommentar («Johannes’ Aaben-
baring, indledet og forklarety [«Die Johannesoffenbarung,
eingeleitet und erklirty], Kph. 1943). Der Verf. benutzt die
zeithistorische Methode, nimmt jedoch stindig Riicksicht auf
die traditionshistorischen Resultate.

Paul Seidelin behandelt in einem Artikel («Bodfeerdighed
og Eschatologisk Forventning paa Jesu Tidy [«Bubfertigkeit
und eschatologische Erwartung zur Zeit Jesuy], DTT, 1943,
p. 145—161) einen Gegenstand aus dem Spiatjudentum. Hier
wird bewiesen, wie es fiir den jiidischen Gedankengang neu
und iiberraschend war, dall Jesus die Verkiindigung vom
Kommen des Reiches Gottes als Argument zur Bufauffor-
derung benutzte.

Innerhalb der nt.lichen Theologie ist besonders Marius
Hansen zu nennen mit seiner Untersuchung «Om Trosbegre-
bet hos Paulusy («Ueber den Glaubensbegriff bei Paulusy),
Kph. 1937, einer auBerordentlich griindlichen Untersuchung
der verschiedenen Bedeutungen des Wortes Glaube in der



J. Slek, Ddnische Theologie der Gegenwart 249

paulinischen Literatur. Aber auch Johannes Schousboe, «La
Secte juive de 1’Alliance nouvelle au pays de Damas et le
Christianisme naissant», Kph.1942, und Paul Seidelin, «Ny
Pagt — nyt Folk — nyt Livy («Neuer Bund — neues Volk —
neues Lebeny), DTT, 1941, p. 131—151, sind wichtig.

Kirchengeschichte. Von der kg.lichen Forschung gilt es,
dal sie naturgemif in erster Linie Stoffe aus der KG Déne-
marks behandelt. Dies wird wohl immer der Fall sein; doch
haben die schwierigen Verhiltnisse wéhrend der Besetzung
in hohem Grade das Sichvertiefen in die Vorzeit der dénischen
Kirche gefordert. * Auffillig ist es, wie Grundtvig hier im
Vordergrund der Forschung steht. Ohne zu iibertreiben, kann
man von einer Grundtvig-Renaissance sprechen. Diese hat
auller in einer Menge kleinerer Abhandlungen in folgendem
grolern Werk Frucht getragen: Anders Nergaard, «Grundt-
vigianismeny 1—III, 1935—38, wo der 1. Bd. Grundtvigs Ent-
wicklung von 1825 (dem Zeitpunkt, da er zu seiner Auffas-
sung von der Kirche gelangte) bis zu seinem Tod schildert,
der 2. Bd. die Entwicklung des Grundtvigianismus nach
Grundtvigs Tod darlegt und der 3.Bd. eine mehr systematische
Darstellung von dem, was Nergaard als den Kernpunkt in
Grundtvigs Theologie ansieht, bildet; vgl. seine kleinere
Schrift «Kun ved Badet og ved Bordets («Nur bei dem Bad
[der Taufe] und am Tische [bei dem Abendmahl]y), 1939. Es
ist bereits nach diesen Andeutungen klar, dafl fiir Nergaard
Grundtvigs Kirchenbegriff das Wesentliche ist. Auller Nor-
gaards Werken sind zwei Grundtvigmonographien zu nennen:
Johan Borup, «N.F.S.Grundtvigy, 1943; und Hal Koch,
«Grundtvigy, 1943. Uebrigens hat Hal Koch (Prof. f. KG an
der Universitit Kopenhagen) in reichem Mafle zur Grundtvig-
forschung der letzten Jahre beigetragen. Er ist u.a. Mither-
ausgeber einer Ausgabe von Grundtvigs Schriften. Auch exi-
stieren eine Reihe von Monographien tiber mehr bekannte
Personlichkeiten der dédnischen Kirche: P. G. Lindhardt, «Pe-
der Hersleb» I, 1939; N.M. Plum, «Jacob Peter Mynstery,

* Da diese Seite der kg.lichen Forschung natiirlich nicht mit beson-
ders groflem Interesse im Ausland rechnen kann, wird sie hier nur ganz
kurz behandelt.



250 J.Slok, Ddnische Theologie der Gegenwart

1938; Sv. Hauge, «Studier over D. G. Monrad som religiss Per-
sonlighed» («Studien iiber D. G. Monrad als religiose Persén-
lichkeity), 1944; Jorgen Larsen, «H. N. Clausen; hans Liv og
Gerning, I. Del: Aarene fra 1793—1848» («H. N. Clausen, Sein
Leben und Wirken, I. Teil: Die Jahre von 1793—1848y), 1945;
Seren Holm, <«H. N. Clauseny, 1945. Von Studien iiber den Pie-
tismus ist erwiahnenswert: F. Elle Jensen, «Pietismen i Jyl-
landy («Der Pietismus in Jiitlandy), DTT, II. Abt. Teologiske
Studier Nr. 5, 1944. Von allgemeinerem Interesse ist N. K. An-
dersen, «Arkebiskop Jens Grandy I—II, DTT, II. Abt. Teo-
logiske Studier Nr.4, 1943 und Nr.6, 1945, weil diese, wie
Hal Koch, «Danmarks Kirke i den begyndende Hejmiddelal-
dery («Dénemarks Kirche im beginnenden Hochmittelaltery),
1936 die Auseinandersetzung zwischen kanonischem und na-
tionalem Recht behandelt. Von #hnlichem Interesse (was schon
aus dem Titel hervorgeht) ist P. G. Lindhardt, «Danmark og
Reformkoncilierne, Forholdet til de koncilicere Bestraebelser
1414—1443» («Dédnemark und die Reformkonzilien, das Ver-
hiltnis zu den konziliaren Bestrebungen 1414—1443»), DT'T,
II. Abt. Teologiske Studier Nr.2, 1942. Die einzige groéflere
Arbeit, die nicht speziell ein Gebiet innerhalb der dénischen
Kirchengeschichte behandelt, ist K.E. Jordt Jergensens in
deutscher Sprache verfafite Abhandlung «Oekumenische Be-
strebungen unter den polnischen Protestanten bis zum Jahre
1645y, 1942, Schlieflich sind einige in der ddnischen Theologie
lang entbehrte Gesamtdarstellungen der KG herausgekom-
men, sowohl der allgemeinen KG als auch speziell der KG
Dénemarks und des Nordens. Zur ersteren Kategorie ist Jens
Norregaards (Prof. f. KG an der Universitit Kopenhagen)
umgearb. Ausgabe von Hj. Holmquists Kirchengeschichte von
1931—1940 (Bd.I in 3. Ausg., 1946), mit der besonders aus-
fithrlichen Ausgabe des 3. Bandes: «Kristendommens Historie
i Romantikens, Liberalismens og Realismens Tidsaldery («Die
Geschichte des Christentums im Zeitalter der Romantik, des
Liberalismus und des Realismus») I—II, 1939 zu rechnen.
Auch Hal Kochs recht kurze, aber dulerst instruktive «Kir-
kehistorie», 1944 sei hier erwihnt. In ebenso kurzer wie in-
struktiver Weise ist Hal Kochs Darstellung der dédnischen
Kirchengeschichte «Danmarks Kirke gennem Tiderne» («Déne-



J. Slok, Ddnische Theologie der Gegenwart 251

marks Kirche im Laufe der Zeiten»), 1939 geschrieben, wih-
rend P. G. Lindhardt eine weit ausfiihrlichere Darstellung von
«Den nordiske Kirkes Historie» («Die Geschichte der nor-
dischen Kirche»), 1945 geliefert hat.

Die systematische Theologie. Was die systematische Theo-
logie der letzten Jahre in ganz besonderer Weise prigt, ist
das lebhafte Interesse fiir Luther. Charakteristisch dabei ist,
daBl die bemerkenswertesten Lutheruntersuchungen systemati-
scher und nicht nur rein historischer Art sind. Deutlich ist,
dafB es hier um eine ernsthafte Auseinandersetzung mit Luther
geht. Man wiinscht zu untersuchen, ob das lutherische Erbe
in Wahrheit bewahrt wurde, oder ob man sich so weit von
dem groflen Reformator entfernt hat, dal man sich nur selbst-
betriigerisch noch stéindig eine lutherische Kirche nennt. Wenn
sich auch die einzelnen Publikationen recht isoliert nebenein-
ander reihen, so ist doch ihnen allen der deutliche Wunsch
gemeinsam, den wirklichen Luther zu erkennen. Es ist ver-
standlich, dafl man hierbei oft in scharfe Polemik mit der
dlteren Lutherforschung gerit, ebenso wie die Theologie der
Gegenwart sehr wenig zu tun hat mit dem Neuprotestantismus
des vorigen Jahrhunderts. Der bedeutendste Beitrag zu dieser
neuen Lutherforschung ist ohne Zweifel Regin Prenters (Prof.
f. Dogmatik an der Universitit Aarhus) Dissertation und Pro-
motionsschrift «Spiritus Creatory, Aarhus-Kph. 1944. Wie aus
dem Titel hervorgeht, handelt es sich hier um den Platz, den
der Gedanke vom Heiligen Geist in Luthers gesamter Theo-
logie einnimmt. Die Hauptthese des Verf.s ist die, dafl Luthers
Gedanken vom Heiligen Geist nicht nur traditionell scho-
lastisch bestimmt, sondern neu und original sind. Sie nehmen
vielmehr eine zentrale und entscheidende Stellung in der theo-
logischen Gesamtauffassung ein. Es ist der Heilige Geist, der
fiir Luther die reale Gegenwart Christi im Menschen durch
Wort und Sakrament vermittelt und damit Christi «fremde»
Gerechtigkeit eine reale Macht im wiedergeborenen siindigen
Menschen werden ldft. Mit den beiden Worten Caritasidealis-
mus und Offenbarungsrealismus wird darnach der Unterschied
zwischen Katholizismus und Protestantismus charakterisiert.
Der Katholizismus wird als Caritasidealismus bestimmt: eben



252 J. Slok, Ddnische Theologie der Gegenwart

weil er nie verstanden hat, worin die eigentliche Tat des Heili-
gen Geistes besteht, ist Gott fiir den Katholizismus niemals
etwas anderes geworden als der prinzipiell ferne Gott, zu dem
der Mensch auf dem Wege ist. Dieser ferne Gott kann zwar
dem Menschen, der aus eigenen Kriften niemals diesen Gott
erreichen kann, die Hilfe der Gnade zuteil werden lassen, nicht
aber steigt er durch den Heiligen Geist im endlichen und ab-
soluten Verstand hernieder, um stellvertretend dem Menschen
den Kampf abzunehmen. Auf dhnliche Weise wird von allen
pietistischen Tendenzen bestimmt Abstand genommen, indem
hingewiesen wird auf den Unterschied zwischen der durch
den Heiligen Geist vermittelten Heiligung und der realen (vom
Verf. so genannten) Frommigkeit, dem faktischen Wachstum
in der konstatierbaren Frommigkeit, die im Sinne des Verf.s
immer zweideutig ist. Es ist aulerdem die Absicht Prenters,
aufzuzeigen, wie diese zentralen Gedanken vom Heiligen Geist
(und damit die ganze Theologie Luthers) wesentlich die glei-
chen bleiben in Luthers gesamter Produktion. Von dem so
iiblichen Unterschied zwischen dem jungen Luther und dem
mehr vorsichtigen &dlteren Luther will Prenter nichts wissen.
Dall Verschiedenheiten bestehen, ist klar, aber nach Prenters
Meinung beriihren sie niemals die zentrale Grundeinstellung.
Eine wirklich entscheidende historische Entwicklung gibt es
bei Luther nicht, nachdem er zu seiner reformatorischen
Grundeinstellung gelangt ist. Man merkt in diesem bedeuten-
den Werk die ausgesprochen kirchliche Einstellung Prenters,
z. B. in der Behauptung, dal fiir Luther niemals die Rede da-
von ist, die Sakramente zu spiritualisieren, sondern vielmehr
das Wort zu sakramentalisieren. Auf diese Weise ist fak-
tisch die lutherische und nicht die katholische Kirche in wahr-
stem Verstand eine Sakramentskirche.

Auler in Prenters Werk ist Luther der Gegenstand teils
mehr populdrer Darstellungen, die hier nicht genannt werden
sollen, teils kleinerer Abhandlungen, die sich um das eine
oder andere Spezialthema konzentrieren. Die meiner Meinung
nach bedeutendste kleinere Abhandlung ist Knud Eiler Log-
strups (Prof. f. Ethik und Religionsphilosophie an der Uni-
versitit Aarhus) Aufsatz «Viljesbegrebet i De servo arbitrio»
(«Der Willensbegriff in De servo arbitrio»), DT'T, 1940, p. 129



J. Slok, Ddinische Theologie der Gegenwart 253

bis 147. Der Verf. hat ein hervorragendes Talent, kurz, doch
tiefgreifend ein Problem zu analysieren. Er dullert sich hier
aullerordentlich scharfsinnig iiber den freien oder gebundenen
Willen mit dem Ausgangspunkt in Luthers beriihmter Schrift.
Zwei andere Abhandlungen in DTT (Ebbe Thestrup Peder-
sen, «Luthers Leere om Gudserkendelsen» [<«Luthers Lehre
von der Gotteserkenntnisy], 1941, p.67—97; Svend Lerfeldt,
«Forsoningen i Luthers Theologiy [«Die Vers6hnung in Lu-
thers Theologie» |, 1943, p. 1—25; 66—90; 162—193; 238—257)
versuchen in minderem Umfang als Prenter, jedoch auf &hn-
liche Weise einen einzelnen Lehrpunkt herauszugreifen, um
zu zeigen, welche Linie dieser in Luthers Theologie einnimmt.
Schliefilich hat die ddnische Theologie noch einen bedeuten-
den Lutherkenner in Pastor N. Otto Jensen. Er hat in einer
langen Reihe von Artikeln in der Zeitschrift «Tidehvervy
(«Zeitwendey) — es wiirde leider zu weit fithren, auf Einzel-
heiten einzugehen — durch seine Lutheruntersuchungen ver-
mocht, hochst bedeutungsvoll und scharfsinnig in die heutige
theologische Debatte einzugreifen. Da «Tidehvervy ohne
Ziweifel die kirchliche Richtung in D#dnemark ist, die am
ernstesten theologisch arbeitet, ist es zum ersten aulerordent-
lich wichtig, dafl sie sich wirklich mit Luthel; befalt, zum
anderen ist es nicht minder wichtig, daBl die theologische Welt
als solche einer so scharfumrissenen, selbstindig geprigten
Lutherauffassung gegeniibergestellt wird.

Ist Prenters Doktor- und Promotionsschrift eine Ausein-
andersetzung mit dem Katholizismus auf Grund einer Schrift
Luthers, so besitzen wir eine andere Auseinandersetzung mit
der katholischen Theologie, diesmal jedoch auf Grund einer
Untersuchung der katholischen Theologie selbst, in K. E.
Skydsgaards (Prof. f. Dogmatik an der Universitit Kopen-
hagen) Doktor- und Promotionsschrift «Metafysik og Tro»
(«Metaphysik und Glaubey), Kph. 1937. Dieses Werk ist eine
Darlegung der thomistischen Theologie, natiirlich mit der Ab-
sicht, stindig den entscheidenden Unterschied zwischen ka-
tholischer und protestantischer Christentumsauffassung auf-
zuzeigen. Es ist sicher nicht iibertrieben, wenn man behauptet,
daB durch Skydsgaards Arbeit die Diskussion mit dem Katho-
lizismus von der mehr oder weniger unlauteren Polemik in die



254 J. Slok, Ddnische Theologie der Gegenwart

Sphére einer wirklichen Auseinandersetzung gehoben ist.
Skydsgaard hat hier ein aullerordentlich griindliches und tiich-
tiges Stiick Arbeit geleistet, um den Katholizismus in seiner
genuinsten Gestali wirklich zu verstehen und um diesen so
darzustellen, dal der Katholizismus selbst imstande ist, die
Richtigkeit der Darstellung zu priifen. Und dies ist ihm tat-
séchlich gelungen. Das Werk kann ausgezeichnet als Einfiih-
rung in die thomistische Theologie benutzt werden. Aber es
ist nicht nur eine Darstellung, sondern auch gleichzeitig eine
Auseinandersetzung mit dem dargestellten Stoff. Es wird ge-
zeigt, wo die Wege zwischen Katholizismus und Protestantis-
mus auseinandergehen, wo die entscheidende, qualitativ ver-
schiedene Grundeinstellung liegt, ausgedriickt in den Worten
Metaphysik und Glaube. Fiir den Katholizismus liegt der
Glaube in einem metaphysischen Plan, ist eine Frage des Ge-
hobenwerdens in das Gottliche und Teilhaftigseins an diesem.
Fiir den Protestantismus ist der Glaube etwas Existentielles,
ist eine F'rage der Anrechnung. Aber damit wird gleichzeitig
klar, wie in wesentlichem Grade das philosophische Vorver-
stindnis die Grundeinstellung bestimmt, indem es entweder,
wie bei Thomas, das Dasein als einen metaphysischen ordo
betrachtet, wo Siinde und Gnade ihre ganz bestimmten Funk-
tionen haben, oder indem es, wie im Protestantismus, den
gefallenen Menschen seinem Schopfer gegeniiber sieht.

Es ist auffallend, daB} die bedeutendsten Arbeiten der letzten
Jahre den Charakter einer Auseinandersetzung tragen. Dies
zeigten wir sowohl bei Prenters als Skydsgaards Disserta-
tion. Nicht weniger gilt dies von der dritten bedeutenden Dis-
sertations- und Promotionsschrift, der von K. E. Legstrup:
«Den erkendelsteoretiske Konflikt mellem den transcendental-
filosofiske Idealisme og Teologiens («Der erkenntnistheoreti-
sche Konflikt zwischen dem transzendental-philosophischen
Idealismus und der Theologie»), Kph. 1942. Legstrup stellt
zuerst die Unmdoglichkeit einer Gotteserkenntnis von der kan-
tisch-idealistischen Erkenntnistheorie aus fest. Wenn man auf
idealistische Weise die Erkenntnis als eine produktive Erzeu-
gung des Objektes betrachtet, mull man ohne weiteres die Mog-
lichkeit einer Gotteserkenntnis abweisen; denn Gott liegt ja
nicht im Schaffensbereich der menschlichen Erkenntnis, ist viel-



J. Slok, Ddnische Theologie der Gegenwart 255

mehr der, dem alles ausgeliefert ist. Nach einer Reihe schwer
zuginglicher erkenntnistheoretischer Betrachtungen (Unter-
schied zwischen dem Problem der Anschauung und des Ver-
stehens, verschiedene Auffassungen vom Subjekt-Objekt-Ver-
hiltnis) wird gezeigt, inwiefern der Konflikt tiefer greift, als
man gewohnlich annimmt. Es ist nicht nur die Rede von einem
engumgrenzten erkenntnistheoretischen Problem, sondern von
einer dem Dasein zugrundeliegenden und das Dasein tragen-
den Anschauung. Fiir jeden idealistischen Gedankengang ist
das Dasein etwas in sich selbst Gestaltloses und Ungeform-
tes, das erst Gestalt gewinnt in den kulturellen (im weitesten
Umfang des Wortes) Anstrengungen des Menschen. In der
jiidisch-christlichen Auffassung dagegen ist das Dasein von
Gott geschaffen und ist daher im voraus etwas ganz Bestimm-
tes, ndmlich das, was der Schopfer gewollt hat. Daher kann
man nicht durch kulturelle Anstrengungen das Dasein zu
etwas Beliebigem machen. Man muf, um das Leben leben
zu konnen, den Gesetzen folgen, die der Schopfer im voraus
dem Leben gegeben hat. Erst im Befolgen dieser Gesetze
gelingt das Leben. Dagegen bedeutet der Siindenfall, dal
die Menschen nicht in Uebereinstimmung mit den Geset-
zen des Lebens ihr Leben gelebt haben. Der Mensch hat
das Leben zunichte gemacht, und indem der Mensch das Leben
auf dem einen oder anderen Gebiet zunichte gemacht hat, tritt
das Gegebene, das das Leben von Anbeginn darstellt, als Ge-
setz hervor. Als der erste Mensch totete, entstand das Gesetz,
dafll man nicht téten darf. Es besteht also nicht eine bestimmte
Anzahl von Gesetzen fiir das Leben; ihre Zahl héingt von dem
Grade des menschlichen Vermégens ab, das Leben zu vernich-
ten. Das at.liche Gesetz fillt ganz einfach zusammen mit die-
sen fiir das Leben aufgestellten Gesetzen, es ist ein Versuch,
das vernichtete Lieben durch Gesetze wieder aufzurichten. Jesu
Verkiindigung hingegen will darauf hinweisen, was das Leben
an sich ist, wenn der Mensch sich nicht an ihm vergriff. Daher
ist Jesu Werk nicht kultureller Art, nicht ein Versuch, Ord-
nungen und Institutionen fiir das Leben zu schaffen, sondern
ist das Leben selbst in seiner unverderbten Wirklichkeit. Und
um dieses Lieben zu leben, hat er die Menschen gerufen (hier
bleibt unberiicksichtigt, womit die Dogmatiker sich sonst be-



256 J. Slok, Ddnische Theologie der Gegenwart

schiftigen: Versohnung, Rechtfertigung, Unio mystica usw.).
Die Erkenntnis dieser jiidisch-christlichen Lebensauffassung
liegt auf einem anderen Plan als die idealistische Erkenntnis.
Es ist nédmlich eine Erkenntnis durch das Wort, in welcher
das erkannte Objekt nicht in passivem Nichtssein verbleibt,
bis es dem Erkennenden einféllt, es durch seine aktiv schaf-
fende Erkenntnis in die Wirklichkeit zu rufen, sondern es
tritt aktiv dem Erkennenden entgegen, beméchtigt sich seiner,
anstatt selbst in dessen Machtsphéire zu geraten. Die jiidisch-
christliche Erkenntnis ist dialogisch, wo die idealistische mo-
nologisch ist (man merkt den Einfluf der Existentialphilo-
sophie). Es ist kein Zweifel, dall Legstrups Doktor- und Pro-
motionsschrift das originalste Werk darstellt, das in langen
Zeiten in dénischer Theologie erschienen ist. Ganz gewil} sind
an vielen Stellen deutliche Einfliisse zu spiiren (Bultmann,
Grenbech, Existenzphilosophie), aber doch ist es verkehrt,
Legstrup Schiiler irgend jemandes zu nennen. Seine Disserta-
tion enthélt eine eigenartige theologische Auffassung, deren
weiterer Ausgestaltung man mit Spannung entgegensieht. Es
ist leicht zu verstehen, dal dies Werk nicht unangefochten
blieb. Vgl. z.B. N. H. Sees sehr scharfe Opposition bei der
Promotionshandlung (in DTT, 1943, p. 112 bis 131).

Von grofleren Werken ist endlich N. H. Sees (Prof. f. Ethik
und Religionsphilosophie an der Universitit Kopenhagen)
«Kristelig Etiky, Kph. 1942, 2. Ausg. 1946 (vgl. <Erkendelsen
og Virkeliggorelsen af det godey [«Die Erkenntnis und Ver-
wirklichung des Guten»], Kph. 1937, das als eine Art Vor-
arbeit zu betrachten ist) zu nennen. Wenn auch Seges Ethik
natiirlich in erster Linie ein Universititslehrbuch sein will,
so reicht sie doch weit iiber das Lehrbuchméfige hinaus. See
ist auBerordentlich belesen und vermag eine griindliche und
tiefschiirfende Diskussion mit Andersdenkenden zu fiihren.
Man braucht nur die Anmerkungen in seinem Buch zu lesen,
so erhilt man eine aufBerordentlich eingehende Kenntnis aller
Schattierungen des theologischen Denkens. Zum andern aber
verliert See sich nie in seinem Belesensein. Er ist keineswegs
nur ein gelehrter Kompilator, sondern besitzt eine scharfsin-
nige und ausgesprochen persénliche Einstellung den verschie-
denen Problemen gegeniiber. Das Charakteristischste in sei-



J. Slok, Ddnische Theologie der Gegenwart 257

ner Ethik ist sein konsequenter Biblizismus. Er weist jederlei
Rede von einer natiirlichen Offenbarung und damit den Ge-
danken, dafl man aullerhalb der Offenbarung in Jesus Chri-
stus ein Wissen um die Wahrheit besitzen kann, ab. Erst
wenn man der Rede der Offenbarung gelauscht hat und erst
wenn der Heilige Geist wirklich diese Rede zu einer solchen
der Offenbarung gemacht hat, ist eine gewisse Verbindung
zwischen dem Menschen und der Wahrheit geschaffen, nicht
in dem Sinne, dall der Mensch jetzt die Wahrheit hort; einen
anderen Weg gibt es nicht als den, dall der Mensch stéindig
von neuem die Wahrheit horen mull. Erst auf Grund eines
solchen Hinhorchens nach der stindig neuen Rede der Offen-
barung ist es moéglich, eine Ethik zu schreiben. Ganz gewil}
ist eine solche Ethik die tote Erinnerung an das Wort, das
geklungen hat, niemals das lebendige Wort selbst, doch aber
eine Erinnerung an das Wort. Bei einer solchen Auffassung
kann es nicht wundernehmen, dafl die Belegung durch Bibel-
stellen eine entscheidende Rolle im speziellen Teil der Ethik
spielt. Der Einwand, dall See mit seinem exklusiven Aus-
gangspunkt in den meisten Féllen kein wesentlich anderes
Resultat erzielt als die Mehrzahl der anderen Ethiker, mul}
damit zuriickgewiesen werden, dall nicht die duflere Gestalt
des Resultates, sondern die Motivierung dieses Resultates ent-
scheidend ist. Im {iibrigen ist der spezielle Teil oft dullerst
aktuell geschrieben und bietet in vielen Féllen einen wichti-
gen Beitrag zu den verschiedenen Diskussionen der Zeit, was
um so wertvoller ist, als See nicht ausgesprochen als Ver-
treter einer bestimmten Kkirchlichen Richtung auftritt, son-
dern von seinem personlichen Standpunkt aus die Lieblings-
dogmen der verschiedenen Richtungen zur Debatte stellt. See
wirkt daher als ein fruchtbares Korrektiv z. B. der grundtvi-
gianischen Rede von Volklichkeit, der neuen Kirchlichkeit und
vielleicht besonders der Grenbechschen Auffassung von Jesu
Verkiindigung. Von See ist noch eine kleinere Arbeit zu nen-
nen: «Karl Barths Bibelopfattelsey (¢«Karl Barths Bibelauffas-
sung»), Kph. 1939, die natiirlich mit seiner iibrigen Produk-
tion auf gleicher Linie liegt.

Ein fleifiger Verfasser aus ganz anderem Gub ist Seren
Holm (Prof. f. Ethik und Religionsphilosophie an der Uni-

17



258 J. Slok, Ddnische Theologie der Gegenwart

versitit Kopenhagen). Holm zeichnet sich durch seine aus-
gesprochen antibarthsche, humanistische Einstellung und seine
deutliche Vorliebe fiir die liberale Theologie aus. Diese Grund-
einstellung prégt die ansehnliche Reihe seiner Abhandlungen
oft mehr religionsphilosophischen als eigentlich theologischen
Charakters. Seine antibarthsche Einstellung kommt zum Aus-
druck in «Den barthske Theologi og Ethikkeny («Die Barth-
sche Theologie und die Ethik»), DTT, 1040, p.65—81, wo er fur
die Richtigkeit jenes Einwandes, der ab und zu gegen Barth
erhoben wird, dall dessen Theologie mit jeglicher Form fiir
Ethik unvereinbar sei, Argumente anfiihrt. Zu nennen ist auch
seine Darstellung von Paul Tillichs Religionsphilosophie in
DTT, 2. R., Teologiske Studier, Nr.3. Besonders bedeutungs-
voll und von Nutzen ist der Artikel «Den logiske Empirisme
og dens teologiske Konsekvensery («Der logische Empirismus
und seine theologischen Folgen»), in DTT, 1945, p.31—58,
wo Holm eine Auseinandersetzung mit der naturwissenschaft-
lich geprigten Philosophie der Gegenwart versucht. Solche
Auseinandersetzung ist natiirlich dullerst erwiinscht, und man
kann hoffen, dafl sie entweder von Holm oder von einem an-
deren Forscher in ausfiihrlicherer Form, als es in einem Zeit-
schriftenartikel moglich ist, einmal in Angriff genommen wird.
Schliefllich kommt seine Vorliebe fiir die ritschlsch orientierte
Theologie z. B. in dem Artikel «Den religiese Veerdidomy («Das
religiose Werturteily), in DTT, 1940, p. 219—235, zu Worte.
Merkwiirdigerweise hat die Kierkegaardforschung der
letzten Jahre keinen wichtigeren Beitrag gezeugt. Nur einige
Zeitschriftenartikel behandeln Kkleinere Themen innerhalb
dieses fiir die dénische Theologie so wichtigen Abschnittes.
Zu nennen sind: Th. V. Krog, «<Menneske farsty («Der Mensch
zuersty), DTT, 1940, p. 148—165, wo Kierkegaards Gedanken
von dem menschlichen Vorverstindnis des Christlichen im
Verhiltnis zu E. Brunner, R. Bultmann und K. Barth behan-
delt werden; Malantschuk, «Pzlen i Kedet hos S.K.» (¢Der
Pfahl im Fleisch bei S.K.»), DTT, 1940, p. 82—90, der sich
die Aufgabe stellt, zu einem tieferen Verstéindnis dieses bei
Kierkegaard so wichtigen Ausdrucks zu gelangen; schlieflich
mein Aufsatz <En Studie i K.s Erkendelsesteoriy («Eine Stu-
die zu K.s Erkenntnistheoriey), DTT, 1941, p. 45—56, wo ich



J. Slek, Ddnische Theologie der Gegenwart 259

versuche, das Verhiltnis zwischen Kierkegaard und Thomas,
Hegel und Sokrates zu beschreiben.

Theologische Leitlinien. Es ist natiirlich unvermeidlich,
dalB diese Besprechung einer langen Reihe von Publikationen
einen etwas kaleidoskopischen Eindruck von der dédnischen
Theologie hinterlassen mull. Wenn man sich dagegen von den
einzelnen Verdffentlichungen den groflen Linien zuwendet,
die im Augenblick die d#dnische Theologie beherrschen, so
wird das Bild weit klarer. Besonders drei Namen haben einen
entscheidenden Einflufl ausgeiibt. Der erste Name ist Karl
Barth. Es gibt wohl kaum einen dédnischen Theologen, der
nicht in mehr oder weniger ausgesprochenem Grad Barth zu
Dank verpflichtet ist oder jedenfalls in seiner theologischen
Arbeit gezwungen wurde, ganz entschieden zur Barthschen
Theologie Stellung zu nehmen. Das bedeutet aber nicht, dafl
die Mehrzahl der dénischen Theologen in engerem Umfange
des Wortes Barthianer seien. Im Gegenteil verhélt es sich so,
daB es einen eigentlichen Barthianismus in D&nemark nicht
gibt, insoweit keiner oder jedenfalls keiner der bedeutenden
Theologen sich mit Barth zu identifizieren wiinscht. Man ist
sogar den Barthschen Gedanken gegeniiber recht kritisch ein-
gestellt. Ich habe den Eindruck, dafl dies mehr und mehr der
Fall ist. Selbst ein so bedeutender Theologe wie N. H. Sge, der
wohl Barth am néchsten steht, nimmt immer wieder starken
Abstand bald von dem einen, bald von dem andern der Barth-
schen Gedanken. Wenn dies sich so verhilt, ist man berech-
tigt zu fragen, was man eigentlich von Barth gelernt hat. Man
hat sozusagen radikal zu denken gelernt und hat gelernt, Ernst
zu machen mit der Theologie als solcher. Man hat von Barth
gelernt, mit den liberalen apologetischen Versuchen friiherer
Zeiten, eine Vermittlung zwischen Theologie und Humanis-
mus zustande zu bringen, zu brechen, und hat statt dessen
verstanden, daB es sich in der Theologie um den Gott handelt,
der in seiner Souverinitit nicht ohne weiteres von Menschen
erfaflt werden kann, und um die Offenbarung dieses Gottes,
die also nicht ohne weiteres mit einer Philosophie, auch nicht
mit einer besonders christlichen oder religiosen Philosophie
identifiziert werden kann. Aber wenn man dies von Barth

17 *



260 J. Sisk, Ddnische Theologie der Gegenwart

gelernt hat, warum folgt man dann nicht Barth in seiner
iibrigen Theologie? Ich glaube, weil diese Rede Barths in
Dénemark nichts Neues ist. Ddnemark ist nun einmal Kierke-
gaards und Grundtvigs Vaterland, und was Barth von der
Theologie sagt, haben Grundtvig und vor allem Kierkegaard
lingst gesagt mit der Autoritét, die die wirklich grofle Geniali-
tit nun einmal verleiht. Barths Einflull bedeutete nicht, daf
man Barthianer wurde, sondern dafl man Kierkegaard und
Grundtvig besser zu verstehen begann und durch dieses neue
Verstehen entdeckte, dall man gegen Barths weitere Gestaltung
der Theologie allerlei einzuwenden hatte. Der zweite Name
ist Luther. Zweifellos hat die Fruchtbarkeit der schwedischen
Lutherforschung inspirierend gewirkt; jedenfalls hat man
sich, wie erwihnt wurde, mit Eifer auf das Studium des Re-
formators geworfen. Doch die Beeinflussung von Luther her
ist eine andere als die von Barth. Mit Luther will man sich
gern identifizieren lassen. Luthers Gedanken werden als die
wahren und evangelischen erkannt. Luthers Theologie wird
in ihrer neuentdeckten Gestalt dargestellt, um alle unevange-
lische Rede in der Theologie der Gegenwart zu beschédmen.
Merkwiirdigerweise versucht man dies von ganz verschiedenen
Standpunkten aus, so dafl Luther z. B. sowohl von Prenters
hochkirchlich orientiertem Sakramentalismus als auch von
N. Otto Jensens «Tidehvervyschen Einstellung ins Treffen ge-
fithrt wird. Die gleiche umfassende Bedeutung mufl dem drit-
ten Namen eingeriumt werden: N.F.S.Grundtvig, was bei
diesem inzwischen eher zu verstehen ist, weil in seiner Ge-
dankenwelt deutlich mehrere verschiedene Linien nebeneinan-
der laufen. Besonders besteht ein klarer Unterschied zwischen
seiner kirchlichen Auffassung von der Gemeinde, die sich in
Taufe und Abendmahl um das lebende Wort sammelt, unter der
Devise «nur bei dem Bad und am Tische héren wir Gottes Wort
zu unsy, und seinen Gedanken iiber das Menschliche und
Vélkische (in dieser Verbindung auch seine Schulideen) unter
der Devise «<Mensch zuerst und dann Christy. Diese verschie-
denen Linien, die bei Grundtvig selbst eine organische Einheit
bilden, werden leicht voneinander losgeldst und dann mit ganz
anderen Anschauungen zusammengeschmolzen. Auf diese
Weise kommen viele voneinander stark abweichende Formen



J. Slek, Ddnische Theologie der Gegenwart 261

von «Grundtvigianismusy zustande. Ein vierter Einflufl macht
sich insonderheit von Schweden her durch die neuen Kirchen-
gedanken geltend, wo mehr als bisher Ernst gemacht wird mit
Paulus’ Rede von der Kirche als dem Leib Christi und den
einzelnen Christen als Gliedern an diesem Leibe. Besonders
innerhalb des Kreises der sogenannten Oratorianer ist dieser
EinfluB in einem starken Interesse fiir liturgische Fragen
spilirbar. Die Oratorianer gewinnen allméhlich mehr und mehr
Geltung als eine besondere theologische Richtung und haben
kiirzlich mit einer neuen Zeitschrift begonnen «For Teologi
og Kirkey («Fiir Theologie und Kirchey). Bei Forschern wie
Prenter und Skydsgaard erh&lt diese Richtung ein wirklich
theologisches Geprige. Schlieflich ist auch die Beeinflussung
von der Existenzphilosophie (in dieser Verbindung mit Bult-
mann) zu erwahnen. Dieser Kinflull ist jedoch erst im Wer-
den, wird sich aber sicher mehr und mehr geltend machen.
See behandelt sie in seinen genannten ethischen Werken mit
Interesse, jedoch mehr kritisch als zustimmend, wéhrend Log-
strup ihr wohl bedeutend positiver zugewandt ist. Jedenfalls
wire fiir die ddnische Theologie eine naheliegende Aufgabe,
das Verhiltnis zwischen Kierkegaard und der Existenzphilo-
sophie nédher zu untersuchen.

Auf Grund dieser verschiedenartigen Einfliisse verdeut-
lichen sich die theologischen Hauptrichtungen in ihrer wech-
selseitigen Debatte. Zuerst der oratorianisch eingestellte F'lii-
gel mit seinem dogmatisch-liturgischen Interesse fiir die
Kirche als den sakramentalen Organismus, durch welchen
Gott wirkt, in enger Verbindung mit einem Versuch, zu einer
lutherisch-reformatorischen Auffassung des Heils zuriickzu-
gelangen. Wie schon erwéhnt, gehdren die beiden dogmati-
schen Professoren Dénemarks, Prenter und Skydsgaard, zuw
dieser Richtung. Dann ein mehr von Karl Barth beeinfluliter,
vielleicht etwas konservativ orientierter Biblizismus, den be-
sonders See reprisentiert. Grade durch See macht diese Rich-
tung sich stark geltend, teils kraft seiner Stellung als Profes-
sor fiir Ethik an der Universitit Kopenhagen, teils durch seine
grolle GGabe, einen scharf pointierten Standpunkt einzunehmen
und mit iiberlegener Tiichtigkeit fiir diesen Beweisgriinde zu
bringen. Auflerdem die wohl speziell ddnische Bewegung, die



262 J.S8lok, Ddinische Theologie der Gegenwart

den Namen «Tidehvervy («Zeitwende») triagt, in welcher sich
die konsequent durchgefiihrte Behauptung von der absoluten
Ohnmacht des Menschen und der absoluten Souverinitit Got-
tes (Barth, Kierkegaard) mit einem offenen Interesse fiir das
Menschenleben als solches, seinen Gesetzen und Bedingun-
gen in scharfem Gegensatz zu humanistischem Optimismus
(Grundtvig, Jacob Knudsen) vereint. Mit der Ernennung “von
K. E. Legstrup zum Prof. f. Ethik an der Universitit Aarhus
hat auch diese Richtung einen Einflul auf die Universitits-
ausbildung gewonnen. Man kann eine interessante Entwick-
lung in der Debatte einerseits zwischen Legstrup und See in
ihrer weit verschiedenen Auffassung der Bedingungen fiir die
ethische Forschung erwarten, andrerseits zwischen Legstrup
und Prenter in ihrer ebenso verschiedenen Auffassung von
Jesu Verkiindigung. Zu nennen ist auch die liberale Theo-
logie, die sich noch immer geltend macht und wo der Barthsche
Einfluf} natiirlich minimal ist. Diese Richtung wird in Kopen-
hagen in besonderem Mafie von Dozent Seren Holm und Prof.
Holger Mosbech, in Aarhus von Professor Poul Georg Lind-
hardt repriasentiert (womit natiirlich nicht behauptet werden
soll, dafl diese drei Forscher genau auf der gleichen Linie
liegen). Besonders P.G. Lindhardt hat eine Diskussion in
Gang gesetzt durch seine Behauptung der rein psychologisch-
menschlichen Voraussetzungen aller theologischen Arbeit und
dem daraus folgenden Protest gegen jegliche Form von ortho-
doxen Tendenzen. Alle Ideengeschichte ist nach Lindhardts
Ansicht ein fundamentales Miflverstindnis. Die Wahrheit des
Christentums kann man nur kraft eines persénlichen Wage-
stiickes ohne irgendwelche Form &uBerer Sicherheit geltend
machen. Und welche Form dieses Christentum, dessen Wahr-
heit man verfochten hat, annimmt, hingt véllig von den indi-
viduellen Eigentiimlichkeiten des Einzelnen ab. Spricht man
von einer bestimmten Christentumsform als der einzig rich-
tigen, so vergilit man die Relativitéit, die aller Theologie kraft
ihrer rein menschlichen Gestaltung anhéingt. Schlieflich muf
auch der eigentliche Grundtvigianismus genannt werden, der
die vielen Fédden bei Grundtvig zu einer Ganzheit zu sammeln
sucht und der in diesem Versuch gleichzeitig von Luther und
Barth beeinflullt ist. Als ein besonderer Reprisentant dieser



G. Wingren, Geistliches und weltliches Regiment bei Luther 263

Richtung gilt Hal Koch, Prof. f. KG in Kopenhagen, der u. a.
sowohl wihrend als nach der deutschen Okkupation eine grofle
Arbeit geleistet hat, teils politischer Art, teils in dem Ver-
such, Grundtvigs Schulgedanken zu realisieren.

Es ist nicht schwer zu sehen, vor welche Aufgaben die
dénische Theologie im Augenblick gestellt ist: eine wohlfun-
dierte Bibelanschauung und eine zuverlissige Auffassung von
Jesu Verkiindigung zu finden; vor den Versuch, theologisch-
philosophisch zu verstehen, was es heilit, ein Mensch zu sein,
besonders mit Hilfe einer Beschéftigung mit Grundtvig, Luther
(seinen Gedanken von der lex naturae), Kierkegaard und der
Existenzphilosophie (es ist deutlich, welchen Einflufl ein sol-
cher Versuch auf die Erfassung der ethischen Grundfragen
iiben wiirde); vor eine Untersuchung von Kirchenbegriff und
Sakramentsbegriff sowohl von einem dogmatischen als histo-
rischen Gesichtspunkt aus. Mehrere andere Aufgaben konn-
ten genannt werden, und andere werden hinzukommen unter
dem Einflull von der auslindischen Theologie her, mit der
man nun wieder in Kontakt gekommen ist.

Aarhus (Dédnemark). Johannes Slok.

Geistliches und weltliches Regiment bei Luther.

Vortrag am 20. Juni 1947 in der Universitit Basel und am
10. Juli 1947 in der Universitit Freiburg i. Br.

Die zwei Regimente bei Luther werden heute bisweilen
Kirche und Staat genannt. Das ist eine Modernisierung der
urspriinglichen Lehre von den zwei Regimenten. Und wenn
wir Moderne dabei oft auch Kirche und Staat so auffassen,
als ob sie zwei soziologische Groflen wéren, deren richtiges
gegenseitiges Verhéltnis wir zu ordnen hétten, dann bewegen
wir uns schon in einer geistigen Atmosphére, die jedes Ver-
stindnis davon, was Luther mit seiner Regimentslehre ge-
meint hat, unmoglich macht. Keines der zwei Regimente ist
nach Luthers Meinung eine menschliche, kollektive Grofle.
Ueberhaupt sind sie nicht etwas, was wir organisieren kon-
nen. Sondern Goft handelt tatsdchlich durch das geistliche
Regiment und durch das weltliche Regiment, und weil er



	Dänische Theologie der Gegenwart

