Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 3(1947)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen 221

Jahre bestand und ob er schon damals unter diesen Gesichts-
punkten auf die Ehe verzichtet hatte, ldt sich nicht mehr
sagen, ebensowenig, ob ihn vielleicht zunichst persdnliche
Enttduschung oder seine Veranlagung und seine wissenschaft-
liche Arbeits- und Lebensweise davon abgehalten hat. Gewil}
ist, daB sich ihm unter dem Eindruck der so verhidngnisvoll
gewordenen Ereignisse in Basel, die ihn «ins Elendy, auf die
Landstralle trieben, das Ideal ehelosen apostolischen Wander-
lebens ersteht. Der Apostolatsgedanke wird ihm jetzt irgend-
wie Erklarungsprinzip seines ruhelosen Daseins. Und wenn
dies nicht immer so war, dal diese spezifisch religiose Ober-
idee sein Leben beherrschte, dann hatte doch die &rztliche
Berufsethik und das wissenschaftliche Sendungsbewultsein
des Rastlosen den Grundstein der Ehelosigkeit abgegeben.
Daraus bildete sich dann zunéchst die oben aufgezeigte erste
Amtstheorie, darauf, in ruhigerer und klarerer Ausformung,
die zweite der Philosophia Magna. Der ehelose Apostelschiiler
und wandernde Jiinger wurde zum «Doctor der Heiligen Ge-
schrifty.
Marburg/Lahn. Kurt Goldammer.

Rezensionen.

Einar Bronno (Vaerslev, Dinemark), Studien tiber Hebrdische
Morphologie und Vokalismus, Abhandlungen fiir die Kunde
des Morgenlandes XXVIII, Leipzig, F. A. Brockhaus, 1943,
XV, 489 S.

In der ThZ 1946/2, S. 301 ff. habe ich die Arbeiten von A.
Sperber angezeigt, in denen er die starken Abweichungen der
aulermasoretischen Tradition von der durch die Masora
vertretenen Sprachform des Hebriischen feststellt und weit-
gehende sprachgeschichtliche Folgerungen daraus zieht. Als
wichtiges Gegenstiick dazu ist nun eine mir erst seitdem zu-
ginglich gewordene Arbeit eines jiingeren ddnischen Gelehr-
ten zu nennen, die 1938 in dénischer Sprache abgeschlossen
wurde.

Brenno beschrinkt seine Untersuchung auf die griechischen
Umschriften in der zweiten Kolumne von Origenes’ Hexapla,
der sog. SEC(unda), und zwar auf die Fragmente, die Kardi-



222 Rezensionen

nal Mercati 1894 in einem Palimpsest der Ambrosiana gefun-
den hat. Hier erstmals ganz zuverldssig veroffentlicht, repri-
sentieren sie den idltesten lingeren und zusammenhiéingenden
vokalisierten hebriischen Text, eine «Sprachiiberlieferung von
hoherem Alter und grioBerer Urspriinglichkeit als die der Ti-
berier, Babylonier und Palistiniery. Gegeniiber Friiheren, die
die Formen der SEC einfach als Wiedergabe des masoretischen
Textes nahmen, vertritt Br. richtig den Grundsatz, dall erst
genau festzustellen sei, welche Formen tiiberhaupt morpho-
logisch zusammengehéren und welche andere Formen, also
Varianten, darstellen, und sucht dies durch sorgfiltige Unter-
suchung des Formsystems zu erreichen. So behandelt er der
Reihe nach Verb, Nomen, Pronomen und Partikeln (S.14—246),
unter eingehender Erorterung all der Félle, wo die formale
Entsprechung nicht auf der Hand liegt, um dann (S. 247—432)
auf Grund davon den Vokalismus der SEC darzustellen. Eine
Zusammenstellung der Abschreibefehler, der festgestellten Va-
rianten und der wichtigsten Ergebnisse schliefit sich an.

Es ist eine sorgfiltige und wohliiberlegte Arbeit, die durch
die methodische Interpretation der Transkription ihre Vorgin-
ger weit hinter sich it und darum auch zuverlidssigere Ergeb-
nisse zeitigt. Sperbers Arbeiten konnte er noch nicht kennen.
Mit der ersten von ihnen setzt er sich in einem Anhang der
deutschen Fassung (S.464—487) auseinander. Grundsitzlich
kommt er zu einem dhnlichen Resultat, nimlich daB die SEC
oft auf einer anderen Textgestalt als der masoretischen beruht
und daB sie Varianten liefert, die sprachgeschichtlich, gelegent-
lich auch textkritisch von Bedeutung sind. Wenn sich das hier
aber viel weniger umstiirzend auswirkt und der MT wesent-
lich besser abschneidet, so hat Br. das Recht ohne Frage auf
seiner Seite. Dall Sp. auller der SEC auch noch die Eigennamen
der Septuaginta und die Transkriptionen des Hieronymus bei-
gezogen, ist nur scheinbar ein Vorzug, da hier iiberall ge-
naueste Untersuchung der Transkriptionsweise vorangegan-
gen sein miilite. Schon die unterschiedslose Beniitzung der SEC
nach den Fragmenten Mercatis und denjenigen bei Field ist
methodisch zu beanstanden, da letztere ihre eigene Umschrift
haben. Auch dadurch, dall er funktionell gleiche Formen un-
besehen als morphologisch gleich nimmt, z. B. eine fiir ein



Rezensionen 223

masoretisches Qal stehende Hifilform als Qal interpretiert,
kommt Sp. leicht zu falschen Schliissen. Treffend sagt Br., daf
er «offenbar aus Angst vor einer Ueberschitzung des MT sich
einer Unterschitzung der morphologisch-historischen Bedeus
tung des MT schuldig machty; d.h. er ignoriert das Form-
system des MT, das dem der SEC bei allen Unterschieden doch
weitgehend entspricht (S.486 f.). Wer sich mit diesen Fragen
befalit, darf also auf keinen Fall an Br.s Arbeit voriibergehen.
Wie sich seine Grundsitze auf dem Nachbargebiet der Septua-
gintaforschung auswirken, zeigen zwei Aufsitze von ihm:
«Some Nominal Types in the Septuaginty, Classica et Mediae-
valia 3, 1940, S. 180—213, und «Kinige Namentypen der Septua-
gintay, Acta Orientalia XIX, 1941, S. 33—64.

Aarre Lauha, Zaphon, der Norden und die Nordvdlker im
Alten Testament, Annales Academiae Scientiarum Fennicae,
B XLIX, 2; Helsinki, 1943, 95 S.

Ders., Die Geschichtsmotive in den alttestamentlichen Psal-
men, ebd. B LVI, 1, Helsinki, 1945, 148 S.

Die erstere dieser beiden schon in der ThZ 1946, S. 267,
erwihnten Arbeiten untersucht die doppelte Rolle des «Nor-
dens» im Alten Testament: einerseits als Sitz des heiligen
Berges und dann oft mit dem Zion verbunden, anderseits als
Ausgangspunkt kommender Vélkerstiirme. Unter Verzicht auf
eine einheitliche Erkldrung leitet L.auha erstere aus der baby-
lonischen Mythologie her. Fiir die zweite lehnt er die zeit-
geschichtliche Erklirung Wellhausens ebenso ab wie die
verschiedenen mythischen und versteht sie als Nachhall eines
weit zuriickliegenden geschichtlichen KEreignisses, der #dgii-
schen Wanderung der Nordvélker, die sich im 13. Jahrhundert
vom Balkan her iiber den Nordwesten Vorderasiens hinwilzte
und erst an den Toren Aegyptens zum Stehen kam. Was er
fiir diese Deutung geltend macht, dal der nordliche Feind
der élteren Propheten «trotz seines geheimnisvollen Wesens
ebensowenig ein unwirkliches tiberweltliches Geisterheer wie
ein phantastisches Hoéllenungeheuer, sondern zutiefst eine im-
manente menschliche Kriegsmachty sei, ist allerdings kaum
durchschlagend, wenn man bedenkt, dal mythische Vorstel-
lIungen ebenso leicht ein zeitgeschichtliches Gewand anneh-



2924 Rezensionen

men, wie umgekehrt geschichtliche Erinnerungen in die my-
thische Sphére geriickt werden. Aber auf alle Fille gibt die
sorgfiltige Arbeit guten Ueberblick iiber den Stoff und die
verschiedenen Deutungen.

Wertvoll ist die Verwendung von speziell finnischen Forschungen
(S.371., 47, 53). Anderseits blieb dem Verf. wegen der Zeitverhiltnisse
namentlich neuere orientalistische Literatur unbekannt, so zu den Heti-
tern, Kimmerien, Skythen, zum nérdlichen Musri usw. Zum Zaphon-
Typhon fehlt Gerh. Seippel, Der Typhonmythos (1939), S.37 W. Kirfel,
Die Kosmographie der Inder (1920), zu Togarma S.24f. das hetitische
Tegarama. Dall das Buch Daniel noch eine im wesentlichen richtige Vor-
stellung von der historischen Rolle Mediens habe (8.27), ist zu viel ge-
sagt, und Ez. 38f. konnen nicht mehr ohne weiteres als echt gelten
(S.68ff.). J. Ph.Hyatts Aufsatz iiber den Nordlichen, Journal of Bibl.
Literature 59, 1940, S.499—513 ist auch nachzutragen.

Die zweite Arbeit stellt die geschichtlichen Anspielungen
des Psalters von Schopfung und Viterzeit bis iiber das Exil
hinab sachlich geordnet zusammen, stellt fest, dafl neben den
geschichtlichen Biichern des Alten Testaments auch andere,
wohl miindliche Ueberlieferung beniitzt wurde, dall die Aus-
wahl ungleich und fiir die am stirksten vertretene mosaische
Zeit durch «Katechismeny bestimmt ist, die die religios wich-
tigsten Ereignisse zusammenfafliten. Abschliefend arbeitet sie
die Verwendung dieser Motive heraus: zur Ehre Jahwes, als
Beweis seiner Giite und Fiirsorge, um ihn von neuem zum
Eingreifen zu bestimmen, um im Volk das Siindengefiihl zu
wecken usw. — Ohne eigentlich neue Ergebnisse zu bieten,
wird auch diese gleichfalls sorgfiltig gearbeitete Studie gute
Dienste leisten.

Basel. Walter Baumgartner.

Bernhard Blumenkranz, Die Judenpredigt Augustins, ein Bei-
trag zur Geschichte der jiidisch-christlichen Beziehungen in
den ersten Jahrhunderten, 1946 (in: Basler Beitridge zur
Geschichtswissenschaft, hrsg. von E. Bonjour, W. Kigi, F.
Stihelin, Professoren an der Universitit Basel, Bd. 25),
218 S., Fr. 10.—.

Die Ereignisse der letzten Jahre haben uns stérker als
viele Generationen vor uns auf das Problem «Israely hinge-
wiesen. Das Gespréich iiber Israel und die Kirche ist im vollen



Rezensionen 225

Gang. In der Kirche haben sich Theologen und Laien mit
zahlreichen Schriften iiber dieses Problem geidulert; die Lite-
ratur iiber die «Judenfragey beginnt langsam uniibersehbar
groll zu werden. Es hat sich in alledem gezeigt, dall das Pro-
blem Israel fiir die Kirche eines der entscheidenden Probleme,
ia eine Existenzfrage ist. Zu dem Gesprich innerhalb der
Kirche kommt immer mehr auch das Gesprich zwischen
Kirche und Synagoge in Gang. Die sich ihres Wesens und
Auftrages neu bewullit gewordene Kirche redet mit einem Ju-
dentum, das seinerseits in ganz anderer Weise sich seiner
selbst bewullt geworden ist als noch vor kurzer Zeit. In diesem
ganzen groflen Prozel der Neubesinnung und der Auseinan-
dersetzung kann es nicht ausbleiben, dafl der Blick zuriick-
geht in die Vergangenheit, daBl die Frage sich aufdringt, wie
Kirche und Synagoge in vergangenen Zeiten miteinander ge-
redet oder auch gestritten haben. Man erhebt das Zeugnis der
Bibel Alten und Neuen Testamentes iiber die Juden, um in der
gegenwirtigen Lage klar zu sehen, aber man hoért auch auf
die Stimmen der Viter. Die grundsitzliche Frage hat ihren
historischen Aspekt auch hier. Was wullte die Kirche der
ersten Jahrhunderte von der Synagoge? Was wulite der Rabbi
der Tannaiten- und Amoréerzeit von der Kirche? Wie hat die
alte Kirche ihren ihr vom Neuen Testament gegebenen Auf-
trag an die Juden ausgerichtet? Lassen sich in der Lehrent-
wicklung der Kirche und der Synagoge gegenseitige Beein-
flussungen feststellen, z. B. was die Gotteslehre, die Eschato-
logie und die Anthropologie anbetrifft? Gibt es Parallelent-
wicklungen in Lehre, Kult und Verfassung in Kirche und
Synagoge? Wie wirkt sich auf Kirche und Synagoge der Ein-
fluf des Hellenismus aus? Wie steht es mit den Awutorititen
— Schrift und Tradition — in Kirche und Synagoge? Zeigen
sich Beriihrungspunkte in der Art, wie die Schrift exegesiert
wird? Das sind einige mehr zufillig herausgegriffene Fragen,
welche die grofle Problematik andeuten sollen, um die es hier
geht. Es ist ohne weiteres klar, dafl von der Losung dieser
und dhnlicher Fragen aus ganz neues Licht auf die Entste-
hung und Entwicklung der christlichen Kirche und ihres
Dogmas fallen kénnte. Es ist anzunehmen, dafl einige Kapitel
der Dogmengeschichte neu gefalit werden miiliten, wenn ein-

-

15



226 Rezensionen

mal die Beziehungen zwischen Kirche und Synagoge in den
ersten Jahrhunderten umfassend und bis in die feinsten Ver-
dstelungen der Probleme hinein dargestellt sein werden. Wer
schon auf diesem Gebiete gearbeitet hat, der weill, dafl hier
noch viel an Material und an Einsichten zu erheben ist. Aber
es ist dann auch sofort klar, dal diese Arbeit mit groflen
Schwierigkeiten verbunden ist. Eine erste Schwierigkeit ist
schon rein dullerer Art: der Dogmenhistoriker ist selten Rab-
binist, und der Rabbinist ist selten zugleich Dogmenhistoriker.
Aber eine griindliche Abklirung der Probleme verlangt zuerst
einmal ganz schlicht eingehende Kenntnis des Judentums —
Talmud und Midrasch — wie auch der Werke der Kirchen-
viater. Es kommt bei dieser Arbeit auf eine sehr eingehende
Detailkenntnis der einschldgigen Literatur an. So liegt der
Weg, der hier von der Forschung vorderhand wird beschrit-
ten werden miissen, einigermalien klar vorgezeichnet: es miis-
sen eine ganze Reihe von wissenschaftlichen Monographien
geschrieben werden, die entweder einen Kirchenvater auf seine
Aeullerungen zur Judenfrage abhoren oder die ein bestimmtes
theologisches Problem herausgreifen und seine Entwicklung
im Judentum und Christentum verfolgen und so Beriihrungen
und Parallelen herausarbeiten.

Den ersten der genannten Wege ist der Verfasser des hier
zu besprechenden Werkes gegangen. Auch er hatte den Plan,
eine Gesamtdarstellung der Beziehungen zwischen Juden und
Christen zur Zeit der alten Kirche zu schreiben. Aber die
Grofe der Aufgabe zwang ihn, sich nur mit Augustin zu be-
schéftigen. Er kann auf eine grofle Zahl von grioleren oder
kleineren Abhandlungen hinweisen, die sich demselben Pro-
blem im allgemeinen oder mit Augustin im besondern befas-
sen. So bietet diese von der Theologischen Fakultit der Uni-
versitit Basel preisgekronte philosophisch-historische Dok-
tordissertation gleich zu Anfang reiche Hinweise auf die Lite-
ratur. In einem ersten Teil (S.9—58) fiihrt der Verfasser in
der Weise an sein Thema heran, daB er die Vorlaufer Augu-
stins vorfiihrt, welche sich speziell mit der Judenfrage be-
fafit haben; er mull sich aber auch hier auf die lateinischen
Kirchenviter beschréinken. Von Tertullians Schrift «Adver-
sus Judaeosy fiihrt der Weg zu Cyprian; hier ist die Tatsache



Rezensionen 297

bemerkenswert, dafl Cyprian selber nicht polemisiert, sondern
daBl er eine Art Katechismus und Materialsammlung zusam-
menstellt, dessen sich bedienen kann, wer sich mit der Juden-
frage auseinandersetzen will oder muBl. Es ist also eine Testi-
moniensammlung, wie sie auch in der profanen Literatur jener
Zeit gebrauchlich war. In kurzen Inhaltsiibersichten und kri-
tischen Bemerkungen werden wir mit dem Inhalt, den Abfas-
sungs- und FKchtheitsverhéltnissen der einzelnen hier heran-
zuziehenden Schriften bekannt gemacht. Im Mittelpunkt des
zweiten und Hauptteiles der Arbeit steht die Uebersetzung und
Kommentierung von Augusting «T'ractatus adversus Judaeoss.
Zunidchst werden allerlei Vorfragen erledigt: ob die Vorgin-
ger Augustins und er selber Hebréisch gekonnt haben; welche
Bibeliibersetzung Augustin gebraucht hat; welche Kenntnis
Augustin von den Juden seiner Zeit gehabt hat; welchen Stand
das Religionsgesprich zur Zeit Augustins gehabt hat usw.
Dann falit der Verfasser die einzelnen Kapitel der Schrift Au-
gustins mit ihren Beweisgriinden zusammen. Das Ganze wird
aus sich heraus, aber auch aus dem iibrigen Schrifttum Augu-
stins erklart. Hier ist eine Fiille von Material aus dem ganzen
theologischen Werk Augustins herangezogen und verwertet
worden, so dal man den Eindruck gewinnt, es werde keine
Stelle aus Augustins Werken iibergangen, die sich irgendwie
mit der Judenfrage befafit. So tritt z. B. die Lehre von Siinde
und Gnade bei Augustin ebenso ins Blickfeld wie die Lehre
von Gesetz und Evangelium. Hier spiirt man aber zugleich
die Grenze, die dem Verfasser gesetzt ist: die ganze Weite
und Tiefe des augustinischen Denkens kommt hier nicht zur
Geltung. Die Siinden- und Gnadenlehre Augusting, aus der
heraus seine Polemik gegen die Juden und Judaisten erst voll
verstindlich wird, ist dem Verfasser nicht zugénglich. Augu-
stins Frontstellung ist eine doppelte: er hat zu kimpfen gegen
die Juden und gegen die Héretiker, welche das Alte Testa-
ment ablehnen. Augustin kann so mit den Juden auch zusam-
mengehen gegen die Irrlehre! Auf der andern Seite kdmpft er
gegen die Judaizantes in der Kirche selber, gegen Leute also,
welche das Gesetz und die Werkgerechtigkeit statt die Gnade
betonen. Besonders bedeutsam sind die Ausfiihrungen Augu-
stins iiber die Aufgabe der Juden, Zeugen zu sein fiir die

15%



228 Rezensionen

Wahrheit der Heiligen Schriften und damit fiir die Wahrheit
des christlichen Glaubens iiberhaupt, die der Verfasser in
einem besonderen Kapitel bespricht. So reich dokumentiert,
so sorgfiltig in der Erorterung zahlreicher Probleme die vor-
liegende Arbeit ist, dal man sich von ihr sehr wohl sagen
lassen kann, wie man eine solche Untersuchung methodisch
sauber und gewissenhaft durchzufiihren hat, so sehr mufl
nun auch gesagt werden, dall die Arbeit des Theologen da erst
beginnt. Der Verfasser hat die biblisch-neutestamentliche
Sicht des Judenproblems nicht gewertet. Es wird zu wenig
deutlich, inwiefern Augustin auch in seiner Stellung den Ju-
den gegeniiber durch Paulus bestimmt ist. Konkret gesagt:
wie wirken sich die Kapitel Rom. 9—11 (vgl. dazu die Studie
von K. L. Schmidt, Die Judenfrage im Lichte der Kapitel
9—11 des Romerbriefes, 1943, 2. Aufl. 1947) auf die Stellung
Augustins aus? Tatséchlich setzt Augustin gleich im ersten
Kapitel seines Traktates mit Worten aus Roém. 11 ein! Was er
da aber im AnschluB an Paulus sagt, das nennt der Verfasser
«eine hochst sonderbare Mischung von Rechtfertigung der
judenmissionarischen Versuche und gleichzeitigem Verzwei-
feln an ihrem Erfolgy (S.110). Augustin hat aber — im Gegen-
satz zu andern Kirchenvitern — die eschatologisch ausge-
richteten Worte des Apostels Paulus weithin klar erfalit. Die
Kirchenviter sind indes in ihrer Stellungnahme den Juden
gegeniiber weithin nicht restlos verstéindlich, wenn nicht iiber-
all beachtet wird, wie sie vom Neuen Testament her bestimmt
sind. Fiir die Dialektik des Neuen Testamentes und vor allem
von Rom.9—11 aber hat der Verfasser kein Organ. So ist
meines Erachtens die Judenpredigt Augustins letztlich keine
polemische Schrift, sondern sie ist — in der Weise Augustins,
der als Kind seiner Zeit schrieb — Verkiindigung des KEvan-
geliums. Und es diirfte ein Miflverstindnis Augustins sein,
wenn, wie das der Verfasser feststellen mull, spiter Augustins
Worte iiber die Juden zur Begriindung von judenfeindlichen
Gesetzen gebraucht, und das heifit hier miflbraucht wurden.
Daraus aber ergibt sich fiir die Kirche heute die Mahnung,
dariiber zu wachen, daBl ihr Missionsruf an die Juden nicht
gesetzlich mifiverstanden und dann auch mifbraucht wird zur



Rezensionen 229

antisemitischen Polemik; die Kirche hat auch hier nur das
Evangelium zu verkiinden.

Wer sich nun kiinftig mit der Judenfrage in der alten
Kirche und insbesondere bei Augustin befassen will, der sei
nachdriicklich auf diese griindliche und wumsichtige Mono-
graphie von Bernhard Blumenkranz verwiesen.

Ittigen b. Bern. Hans Bietenhard.

Sten Rodhe, Deliver us from Ewvil, Studies on the Vedic Ideas
of Salvation (Skrifter utgivna av Svenska Sidllskapet for

Missionsforskning. 2.), Lund, Gleerup, und Kopenhagen,
Munksgaard, 1946, 207 S., 8.50 Kr.

Das Thema des Buchs ist im Untertitel angegeben: die Vor-
stellungen der vedischen Religion von der Erlésung; der
Haupttitel: «Erlose uns von dem Uebely ist dazu das biblische
Motto. Ich iibersetze dabei absichtlich das englische from evil
nicht mit dem reformierten von dem Bdsen, sondern mit dem
lutherischen von dem Uebel. Denn damit sind wir schon mit-
ten in der Besonderheit der indischen Erlésungsgedanken und
ihrer Behandlung durch Rodhe: was fiir den christlichen Er-
l6sungsbegriff selbstverstindlich ist: die Erlésung von der
Siinde, das steht fiir die vedische Religion ganz am Rand.
Dies mit voller Deutlichkeit dargelegt zu haben, ist das Ver-
dienst des vorliegenden Werks.

Die Religion Indiens ist heute (auch abgesehen vom Gegen-
satz Hinduismus — Mohammedanismus) durchaus keine Ein-
heit, sondern eine Haufung der verschiedensten Widerspriiche.
Das gilt auch schon fiir die alte vedische Religion, mit der sich
das Buch allein beschiftigt. Die vom Nordwesten nach Indien
einfallenden Indogermanen fanden eine wesentlich verschie-
dene Religion vor; die neueren I'unde aus einer vorarischen
Induskultur scheinen religiose Verwandtschaft zur vorindo-
germanischen Religion der Mittelmeerlinder aufzuweisen.
Mit dem Vorriicken der Arier weiter nach Siiden und Osten
mullten sich die Beriihrungen und Vermischungen der beiden
Religionen verstidrken. Die verschiedenen Mischungsgrade bil-
den die eine Ursache der Verschiedenheit der spiteren und
heutigen indischen Religionen. Fiir die vedische Zeit kommt
als zweites hinzu die soziale Verschiedenheit der einzelnen



230 Rezensionen

Literaturgruppen: der Rigveda vertritt eine ausgesprochen
aristokratische Hymnendichterreligion, der Atharvaveda eine
in Zauberspriichen und Beschworungen titige Unterschicht;
der Yajurveda ist formalistischer Opferritualismus, verbunden
mit hemmungsloser spekulativer Ausdeutung jeder einzelnen
Opferhandlung und jedes Opferspruchs; die Upanischaden er-
gehen sich in reiner meditativer Philosophie. Neben diesen
zwei Momenten stellt Rodhe nun absichtlich ein drittes in den
Vordergrund: den Unterschied zwischen dem titigen Leben
im Dorf und dem meditativen des Einsiedlers im Wald. Fiir
den Brahmanen gilt es ja als normal, daBl sein Leben in vier
Abschnitte zerfillt: die Schulungszeit, die Periode des Fa-
milienvaters, der Riickzug aus dem tidtigen Leben in die be-
schauliche Waldeinsamkeit und zuletzt (aber nur fiir den,
der die allerh6chste Stufe erklimmen will) das Leben des wan-
dernden Bettlers.

Auf diesem Hintergrund arbeitet nun Rodhe vorziiglich
heraus, wie verschieden sich die Vorstellungen von der Kr-
l6sung aus dem Dorfleben und Waldleben heraus gestalten.
Der berufstitige Familienvater im Dorf empfindet als Uebel
menschliche und dédmonische Feinde, Krankheiten, Fliiche
usw. Oft werden solche Uebel als IFolge einer Siinde betrach-
tet, aber nicht im Sinn individueller Verantwortlichkeit;
eigenes Ungliick wird etwa auch als Folge fremder Siinden
aufgefafft, und in dem Hymnus VII 86 des Rigveda, der oft
von Modernen als nichstverwandt mit jiidisch-christlichem
Siindenbewultsein und Siinderzerknirschung bezeichnet wird,
versucht der Sanger ausdriicklich die Schuld auf Verblen-
dung, Trunkenheit, Zorn, Wiirfel, Unbesonnenheit, Schwach-
heit abzuwilzen. Die Siinde ist ein Uebel wie andere Uebel.
Der Tod wird nicht als ein Uebel empfunden, wenn er nach
Vollendung eines hohen Alters eintritt; dagegen fiirchtet man
den vorzeitigen Tod, und als Vorbote spéterer Vorstellungen
fiirchtet man einen weiteren Tod nach einem zweiten Leben!
Das sind die Uebel, von denen der Mensch im Dorfleben erlost
sein mochte. Ganz anders der Waldeinsiedler! Alle die ge-
nannten Uebel hat er mit dem Riickzug aus dem titigen Leben
vollig hinter sich gelassen; darum braucht er auch keine Er-
losung davon. Die positiven Ergebnisse seiner Meditation iiber



Rezensionen 281

die Gedanken von der Identitit von Atman und Brahman las-
sen alles Frithere verschwinden. Jetzt ist das ein Uebel, was
die spekulative Erkenntnis triiben kann: die Wiinsche und
das Hidngen am Tun und die Verflechtung mit den Folgen
des Tuns in der unerbittlichen Reihe der Wiedergeburten und
des Wiedersterbens. Also Gedanken, wie sie ihre volle Aus-
gestaltung im Buddhismus gefunden haben. Vor diesem End-
ziel verblafit auch der Unterschied zwischen guten und bosen
Taten; oft wird in den Upanischaden versichert, dal bose
Taten die durch die Erkenntnis gewonnene Erlésung nicht
storen konnen: nicht Stehlen, nicht Embryotétung (die friiher
oft als eine der schlimmsten Siinden genannt wird), nicht
Vater- und Muttermord! Der Eremit erstrebt die Erlésung von
allen Gegensitzen, von Gut und Bose, von Leben und Tod,
nicht von der Siinde.

Dies die Hauptgedanken des Buchs. Die Frage nach der
Ursache dieser ungeheuren Verschiedenheit der beiden Auf-
fassungen beschaftigt den Verfasser sehr stark. Mit Recht,
wie mir scheint, lehnt er ein starres entwicklungsgeschicht-
liches Schema ab, wie es in der DBliitezeit der Religions-
geschichte iiblich war: die religionspsychologische Ableitung
des moralischen Siindenbegriffs aus der physisch-kultisch-
rituellen Unreinheit; auch von einer umgekehrten Ableitung
will er nichts wissen; beide Auffassungen von Uebel und Er-
16sung seien gleichzeitig schon in alter vedischer Zeit vor-
handen gewesen. Ich mochte da etwas anders formulieren: zwei
der wichtigsten Worter des Rigveda fiir «<moralisch schlecht»
sind Erbworter: agas- gehort zum griechischen dyog (das fiir
den Schuldbegriff bei Aeschylus wichtig ist), und enas- kehrt
im avestischen aénah- «Uebeltat, Frevely wieder. Der religios-
moralische Begriff der Siinde und Schuld ist also wohl altes
Erbgut der Einwanderer gewesen; die Abschwichung unter
dem Einflull der vorarischen Religion Indiens mag dann aller-
dings sehr friih begonnen haben. Sicher aber ist die intellek-
tualistisch-spekulative Auffassung der Erlésung eine extreme
Entwicklung. Rodhe erwidhnt selber, daBl ein bei den Ausgra-
bungen der Induskultur gefundener Kopf mit auf die Nase
gerichtetem Blick dafiir spricht, dafl die Meditation der vor-
arischen indischen Kultur angehort (S.20).



232 Miszellen

Die Wichtigkeit der Arbeit von Rodhe fiir die Theologie
braucht nicht besonders hervorgehoben zu werden. Der Ver-
gleich mit dem Christentum liegt nicht in der Absicht des Ver-
fassers. Er meint allerdings (S.281.), auch bei den Christen,
die beten: «Deliver us from evily, seien die Vorstellungen von
evil und Erlésung davon sehr verschieden; er wird wohl recht

haben!
Bern. Albert Debrunner.

Miszellen.

Alttestamentliche Wortforschung.
Sig, sigim = Bleigliitte.

Hebriisches sig kommt von siig wie gih Sprudel von giih hervorbre-
chen und gil Jauchzen von giuil, gil jauchzen. So sind viele Worter mit
2 Konsonanten und dem Vokal 1 abzuleiten. So sagen es auch die gin-
gigen Worterbiicher, nur Zorell schreibt: «[radix?]».

Man kann zwei siig unterscheiden, von denen das eine ¢umhegeny be-
deutet, aber sig kommt nicht von ihm, sondern, weil es sich um einen
Vorgang oder ein Erzeugnis des Silberschmelzens handelt, wie Jes. 1,22
zeigt, von dem andern siig, welches «abweichen» bedeutet. Sowohl Septua-
ginta als auch Vulgata und Peschitta schwanken lebhaft bei der Wieder-
gabe des Wortes an seinen verschiedenen Stellen, licben es aber, darunter
etwas Gemischtes, Vermengtes, Unedles, Abgidngiges zu sehen. Kinen
festen und eindeutig bezeichnenden Awusdruck, wie man ihn erwarten
wiirde, hat keine der alten Uebersetzungen. Luther iibersetzt mit «Schaumsy,
und der Bergmannssohn mag recht wohl einen festen Begriff des Metall-
schmelzens damit meinen, aber heute ist «Schaumy» nicht mehr verstédnd-
lich. Die Neue Ziircher Bibel sagt Jes. 1,22 und 25 «Schlacken»; das ist
zu unbestimmt, wenn nicht falsch. Is lohnt sich nicht, andere heutige
Uebersetzungen anzufiihren. Wie weit man danebentreffen kann, zeigt
die Revised Version von Jes.1,25: «...purge away thy dross(!), and will
take away dll thy tin (!1).>»

Die Kldrung bringt ein Brief, den der Hallenser Edmund von Lipp-
mann an Immanuel Léw am 7. Oktober 1932 geschrieben und deren Wort-
laut mir Léw damals zur Verfiigung gestellt hat. Er lautet: «Silber wurde
in alter Zeit aus silberhaltigem Bleiglanz (einer Verbindung von Blei
mit Schwefel = PbS) gewonnen, z. B. indem man ihn mit Eisen erhitzte,
das sich mit dem Schwefel verbindet; es verbleibt dann Silber plus Blei,
und Letzteres wird in geeigneten Oefen durch die sogenannte Treibarbeit
zu Bleioxyd oxydiert, d.i. Bleiglitte (= PbO), auch Silberschaum ge-
nannt; sie dient u.a. zum Glasieren von Tongefillen... Die Treibarbeit
war miihsam und schwierig, und wenn sie nicht gut gelang, trat das
Silber nicht vollstindig als glédnzende Schmelze hervor, sondern blieb zum



	Rezensionen

