
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 221

Jahre bestand und ob er schon damals unter diesen Gesichtspunkten

auf die Ehe verzichtet hatte, läßt sich nicht mehr
sagen, ebensowenig, ob ihn vielleicht zunächst persönliche
Enttäuschung oder seine Veranlagung und seine wissenschaftliche

Arbeits- und Lebensweise davon abgehalten hat. Gewiß
ist, daß sich ihm unter dem Eindruck der so verhängnisvoll
gewordenen Ereignisse in Basel, die ihn «ins Elend», auf die
Landstraße trieben, das Ideal ehelosen apostolischen Wanderlebens

ersteht. Der Apostolatsgedanke wird ihm jetzt irgendwie

Erklärungsprinzip seines ruhelosen Daseins. Und wenn
dies nicht immer so war, daß diese spezifisch religiöse Oberidee

sein Lehen beherrschte, dann hatte doch die ärztliche
Berufsethik und das wissenschaftliche Sendungsbewußtsein
des Rastlosen den Grundstein der Ehelosigkeit abgegeben.
Daraus bildete sich dann zunächst die oben aufgezeigte erste
Amtstheorie, darauf, in ruhigerer und klarerer Ausformung,
die zweite der Philosophia Magna. Der ehelose Apostelschüler
und wandernde Jünger wurde zum «Doctor der Heiligen Ge-
schrift».

Marburg/Lahn. Kurt Goldammer.

Rezensionen.
Einar Brenno (Vaerslev, Dänemark), Studien über Hebräische

Morphologie und Vokalismus, Abhandlungen für die Kunde
des Morgenlandes XXVIII, Leipzig, F. A. Brockhaus, 1943,

XV, 489 S.

In der ThZ 1946/2, S. 301 ff. habe ich die Arbeiten von A.
Sperber angezeigt, in denen er die starken Abweichungen der
außermasoretischen Tradition von der durch die Masora
vertretenen Sprachform des Hebräischen feststellt und
weitgehende sprachgeschichtliche Folgerungen daraus zieht. Als
wichtiges Gegenstück dazu ist nun eine mir erst seitdem
zugänglich gewordene Arbeit eines jüngeren dänischen Gelehrten

zu nennen, die 1938 in dänischer Sprache abgeschlossen
wurde.

Bronno beschränkt seine Untersuchung auf die griechischen
Umschriften in der zweiten Kolumne von Origenes' Hexapla,
der sog. SEC(unda), und zwar auf die Fragmente, die Kardi-



222 Rezensionen

nal Mercati 1894 in einem Palimpsest der Ambrosiana gefunden

hat. Hier erstmals ganz zuverlässig veröffentlicht,
repräsentieren sie den ältesten längeren und zusammenhängenden
vokalisierten hebräischen Text, eine «Sprachüberlieferung von
höherem Alter und größerer Ursprünglichkeit als die der Ti-
berier, Babylonier und Palästinier». Gegenüber Früheren, die
die Formen der SEC einfach als Wiedergabe des masoretischen
Textes nahmen, vertritt Br. richtig den Grundsatz, daß erst
genau festzustellen sei, welche Formen überhaupt morphologisch

zusammengehören und welche andere Formen, also
Varianten, darstellen, und sucht dies durch sorgfältige
Untersuchung des Formsystems zu erreichen. So behandelt er der
Reihe nach Verb, Nomen, Pronomen und Partikeln (S.14—246),
unter eingehender Erörterung all der Fälle, wo die formale
Entsprechung nicht auf der Hand liegt, um dann (S. 247—432)
auf Grund davon den Vokalismus der SEC darzustellen. Eine
Zusammenstellung der Abschreibefehler, der festgestellten
Varianten und der wichtigsten Ergebnisse schließt sich an.

Es ist eine sorgfältige und wohlüberlegte Arbeit, die durch
die methodische Interpretation der Transkription ihre Vorgänger

weit hinter sich läßt und darum auch zuverlässigere Ergebnisse

zeitigt. Sperbers Arbeiten konnte er noch nicht kennen.
Mit der ersten von ihnen setzt er sich in einem Anhang der
deutschen Fassung (S. 464—487) auseinander. Grundsätzlich
kommt er zu einem ähnlichen Resultat, nämlich daß die SEC
oft auf einer anderen Textgestalt als der masoretischen beruht
und daß sie Varianten liefert, die sprachgeschichtlich, gelegentlich

auch textkritisch von Bedeutung sind. Wenn sich das hier
aber viel weniger umstürzend auswirkt und der MT wesentlich

besser abschneidet, so hat Br. das Recht ohne Frage auf
seiner Seite. Daß Sp. außer der SEC auch noch die Eigennamen
der Septuaginta und die Transkriptionen des Hieronymus
beigezogen, ist nur scheinbar ein Vorzug, da hier überall
genaueste Untersuchung der Transkriptionsweise vorangegangen

sein müßte. Schon die unterschiedslose Benützung der SEC
nach den Fragmenten Mercatis und denjenigen bei Field ist
methodisch zu beanstanden, da letztere ihre eigene Umschrift
haben. Auch dadurch, daß er funktionell gleiche Formen
unbesehen als morphologisch gleich nimmt, z. B. eine für ein



Rezensionen 223

masoretisches Qal stehende Hifilform als Qal interpretiert,
kommt Sp. leicht zu falschen Schlüssen. Treffend sagt Br., daß
er «offenbar aus Angst vor einer UeberSchätzung des MT sich
einer Unterschätzung der morphologisch-historischen Bedeutung

des MT schuldig macht»; d.h. er ignoriert das
Formsystem des MT, das dem der SEC bei allen Unterschieden doch
weitgehend entspricht (S. 486 f.). Wer sich mit diesen Fragen
befaßt, darf also auf keinen Fall an Br.s Arbeit vorübergehen.
Wie sich seine Grundsätze auf dem Nachbargebiet der Septua-
gintaforschung auswirken, zeigen zwei Aufsätze von ihm:
«Some Nominal Types in the Septuagint», Classica et Mediae-
valia 3, 1940, S. 180—213, und «Einige Namentypen der Septua-
ginta», Acta Orientalia XIX, 1941, S. 33—64.

Aarre Lauha, Zaphon, der Norden und die Nordvölker im
Alten Testament, Annales Academiae Scientiarum Fennicae,
B XLIX, 2; Helsinki, 1943, 95 S.

Ders., Die Geschichtsmotive in den alttestamentlichen Psalmen,

ebd. B LYI, 1, Helsinki, 1945, 148 S.

Die erstere dieser beiden schon in der ThZ 1946, S. 267,
erwähnten Arbeiten untersucht die doppelte Rolle des
«Nordens» im Alten Testament: einerseits als Sitz des heiligen
Berges und dann oft mit dem Zion verbunden, anderseits als
Ausgangspunkt kommender Yölkerstürme. Unter Verzicht auf
eine einheitliche Erklärung leitet Lauha erstere aus der
babylonischen Mythologie her. Für die zweite lehnt er die
zeitgeschichtliche Erklärung Wellhausens ebenso ah wie die
verschiedenen mythischen und versteht sie als Nachhall eines
weit zurückliegenden geschichtlichen Ereignisses, der ägäi-
schen Wanderung der Nordvölker, die sich im 13. Jahrhundert
vom Balkan her über den Nordwesten Vorderasiens hinwälzte
und erst an den Toren Aegyptens zum Stehen kam. Was er
für diese Deutung geltend macht, daß der nördliche Feind
der älteren Propheten «trotz seines geheimnisvollen Wesens
ebensowenig ein unwirkliches überweltliches Geisterheer wie
ein phantastisches Höllenungeheuer, sondern zutiefst eine
immanente menschliche Kriegsmacht» sei, ist allerdings kaum
durchschlagend, wenn man bedenkt, daß mythische Vorstellungen

ebenso leicht ein zeitgeschichtliches Gewand anneh-



224 Rezensionen

men, wie umgekehrt geschichtliche Erinnerungen in die
mythische Sphäre gerückt werden. Aber auf alle Fälle gibt die
sorgfältige Arbeit guten Ueberblick über den Stoff und die
verschiedenen Deutungen.

Wertvoll ist die Verwendung von speziell finnischen Forschungen
(S. 37 f., 47, 53). Anderseits blieb dem Verf. wegen der Zeitverhältnisse
namentlich neuere orientalistische Literatur unbekannt, so zu den Heti-
tern, Kimmerien, Skythen, zum nördlichen Musri usw. Zum Zaphon-
Typhon fehlt Gerh. Seippel, Der Typhonmythos (1939), S. 37 W. Kirfel,
Die Kosmographie der Inder (1920), zu Togarma S. 24 f. das hetitische
Tegarama. Daß das Buch Daniel noch eine im wesentlichen richtige
Vorstellung von der historischen Rolle Mediens habe (S. 27), ist zu viel
gesagt, und Ez. 38 f. können nicht mehr ohne weiteres als echt gelten
(S. 68 ff.). J. Ph. Hyatts Aufsatz über den Nördlichen, Journal of Bibl.
Literature 59, 1940, S. 499—513 ist auch nachzutragen.

Die zweite Arbeit stellt die geschichtlichen Anspielungen
des Psalters von Schöpfung und Väterzeit bis über das Exil
hinab sachlich geordnet zusammen, stellt fest, daß neben den
geschichtlichen Büchern des Alten Testaments auch andere,
wohl mündliche Ueberlieferung benützt wurde, daß die
Auswahl ungleich und für die am stärksten vertretene mosaische
Zeit durch «Katechismen» bestimmt ist, die die religiös
wichtigsten Ereignisse zusammenfaßten. Abschließend arbeitet sie
die Verwendung dieser Motive heraus: zur Ehre Jahwes, als
Beweis seiner Güte und Fürsorge, um ihn von neuem zum
Eingreifen zu bestimmen, um im Volk das Sündengefühl zu
wecken usw. — Ohne eigentlich neue Ergebnisse zu bieten,
wird auch diese gleichfalls sorgfältig gearbeitete Studie gute
Dienste leisten.

Basel. Walter Baumgartner.

Bernhard Blumenkranz, Die Judenpredigt Augustins, ein
Beitrag zur Geschichte der jüdisch-christlichen Beziehungen in
den ersten Jahrhunderten, 1946 (in: Basler Beiträge zur
Geschichtswissenschaft, hrsg. von E. Bonjour, W. Kägi, F.
Stähelin, Professoren an der Universität Basel, Bd. 25),
218 S., Fr. 10.—.

Die Ereignisse der letzten Jahre haben uns stärker als
viele Generationen vor uns auf das Problem «Israel»
hingewiesen. Das Gespräch über Israel und die Kirche ist im vollen



Rezensionen 225

Gang. In der Kirche haben sich Theologen und Laien mit
zahlreichen Schriften über dieses Problem geäußert; die
Literatur über die «Judenfrage» beginnt langsam unübersehbar
groß zu werden. Es hat sich in alledem gezeigt, daß das
Problem Israel für die Kirche eines der entscheidenden Probleme,
ja eine Existenzfrage ist. Zu dem Gespräch innerhalb der
Kirche kommt immer mehr auch das Gespräch zwischen
Kirche und Synagoge in Gang. Die sich ihres Wesens und
Auftrages neu bewußt gewordene Kirche redet mit einem
Judentum, das seinerseits in ganz anderer Weise sich seiner
selbst bewußt geworden ist als noch vor kurzer Zeit. In diesem

ganzen großen Prozeß der Neuhesinnung und der
Auseinandersetzung kann es nicht ausbleiben, daß der Blick zurückgeht

in die Vergangenheit, daß die Frage sich aufdrängt, wie
Kirche und Synagoge in vergangenen Zeiten miteinander
geredet oder auch gestritten haben. Man erhebt das Zeugnis der
Bibel Alten und Neuen Testamentes über die Juden, um in der
gegenwärtigen Lage klar zu sehen, aber man hört auch auf
die Stimmen der Väter. Die grundsätzliche Frage hat ihren
historischen Aspekt auch hier. Was wußte die Kirche der
ersten Jahrhunderte von der Synagoge? Was wußte der Rabbi
der Tannaiten- und Amoräerzeit von der Kirche? Wie hat die
alte Kirche ihren ihr vom Neuen Testament gegebenen Auftrag

an die Juden ausgerichtet? Lassen sich in der
Lehrentwicklung der Kirche und der Synagoge gegenseitige
Beeinflussungen feststellen, z. B. was die Gotteslehre, die Eschatologie

und die Anthropologie anbetrifft? Gibt es Parallelentwicklungen

in Lehre, Kult und Verfassung in Kirche und
Synagoge? Wie wirkt sich auf Kirche und Synagoge der Einfluß

des Hellenismus aus? Wie steht es mit den Autoritäten
— Schrift und Tradition — in Kirche und Synagoge? Zeigen
sich Berührungspunkte in der Art, wie die Schrift exegesiert
wird? Das sind einige mehr zufällig herausgegriffene Fragen,
welche die große Problematik andeuten sollen, um die es hier
geht. Es ist ohne weiteres klar, daß von der Lösung dieser
und ähnlicher Fragen aus ganz neues Licht auf die Entstehung

und Entwicklung der christlichen Kirche und ihres
Dogmas fallen könnte. Es ist anzunehmen, daß einige Kapitel
der Dogmengeschichte neu gefaßt werden müßten, wenn ein-

15



226 Rezensionen

mal die Beziehungen zwischen Kirche und Synagoge in den
ersten Jahrhunderten umfassend und bis in die feinsten
Verästelungen der Probleme hinein dargestellt sein werden. Wer
schon auf diesem Gebiete gearbeitet hat, der weiß, daß hier
noch viel an Material und an Einsichten zu erheben ist. Aber
es ist dann auch sofort klar, daß diese Arbeit mit großen
Schwierigkeiten verbunden ist. Eine erste Schwierigkeit ist
schon rein äußerer Art: der Dogmenhistoriker ist selten Rab-
binist, und der Rabbinist ist selten zugleich Dogmenhistoriker.
Aber eine gründliche Abklärung der Probleme verlangt zuerst
einmal ganz schlicht eingehende Kenntnis des Judentums —
Talmud und Midrasch — wie auch der Werke der Kirchenväter.

Es kommt hei dieser Arbeit auf eine sehr eingehende
Detailkenntnis der einschlägigen Literatur an. So liegt der
Weg, der hier von der Forschung vorderhand wird beschritten

werden müssen, einigermaßen klar vorgezeichnet: es müssen

eine ganze Reihe von wissenschaftlichen Monographien
geschrieben werden, die entweder einen Kirchenvater auf seine
Aeußerungen zur Judenfrage abhören oder die ein bestimmtes
theologisches Problem herausgreifen und seine Entwicklung
im Judentum und Christentum verfolgen und so Berührungen
und Parallelen herausarbeiten.

Den ersten der genannten Wege ist der Verfasser des hier
zu besprechenden Werkes gegangen. Auch er hatte den Plan,
eine Gesamtdarstellung der Beziehungen zwischen Juden und
Christen zur Zeit der alten Kirche zu schreiben. Aber die
Größe der Aufgabe zwang ihn, sich nur mit Augustin zu
beschäftigen. Er kann auf eine große Zahl von größeren oder
kleineren Abhandlungen hinweisen, die sich demselben
Problem im allgemeinen oder mit Augustin im hesondern befassen.

So bietet diese von der Theologischen Fakultät der
Universität Basel preisgekrönte philosophisch-historische
Doktordissertation gleich zu Anfang reiche Hinweise auf die
Literatur. In einem ersten Teil (S. 9—58) führt der Verfasser in
der Weise an sein Thema heran, daß er die Vorläufer Augu-
stins vorführt, welche sich speziell mit der Judenfrage
befaßt haben; er muß sich aber auch hier auf die lateinischen
Kirchenväter beschränken. Von Tertullians Schrift «Adver-
sus Judaeos» führt der Weg zu Cyprian; hier ist die Tatsache



Rezensionen 227

bemerkenswert, daß Cyprian selber nicht polemisiert, sondern
daß er eine Art Katechismus und Materialsammlung
zusammenstellt, dessen sich bedienen kann, wer sich mit der Judenfrage

auseinandersetzen will oder muß. Es ist also eine Testi-
moniensammlung, wie sie auch in der profanen Literatur jener
Zeit gebräuchlich war. In kurzen Inhaltsübersichten und
kritischen Bemerkungen werden wir mit dem Inhalt, den Abfas-
sungs- und Echtheitsverhältnissen der einzelnen hier
heranzuziehenden Schriften bekannt gemacht. Im Mittelpunkt des
zweiten und Hauptteiles der Arbeit steht die Uebersetzung und
Kommentierung von Augustins «Tractatus adversus Judaeos».
Zunächst werden allerlei Vorfragen erledigt: ob die Vorgänger

Augustins und er selber Hebräisch gekonnt haben; welche
Bibelübersetzung Augustin gebraucht hat; welche Kenntnis
Augustin von den Juden seiner Zeit gehabt hat; welchen Stand
das Religionsgespräch zur Zeit Augustins gehabt hat usw.
Dann faßt der Verfasser die einzelnen Kapitel der Schrift
Augustins mit ihren Beweisgründen zusammen. Das Ganze wird
aus sich heraus, aber auch aus dem übrigen Schrifttum Augustins

erklärt. Hier ist eine Fülle von Material aus dem ganzen
theologischen Werk Augustins herangezogen und verwertet
worden, so daß man den Eindruck gewinnt, es werde keine
Stelle aus Augustins Werken übergangen, die sich irgendwie
mit der Judenfrage befaßt. So tritt z. B. die Lehre von Sünde
und Gnade bei Augustin ebenso ins Blickfeld wie die Lehre
von Gesetz und Evangelium. Hier spürt man aber zugleich
die Grenze, die dem Verfasser gesetzt ist: die ganze Weite
und Tiefe des augustinischen Denkens kommt hier nicht zur
Geltung. Die Sünden- und Gnadenlehre Augustins, aus der
heraus seine Polemik gegen die Juden und Judaisten erst voll
verständlich wird, ist dem Verfasser nicht zugänglich. Augustins

Frontstellung ist eine doppelte: er hat zu kämpfen gegen
die Juden und gegen die Häretiker, welche das Alte Testament

ablehnen. Augustin kann so mit den Juden auch
zusammengehen gegen die Irrlehre! Auf der andern Seite kämpft er
gegen die Judaizantes in der Kirche selber, gegen Leute also,
welche das Gesetz und die Werkgerechtigkeit statt die Gnade
betonen. Besonders bedeutsam sind die Ausführungen Augustins

über die Aufgabe der Juden, Zeugen zu sein für die

15*



228 Rezensionen

Wahrheit der Heiligen Schriften und damit für die Wahrheit
des christlichen Glaubens überhaupt, die der Verfasser in
einem besonderen Kapitel bespricht. So reich dokumentiert,
so sorgfältig in der Erörterung zahlreicher Probleme die
vorliegende Arbeit ist, daß man sich von ihr sehr wohl sagen
lassen kann, wie man eine solche Untersuchung methodisch
sauber und gewissenhaft durchzuführen hat, so sehr muß
nun auch gesagt werden, daß die Arbeit des Theologen da erst
beginnt. Der Verfasser hat die hiblisch-neutestamentliche
Sicht des Judenproblems nicht gewertet. Es wird zu wenig
deutlich, inwiefern Augustin auch in seiner Stellung den
Juden gegenüber durch Paulus bestimmt ist. Konkret gesagt:
wie wirken sich die Kapitel Rom. 9—11 (vgl. dazu die Studie
von K. L. Schmidt, Die Judenfrage im Lichte der Kapitel
9—11 des Römerbriefes, 1943, 2. Aufl. 1947) auf die Stellung
Augustins aus? Tatsächlich setzt Augustin gleich im ersten
Kapitel seines Traktates mit Worten aus Rom. 11 ein! Was er
da aber im Anschluß an Paulus sagt, das nennt der Verfasser
«eine höchst sonderbare Mischung von Rechtfertigung der
judenmissionarischen Versuche und gleichzeitigem Verzweifeln

an ihrem Erfolg» (S. 110). Augustin hat aber — im Gegensatz

zu andern Kirchenvätern — die eschatologisch
ausgerichteten Worte des Apostels Paulus weithin klar erfaßt. Die
Kirchenväter sind indes in ihrer Stellungnahme den Juden
gegenüber weithin nicht restlos verständlich, wenn nicht überall

beachtet wird, wie sie vom Neuen Testament her bestimmt
sind. Für die Dialektik des Neuen Testamentes und vor allem
von Rom. 9—11 aber hat der Verfasser kein Organ. So ist
meines Erachtens die Judenpredigt Augustins letztlich keine
polemische Schrift, sondern sie ist — in der Weise Augustins,
der als Kind seiner Zeit schrieb — Verkündigung des

Evangeliums. Und es dürfte ein Mißverständnis Augustins sein,

wenn, wie das der Verfasser feststellen muß, später Augustins
Worte über die Juden zur Begründung von judenfeindlichen
Gesetzen gebraucht, und das heißt hier mißbraucht wurden.
Daraus aber ergibt sich für die Kirche heute die Mahnung,
darüber zu wachen, daß ihr Missionsruf an die Juden nicht
gesetzlich mißverstanden und dann auch mißbraucht wird zur



Rezensionen 229

antisemitischen Polemik; die Kirche hat auch hier nur das
Evangelium zu verkünden.

Wer sich nun künftig mit der Judenfrage in der alten
Kirche und insbesondere bei Augustin befassen will, der sei
nachdrücklich auf diese gründliche und umsichtige
Monographie von Bernhard Blumenkranz verwiesen.

Ittigen b. Bern. Hans Bdetenhard.

Sten Rodhe, Deliver us from Evil, Studies on the Vedic Ideas
of Salvation (Skrifter utgivna av Svenska Sällskapet för
Missionsforskning. 2.), Lund, Gleerup, und Kopenhagen,
Munksgaard, 1946, 207 S., 8.50 Kr.
Das Thema des Buchs ist im Untertitel angegeben: die

Vorstellungen der vedischen Religion von der Erlösung; der
Haupttitel: «Erlöse uns von dem Uebel» ist dazu das biblische
Motto. Ich übersetze dabei absichtlich das englische from evil
nicht mit dem reformierten von dem Bösen, sondern mit dem
lutherischen von dem Uebel. Denn damit sind wir schon mitten

in der Besonderheit der indischen Erlösungsgedanken und
ihrer Behandlung durch Rodhe: was für den christlichen
Erlösungsbegriff selbstverständlich ist: die Erlösung von der
Sünde, das steht für die vedische Religion ganz am Rand.
Dies mit voller Deutlichkeit dargelegt zu haben, ist das
Verdienst des vorliegenden Werks.

Die Religion Indiens ist heute (auch abgesehen vom Gegensatz

Hinduismus — Mohammedanismus) durchaus keine Einheit,

sondern eine Häufung der verschiedensten Widersprüche.
Das gilt auch schon für die alte vedische Religion, mit der sich
das Buch allein beschäftigt. Die vom Nordwesten nach Indien
einfallenden Indogermanen fanden eine wesentlich verschiedene

Religion vor; die neueren Funde aus einer vorarischen
Induskultur scheinen religiöse Verwandtschaft zur
vorindogermanischen Religion der Mittelmeerländer aufzuweisen.
Mit dem Vorrücken der Arier weiter nach Süden und Osten
mußten sich die Berührungen und Vermischungen der beiden
Religionen verstärken. Die verschiedenen Mischungsgrade
bilden die eine Ursache der Verschiedenheit der späteren und
heutigen indischen Religionen. Für die vedische Zeit kommt
als zweites hinzu die soziale Verschiedenheit der einzelnen



230 Rezensionen

Literaturgruppen: der Rigveda vertritt eine ausgesprochen
aristokratische Hymnendichterreligion, der Atharvaveda eine
in Zaubersprüchen und Beschwörungen tätige Unterschicht;
der Yajurveda ist formalistischer Opferritualismus, verbunden
mit hemmungsloser spekulativer Ausdeutung jeder einzelnen
Opferhandlung und jedes Opferspruchs; die Upanischaden
ergehen sich in reiner meditativer Philosophie. Neben diesen
zwei Momenten stellt Rodhe nun absichtlich ein drittes in den
Vordergrund: den Unterschied zwischen dem tätigen Leben
im Dorf und dem meditativen des Einsiedlers im Wald. Für
den Brahmanen gilt es ja als normal, daß sein Leben in vier
Abschnitte zerfällt: die Schulungszeit, die Periode des
Familienvaters, der Rückzug aus dem tätigen Leben in die
beschauliche Waldeinsamkeit und zuletzt (aber nur für den,
der die allerhöchste Stufe erklimmen will) das Leben des
wandernden Bettlers.

Auf diesem Hintergrund arbeitet nun Rodhe vorzüglich
heraus, wie verschieden sich die Vorstellungen von der
Erlösung aus dem Dorfleben und Waldleben heraus gestalten.
Der berufstätige Familienvater im Dorf empfindet als Uebel
menschliche und dämonische Feinde, Krankheiten, Flüche
usw. Oft werden solche Uebel als Folge einer Sünde betrachtet,

aber nicht im Sinn individueller Verantwortlichkeit;
eigenes Unglück wird etwa auch als Folge fremder Sünden
aufgefaßt, und in dem Hymnus VII 86 des Rigveda, der oft
von Modernen als nächstverwandt mit jüdisch-christlichem
Sündenhewußtsein und Sünderzerknirschung bezeichnet wird,
versucht der Sänger ausdrücklich die Schuld auf Verblendung,

Trunkenheit, Zorn, Würfel, Unbesonnenheit, Schwachheit

abzuwälzen. Die Sünde ist ein Uebel wie andere Uebel.
Der Tod wird nicht als ein Uebel empfunden, wenn er nach
Vollendung eines hohen Alters eintritt; dagegen fürchtet man
den vorzeitigen Tod, und als Vorbote späterer Vorstellungen
fürchtet man einen weiteren Tod nach einem zweiten Leben!
Das sind die Uebel, von denen der Mensch im Dorfleben erlöst
sein möchte. Ganz anders der Waldeinsiedler! Alle die
genannten Uebel hat er mit dem Rückzug aus dem tätigen Leben
völlig hinter sich gelassen; darum braucht er auch keine
Erlösung davon. Die positiven Ergebnisse seiner Meditation über



Rezensionen 231

die Gedanken von der Identität von Ätman und Brahman lassen

alles Frühere verschwinden. Jetzt ist das ein Uebel, was
die spekulative Erkenntnis trüben kann: die Wünsche und
das Hängen am Tun und die Verflechtung mit den Folgen
des Tuns in der unerbittlichen Reihe der Wiedergeburten und
des Wiedersterbens. Also Gedanken, wie sie ihre volle
Ausgestaltung im Buddhismus gefunden haben. Vor diesem Endziel

verblaßt auch der Unterschied zwischen guten und bösen
Taten; oft wird in den Upanischaden versichert, daß böse
Taten die durch die Erkenntnis gewonnene Erlösung nicht
stören können: nicht Stehlen, nicht Emhryotötung (die früher
oft als eine der schlimmsten Sünden genannt wird), nicht
Vater- und Muttermord! Der Eremit erstrebt die Erlösung von
allen Gegensätzen, von Gut und Böse, von Lehen und Tod,
nicht von der Sünde.

Dies die Hauptgedanken des Buchs. Die Frage nach der
Ursache dieser ungeheuren Verschiedenheit der beiden
Auffassungen beschäftigt den Verfasser sehr stark. Mit Recht,
wie mir scheint, lehnt er ein starres entwicklungsgeschichtliches

Schema ab, wie es in der Blütezeit der
Religionsgeschichte üblich war: die religionspsychologische Ableitung
des moralischen Sündenbegriffs aus der physisch-kultisch-
rituellen Unreinheit; auch von einer umgekehrten Ableitung
will er nichts wissen; beide Auffassungen von Uebel und
Erlösung seien gleichzeitig schon in alter vedischer Zeit
vorhanden gewesen. Ich möchte da etwas anders formulieren: zwei
der wichtigsten Wörter des Rigveda für «moralisch schlecht»
sind Erbwörter: ägas- gehört zum griechischen dpoç (das für
den Schuldbegriff hei Aeschylus wichtig ist), und ënas- kehrt
im avestischen aënah- «Uebeltat, Frevel» wieder. Der
religiösmoralische Begriff der Sünde und Schuld ist also wohl altes
Erbgut der Einwanderer gewesen; die Ahschwächung unter
dem Einfluß der vorarischen Religion Indiens mag dann
allerdings sehr früh begonnen haben. Sicher aber ist die intellek-
tualistiseh-spekulative Auffassung der Erlösung eine extreme
Entwicklung. Rodhe erwähnt selber, daß ein hei den Ausgrabungen

der Induskultur gefundener Kopf mit auf die Nase
gerichtetem Blick dafür spricht, daß die Meditation der vor-
arischen indischen Kultur angehört (S. 20).



232 Miszellen

Die Wichtigkeit der Arbeit von Rodhe für die Theologie
braucht nicht besonders hervorgehoben zu werden. Der
Vergleich mit dem Christentum liegt nicht in der Absicht des
Verfassers. Er meint allerdings (S. 28 f.), auch hei den Christen,
die beten: «Deliver us from evil», seien die Vorstellungen von
evil und Erlösung davon sehr verschieden; er wird wohl recht
haben!

Bern. Albert Debrunner.

Miszellen.
Alttcstamentliche Wortforschung.

Sïg, slgïm Bleiglätte.
Hebräisches sïg kommt von süg wie glh Sprudel von güh hervorbrechen

und gll Jauchzen von gül, gil jauchzen. So sind viele Wörter mit
2 Konsonanten und dem Vokal ï abzuleiten. So sagen es auch die
gängigen Wörterbücher, nur Zorell schreibt: «[radix?]».

Man kann zwei süg unterscheiden, von denen das eine «umhegen»
bedeutet, aber sïg kommt nicht von ihm, sondern, weil es eich um einen
Vorgang oder ein Erzeugnis des Silberschmelzens handelt, wie Jes. 1,22
zeigt, von dem andern süg, welches «abweichen» bedeutet. Sowohl Septua-
ginta als auch Vulgata und Peschitta schwanken lebhaft bei der Wiedergabe

des Wortes an seinen verschiedenen Stellen, lieben es aber, darunter
etwas Gemischtes, Vermengtes, Unedles, Abgängiges zu sehen. Einen
festen und eindeutig bezeichnenden Ausdruck, wie man ihn erwarten
würde, hat keine der alten Uebersetzungen. Luther übersetzt mit «Schaum»,
und der Bergmannssohn mag recht wohl einen festen Begriff des
Metallschmelzens damit meinen, aber heute ist «Schaum» nicht mehr verständlich.

Die Neue Zürcher Bibel sagt Jes. 1,22 und 25 «Schlacken»; das ist
zu unbestimmt, wenn nicht falsch. Es lohnt sich nicht, andere heutige
Uebersetzungen anzuführen. Wie weit man danebentreffen kann, zeigt
die Revised Version von Jes. 1,25: «... purge away thy dross(l), and will
take away all thy tin (!).>

Die Klärung bringt ein Brief, den der Hallenser Edmund von
Lippmann an Immanuel Low am 7. Oktober 1932 geschrieben und deren Wortlaut

mir Low damals zur Verfügung gestellt hat. Er lautet: «Silber wurde
in alter Zeit aus silberhaltigem Bleiglanz (einer Verbindung von Blei
mit Schwefel PbS) gewonnen, z. B. indem man ihn mit Eisen erhitzte,
das sich mit dem Schwefel verbindet; es verbleibt dann Silber plus Blei,
und Letzteres wird in geeigneten Oefen durch die sogenannte Treibarbeit
zu Bleioxyd oxydiert, d.i. Bleiglätte PbO), auch Silberschaum
genannt; sie dient u.a. zum Glasieren von Tongefäßen... Die Treibarbeit
war mühsam und schwierig, und wenn sie nicht gut gelang, trat das
Silber nicht vollständig als glänzende Schmelze hervor, sondern blieb zum


	Rezensionen

