
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 3

Artikel: Neues zur Lebensgeschichte und Persönlichkeit des Theophrastus
Paracelsus

Autor: Goldammer, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877530

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte des Theophrastus Paracelsus 191

lirchristlichen Botschaft in einer falschen Perspektive
gesehen ist nnd von ihr aus mit dem negativen Resultat

einer Ablehnung enden muß. Mit dieser Feststellung der
Sinnlosigkeit des neutestamentlichen Zentralglaubens an ein
göttliches Heilsgeschehen die Sinngebung unserer Existenz
zu verbinden und in dieser negativen Anknüpfung die legitime

«Verwendung» der urchristlichen Eschatologie für die
«kirchliche Verkündigung» zu sehenB, ist Umdeutung der
neutestamentlichen Botschaft und sogar mehr als Umdeutung.
Im Hinblick auf diesen dogmatischen Ausgang, zu dem bei
A. Schweitzer selber Ansätze vorliegen, muß gesagt werden,
daß die theologiegeschichtlich so wertvolle und exegetisch
jedenfalls anregende «Geschichte der Leben-Jesu-Forschung»
des großen Theologen mit ihrem Nachweis der für das 19.

Jahrhundert charakteristischen Umdeutungen eigentlich
umsonst geschrieben worden ist.

Basel. Oscar Cullmann.

Neues zur Lebensgeschichte und Persönlichkeit
des Theophrastus Paracelsus.

I. War Paracelsus Doktor der Theologie?
Zur Berufsauffassung und Aemterlehre um 1530.

II. Die Ehelosigkeit des Paracelsus.

I.
1. Es gehört zu den eigenartigen und verwunderlichen Dingen,

die demjenigen auffallen, der sich mit Lehen und Werk
des Paracelsus näher beschäftigt, daß sich dieser Mann in
einer gewissen Zeit seines Lebens «Doktor der Hl. Schrift»,
d. h. also Doktor der Theologie, nennt. Da der Besitz eines
solchen akademischen Grades bei Hohenheim von vornherein
eine gewisse Unwahrscheinlichkeit darstellt und es wohl kaum
einen Kenner der Paracelsus-Biographie gehen wird, der die
Frage unseres Themas ohne weiteres zu bejahen geneigt
wäre, so sehr ein solcher Titel auf Grund der quantitativ wie
qualitativ recht erheblichen religiös-theologischen Arbeit des

8 F. Buri, op. cit., S. 115.



192 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

Iiohenheimers gerechtfertigt erscheinen könnte, wird man,
will man ihn nicht einer ihm sonst fremden Großsprecherei
und Anmaßung von Ehren und Würden zeihen, einmal dem
Rechte nachgehen müssen, mit dem er sich diese Bezeichnung
beigelegt hat. Eine derartige Untersuchung ist jedenfalls
geeignet, auf manche Lebensverhältnisse und auf die innere
Situation des großen Arztes zu bestimmten Zeiten ein
erhellendes Licht zu werfen.1

2. Zunächst der Tatbestand:
Zur Ermittlung sicherer Anhaltspunkte muß der Fall von

rückwärts aus entwickelt werden. Zwei originale und
eigenhändige Briefe Hohenheims vom 10. Oktober 1536 aus Augsburg

datiert (es handelt sich um Eingaben an Bürgermeister
und Rat von Memmingen und an das Gericht von Isny), die
sich im 18. Jahrhundert noch zu Memmingen befanden, trugen
die Unterschrift: Theophrastus von Hohenhaim der heiligen
gschrift vnd beder Arizney Doctor.2 Es sind Beschwerdebriefe
so persönlichen und ephemeren Charakters, flaß an ihrer
Echtheit kein Zweifel aufkommen kann. Auch die
Unterschrift, beide Male völlig gleichlautend, dürfte kaum gefälscht
sein. Was für ein Interesse sollte auch bestanden haben, dem

1 Im folgenden gebrauchte Abkürzungen:
SI und Sil Karl Sudhoff, Versuch einer Kritik der Echtheit der

paracelsischen Schriften, I. Theil Bibliographia Paracelsica, II. Theil Para-
celsische Handschriften, Berlin 1894 und 1899.

Eine römische Zahl (I—XIV) gibt den Band der Ausgabe der
paracelsischen Werke von Karl Sudhoff (München 1922—1933) an.

M Theophrast v. Hohenheim, Sämtl. Werke, II. Abt. Die theo! und reli-
gionsphilos. Schriften, Bd. 1 ed. W. Matthießen, Münch. 1923.

B Cod. Rhed. 334 Fol. (Stadtbibl. Breslau) ; Sil Nr. 95.

G MS Th. VI. 146 der Bibl. der Oberlausitzischen Gesellsch. d. Wissen¬
schaft. (Görlitz) ; Sil Nr. 83.

II Cod. Pal. Germ. 51 (Heidelberg) ; Sil Nr. 92.

U Cod. Voss, cliym. Fol. 24 (Leiden) ; Sil Nr. 88.

L2 Cod. Voss. chym. Fol. 25 (Leiden) ; Sil Nr. 89.

Die Zitate aus den alten Handschriften sind teils buchstabengetreu
wiedergegeben, teils orthographisch nach bestimmten Grundsätzen
vereinfacht und mit Interpunktion versehen.

2 Karl Sudhoff, Paracelsus, Leipz. 1936, S. 134, 136; vgl. Sil, S. 27 f.
und das Facsimile Sil, Taf. II; Sil, S. 27 f. zur Echtheit des verschollenen
Autographs.



Persönlichkeit des Theophrastus Paracelsus 193

Verfasser dieser sich mit lästigem Alltags-Kleinkram
beschäftigenden Schriftstücke einen theologischen Doktorgrad
zuzuerkennen?

In dem 1534 in Meran abgefaßten Nachwort zum «Buch
von der Pestilenz an die Stadt Sterzingen» nennt sich
Paracelsus «der heiligen schritt professor».3 Allerdings ist das
Büchlein erstmalig 1576 durch Toxites in Druck gebracht
worden, dem natürlich damals dieses Prädikat, über das Sudhoff

als eine «eigenthümliche Bezeichnung» erstaunte \
bereits als ein geläufigerer Titel für Hohenheim bekannt sein
mochte. Immerhin macht der Passus keinen unechten
Eindruck.

Schwieriger ist es schon mit dem Titelblatt einer
Schriftensammlung zur Abendmahlsfrage aus einem 1567 in Görlitz

geschriebenen Wolfenbütteler Codex: Theophrasti Hohen-
heimen. Sacrarum literarum Medicinarumque Doctoris De
Coena Domini Lihri XI. Ad Amicos & sodales. Fragmenta.5
Das Ganze ist am Schluß datiert («am Montag nach Ascensio-
nis Dominj, Im 33ten») und von Hohenheim unterzeichnet.6 Die
Tatsache jedoch, daß es sich vielleicht um einen vom Schreiber
einer Reihe von Traktaten vorangestellten Titel handelt7,
warnt vor allzu großem Vertrauen in die Authentizität der
angeblich Hohenheimschen Selbstbezeichnung von 1533.

In einem Brief «ad amicum» zum «Kometenbüchlein» von
1531 nennt er sich: «S.[acrarum] L. [itterarum] professor
utriusque medicinae artiumque doctor, philosophiae propagator».

8 Auch hier bleibt die Möglichkeit späterer Interpretation

offen, da der Brief erstmals 1567 in der Ausgabe des
Büchleins von Balthasar Flöter gedruckt ist. Jedoch hält ihn
Sudhoff für echt.9

Schließlich hatte schon Sudhoff auf zwei Zwischentitel
des um 1530 verfaßten (wie eine Datierung mit
Unterschrift Hohenheims beweist) Psalmenkommentars gewiesen 10,

3 IX, S. 561.
4 Ed. Schubert und Karl Sudhoff, Paracelaus-Forschungen II, Frankf.

a. M. 1887/89, S. 159. 5 SIL S. 279.
3 Sil, S. 292; vgl. Sudhoff in Paracelsus-Forscli. II, S. 157.
7 Sil, S. 293. 8 IX, S. 393. 9 IX, S. 16.
10 Paraeelsus-Forsoh. II, S. 159 Anm.

13



194 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

wo es heißt: «Außlegung Der Psalmen Daniels des Letsten
vierteils / die Annder Distinctio. A. Theophrasti vonn Hohenhain!

der hailligen Geschrifft Doctorem vnd baider Ertzney».11
Auch hier zwingt zunächst nichts zur Annahme der
Originalität des Titels, den uns die um die Mitte des 16. Jahrhunderts
geschriebene HS überliefert. Sie hat aber Wahrscheinlichkeit
für sich 12, zumal die Heidelberger HS mit ziemlicher Sicherheit

als eine Kopie nach dem verlorenen Autograph zu
betrachten ist. Damit sind nun auch die Selbstbezeichnungen
Hohenheims als Doktor der Theologie im ältesten HSS- und
Druckmaterial zu Ende. Sie werden als historische Gegebenheit

unzweifelhaft durch die beiden Augsburger Briefe von
1536.

An späteren Erwähnungen des Titels ist noch einiges
ausfindig zu machen. Eine Ueberschritt in 1567 zu Görlitz
abgeschriebenen Abendmahlsschriften der bereits genannten Wol-
fenbütteler HS lautet: «Coenae Domini declaratio Per Aureo-
lum Theophrastum P. Sacrarum L. Doctorem».13 Das Titelblatt
und S. 1 der zwischen 1599 und 1603 geschriebenen HS des

Augsburger Paracelsisten und evangelischen Spiritualisten
Dr. med. Karl Widemann 32. 1. Aug. 4° in der Herzog-August-
Bibliothek zu Wolfenbüttel behauptet die Verfasserschaft «Au-
reolj Theophrastj Paracelsj Sacrarum Literarum Doctoris».14
Ferner eine Ueberschrift in der nach Sudhoff von 1590 bis
1610 entstandenen HS V. 1 g. 121 Fol. der Studienbibliothek in
Salzburg, S. 403: «Coenae Domini nostri Jesu Christj Declaratio

Aureoli Theophrasti paracelsi S. litterarum Doctoris».15
In dem reichen theologischen HS-Material nennt er sich in
Titeln und Zwischentiteln sonst gewöhnlich nur oder wird er
genannt: (D [octor]) Theophrastus, gelegentlich auch mit an-

11 Sil, S. 482 H f. 334r; Sil, S. 484 H f. 470r.
12 Die Kopenhagener HS Coli. Thott. 4°. 54 von 1582 gibt ebenfalls die

letztere Teilüberschrift mit dem theologischen Doktor-Titel (Sil, S. 494) ;

da sie nicht von H abgeschrieben ist, sondern auf eine wohl vom
Autograph kopierte Vorlage zurückgeht, wie andernorts nachzuweisen sein
wird, kann man den Titel schon im Autograph vermuten.

13 Sil, S. 285, Wolfenbüttel, Cod. extrav. 160.
14 Sil, S. 560.
15 Sil, S. 597; es handelt sich allerdings wohl, dem Papier und seiner

Wasserzeichen-Marke nach zu urteilen, um den jüngeren Teil der HS.



Persönlichkeit des Theophrastus Paracelsus 195

deren Vornamen nnd mit dem Familiennamen Paracelsus
bzw. ab Hohenheim, einige Male auch nur «Heremita» nach
dem Geburtsort. Oft gedenken die Traktate des Verfassers
nicht namentlich (wie z. B. die Harpersdorfer HS in der Rhedi-
gerana zu Breslau).16

Einer der seltenen späteren theologischen Drucke Hohenheims

von 1619 (Liber Sermonum, Frankfurt) macht schließlich

aus ihm, der bisher stets als «der Heiligen Schrift» Doktor
erschien, einen richtiggehenden Doktor der Theologie, was
allerdings sachlich keine Erweiterung bedeutete: «Finis V.
Sermonum In Incantatores, Phil. Theophrasti Paracelsi Ho-
henheimensis SS. Theologiae: Doctoris, &c.».17

3. Diesen letztgenannten Angaben wird man bezüglich des
Rechtes der Anwendung im Einzelfall des jeweiligen Titels
mißtrauisch gegenüberstehen, die Tatsache aber muß auf
bestimmte alte Anregungen zurückgehen, wie sie in den ältesten
aufgeführten Ueberschriften gegeben waren. Die Möglichkeiten

einer legitimen Erwerbung des Grades beschränkten sich
damals auf die Verleihung durch eine altkirchliche Fakultät
(evtl. durch die Kurie) oder durch eine dem reformatorischen
.Wesen zugewandte. Ersteres scheidet sofort aus, wenn man
den antirömisch-polemischen Charakter gerade dieser
theologischen Schriften in Erwägung zieht, in denen er sich so
nennt. Eine frühere Verleihung oder Erwerbung ist zudem
deshalb unwahrscheinlich, weil die Erteilung der theologischen

Doktor-Würde im Spätmittelalter ein komplizierter
Vorgang war, auch für in den niederen Fakultäten schon
Graduierte. Ein langes Studium oder doch wenigstens eine
mehrjährige Lehrtätigkeit an der verleihenden Hochschule in
den unteren Graden wurde erfordert.18 Vor allem wurde die
Zugehörigkeit zum geistlichen Stande für die höheren Grade
vorausgesetzt ", und zwar mindestens der Subdiakonat, der
den Coelibat nach sich zog. Nun war ja Hohenheim ehelos.

10 Sil, S. 499 ff. 17 SI, S. 521.
18 Für Leipzig vgl. Georg Erler, Die Matrikel der Universität Leipzig,

Bd. 2, Leipz. 1897 Cod. Diplomat. Saxoniae Regiae II/17), S. XV ff.;
vgl. ferner: Redeakte b. Erwerbung d. akadem. Grade an d. Univers. Leipzig

i. 15. Jhdt., hrsg. v. Georg Buchwald und Theo Herrle Abh. d. Sachs.
Akad. d. Wissensch., phil.-hist. Kl., Bd. 36, Nr. 5), Leipzig 1921, S. 5 ff.

19 Erler, aaO. S. XIX.

13*



196 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

Das hatte aber andere Gründe, wie wir sehen werden, und es

gibt nicht den mindesten Anhaltspunkt, der für ihn, trotz
seiner großen theologischen Arbeit, auf die Mitgliedschaft im
Klerus schließen ließe. An neugläubigen theologischen Fakultäten

bzw. Universitäten gab es damals außer der Wittenberger

nur die Marburger (seit 1527). Mit den Häuptern der erste-
ren stand Paracelsus in dauernder Auseinandersetzung, an
ihnen übte er die heftige Kritik des spiritualistischen
Einzelgängers. Die letztere erhielt erst 1541 die kaiserlichen
Privilegien, die sie zur wirklichen Universitas machten und ihr
das Promotionsrecht verliehen. Sie werden ihm also nicht zu
dieser Würde verholfen haben. Abgesehen davon lehnt er
gerade im Psalmenkommentar, in dessen Titel er sich wohl
zuerst den Grad beimißt, die theologische Universitätswissenschaft

ab: «darumb ist es falsch auf den hohenschulen, welche
do sich pflegen solch erhohen im wort gottes zugebrauchen,
setzen dieselbigen über all aus und besteten bestätigen)
sie, gleich als werent sie got, unbetracht daß sie nichts konen
geben noch leren und daß der mensch nix ist als ein lugner,
zu dem daß der falsch groß bei ihnen ist und aller betrug».20
Gott allein kann zum charismatischen Amt des «Doktors der
Hl. Schrift» befördern, denn es ist gottgegebene «virtus»
(Psalmvers!); «darinnen sollen wir erkennen, allein der herr
mach ein doctor, sunst ist es nichts als betrug.» 21 Diese Polemik

gegen das Universitätswesen und gegen die Graduierung
der Theologen beweist zugleich, daß sein Titel nicht den sich
selbst zugelegten akademischen Grad bedeutet.

Nun könnte man meinen, Paracelsus bezeichne sich
einfach deshalb hier als «Doktor», weil er sich als gelehrter
Fachmann, der über dieses Gebiet schreibt und ohnehin in
einer oberen Fakultät graduiert ist, diesen Titel zulegen zu
können glaubt, mit dem er gleichsam seine akademische
Lehrbefähigung für die Disziplin ausdrücken will (denn das war
ja der Sinn der Grade). Dem mochte die Gepflogenheit und
Titelsucht der Zeit entgegenkommen, die dem einmal Promovierten

kurzerhand jene Würde beimaß, die dem Gegenstand
entsprach, über den er etwas publizierte. Der «Doktor» war

20 Zu Ps. 117 (118), 16; H f.326v. 21 Ebd. f. 327r.



Persönlichkeit des Theophrastus Paracelsus 197

eben noch nicht so verbindlich wie heute; wenn man einmal
einen hatte, galt er auch für andere Wissenschaftsbereiche.
Das beweisen sonstige Buchtitel Hohenheims, besonders in
den späteren Editionen, mit ihrem Schwulst von Prädikaten.
Man vergleiche etwa die 1534 gedruckte «Practica»: «Der
freyen künste der Artzney vnnd Astronomey / Doctor.»22
Allerdings vor 1530 und vor der intensiven Beschäftigung mit
diesen «Nebenfächern» nannte er sich weder so noch wird
er so genannt. Das Ganze könnte nämlich eine Werbemaßnahme

des geschäftstüchtigen Druckers sein, wie denn auch
die späteren Editionen nicht sparsam mit solchen die
Gelehrsamkeit und den Ruhm des Autors anpreisenden Titeln
umgehen. 23 Man wollte damit vielleicht nur die Tatsache
umschreiben, daß man Paracelsus für einen «philosophus» hielt,
wie er sich ja auch selbst genannt hat.24 Als solchen bezeichnet

ihn Bodenstein in seinen Ausgaben des öfteren25; Bodenstein

betitelt sich ebenfalls so.26 Und in dieser Weise rühmen
Paracelsus oft die Ausgaben. Aber auch in seinem Testament

27 will er «der Freyen Künst und Artzney Doctor» sein,
und man wird diese Selbstbezeichnung wohl nicht als eine
Unterschiebung des Herausgebers und Anhängers Michael
Schütz ansehen dürfen. Daß er sich so nennt, ist übrigens
auch deshalb verständlich, weil der in beiden Arzneien
Promovierte natürlich vorher den artistischen Magistrat erworben

hatte, der hier gleich in den Doktor-Grad mit einbezogen
wurde.

Oft wird er in den späteren Ausgaben des 16. Jahrhunderts
einfach nur als «Doctor» bezeichnet, soweit er nicht, wie das
gewöhnlich geschieht, «beider Arzneien Doctor» genannt wird.
Vor allem aber spricht die Tatsache eine deutliche Sprache,
daß er sich in seinen medizinischen Schriften, besonders in
den intra vitam gedruckten, nie eine theologische Doktor-

22 IX, S. 24.
23 So z.B. 1560 die Ausgabe Bodensteins von De vita longa: «Theo-

phrasti Paracelsi ab Hohenheim, philosophie & utriusque medicinae Doctoris
clarissimh (SI, S. 60) ; ähnlich 1570 (SI, S. 196).

24 M, S. 76 (Liber prologi in vitam beatam).
25 Z. B. SI, S. 70. 92. 26 SI, S. 118.
27 Testamentum Philippi Theophrasti Paracelsi, ed. Toxites, Straßburg

1576.



198 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

Würde zuspricht, an der die ärztlichen Leser nicht viel Interesse

hatten. Sie zeigt, wie es gemeint war mit dem neuen
Titel: Er sollte bei Schriften bedeutsamen theologischen
Inhalts den Verfasser als Autorität von Gewicht vor den Lesern
legitimieren. Immerhin ist dieser Gesichtspunkt nur mehr
vom geschäftlichen Interesse der Verleger am Absatz der
Bücher her verständlich und daher von untergeordneter
Bedeutung. Er macht noch nicht restlos begreiflich, warum sich
Hohenheim in jenen theologischen Schriften mehr privaten
Charakters, die vielleicht gar nicht für die Publikation
bestimmt waren, mit dem Nimbus des Gottesgelehrten umgeben
sollte. Denn für die «gemeinen ungelerten christen in alpen
oder groben dorfern» 2S, unter denen er damals vielfach weilte
und für die er schrieb und predigte, bedurfte es doch dieser
Beglaubigung seiner geistlich-seelsorgerlichen und theologischen

Befähigung nicht.
4. Werfen wir von da aus einen Blick auf die

biographischen Verhältnisse. Bis in die Basler Zeit (1526/28) ist
noch nichts von der Selbstbezeichnung als «Doktor der Hl.
Schrift» zu bemerken. 1525 wahrscheinlich ist in Salzburg
(die Unterschrift nennt diesen Abfassungsort) 29 das Werk
De septem punctis idolatriae christianae entstanden, in dem

er die Gemeinschaft mit den «meistern der theologi» an den

großen Universitäten, den «doctores zu Lewen, Paris...
Wien, Ingolstatt... Collen ...» ablehnt.30 Dort redet er die
Adressaten, zweifellos akademische und kirchliche Dignitäre,
genau so an, wie er sich später selbst nennen sollte: «der

heiligen geschrift professores»31 — eine Bezeichnung also,
die er sich damals noch nicht zubilligte. 1526 adressiert an
ihn Erasmus: «Rei medicae peritissimo Doctori Theophrasto
Eremitae Erasmus Roterodamus S [alutem] ».32 Einen
theologischen Grad hätte sich Erasmus in der Anrede bestimmt
nicht entgehen lassen. Daß Paracelsus bisweilen seinen Titel
mit «D.» abkürzt (2. Brief an Amerbach) oder so angeschrieben

und in Buchtiteln genannt wird, besagt nichts, da diese

Abkürzung damals allgemein war. Auch in den großen Schrif-

28 Zu Ps.85 (86), 9; H f. 92r. 29 Sil, S. 340. 30 Sil, S. 334.
31 Sil, S. 333. 32 Schubert und Sudhoff, aaO., S. 105.



Persönlichkeit des Theophrastus Paracelsus 199

ten nach Basel (Paragranum, Paramirum) haben wir noch
keine Spur. In dem aus der Zeit um 1580 stammenden
Widmungsschreiben des «Buches der Erkenntnis» an Papst
Clemens VII. nennt er sich lieber nicht «Doktor der Hl. Schrift».
Den frühesten Hinweis bildet also der Psalmenkommentar
um 1530. Wollte man hier die Titulatur als nachträglich
erfunden und hinzugesetzt ansehen, so wären immerhin die nächsten

Zeugnisse aus der Zeit von 1531 (Kometenbüchlein),
1533 (De coena Domini), 1534 (Pestilenzschrift an Sterzingen)
und 1536 (die beiden Beschwerdebriefe) unwiderleglich. Sie
aber erhalten ihr besonderes Gewicht durch eine eigentümliche

Theorie vom christlichen geistlichen Amte, wie er sie

vor allem in dem im Zusammenhang mit den Vita-beata-
Scliriften der Philosophia Magna I entstandenen Werke De

officiis, beneficiis et stipendiis entwickelt, einem Schriftenkreise,

der die biographischen Erlebnisse bis 1533/34 etwa
voraussetzt.

5. Zu diesem Zwecke müssen wir uns der Aemterlehre
Hohenheims und ihrem Werdegang zuwenden. Sie wird im
Zuge seiner wachsenden Kritik an den Einrichtungen der
römischen Kirche und der Reformation gebildet. In den beiden
vermutlich schon um 1525 in der Salzhurger Periode entstandenen

theologischen Erstlingsschriften De Septem punctis ido-
latriae christianae 33 und Libellus de S. Virgine theotoca34 finden

wir noch nichts von diesbezüglichen Gedanken, obwohl
besonders in De septem punctis mit seiner scharf kritischen
Haltung ein Anlaß dazu gegeben und der Angriff auf das kirchliche

Amt von der Apostolatsidee her zu erwarten gewesen
wäre. Aber diese war offenbar noch nicht vorhanden oder
ausgebildet. Dagegen treffen wir sie in ihren ersten Ansätzen
in der angeblich von 1525 stammenden, vielleicht aber erst
gegen Ende des Jahrzehnts bzw. um 1530 geschriebenen 35 Aus-

33 Sil, S. 333 ff. 34 Sil, S. 295 ff.
35 In der Görlitzer HS (Sil Nr. 83 G) findet sich die Datierung auf

1525 am Anfang und am Schluß erst von 2. Hand. Inhaltliche Kriterien
und der Vergleich mit anderen sicherer datierbaren theologischen Schriften

rücken das Werk in die zeitliche Nähe der großen theologischen
Produktion um 1530. Es paßt jedenfalls nicht recht zu den um 1525 entstandenen

oben genannten Büchern.



•200 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

legung über die ersten fünf Kapitel des Matthäusevangeliums.
Dort ist vom Amt des Apostolats die Rede als vom heutigen
geistlichen Amte der Christenheit36, das nur das Wort Gottes
zu verkünden, im Hl. Geiste zu leben und Christus nachzufolgen

habe.37 Die altkirchliche Priesterschaft wird als solche
vollkommen abgelehnt, da es nur einen Herrn Christus gibt.38
Die später bei ihm mit dem Apostolatsgedanken untrennbar
verbundene Missionsidee 39 findet sich in diesem unentwickelten

Stadium der Begriffsbildung noch nicht. Der Judasbrief-
Kommentar (Epistolae Judae apostoli textus) bringt aber
schon in dieser älteren Form der Amtstheorie den Gedanken,
daß die Träger des Apostelamtes, des Amtes des Hl. Geistes,
die «Vorsteher», im Unterschied zum hierarchischen Amt zur
wandernden Verkündigung, zum Predigen der Wahrheit und
zur Widerlegung der Irrtümer berufen seien.40 Der Missionsgedanke

dringt auch sonst in die Schriften der Zeit ein 41, so
in die Sermone «Ob der weltliche gewalt am leibe zu strafen
habe» und «Ob der glaube zu strafen sei».42 In letzterem
fordert er sogar (im Gegensatz zu seiner üblichen Haltung) eine
Art «Schwertmission», die Unterstützung der Verkündigung
durch den die Welt erobernden Kaiser.43 Von diesem
missionarischen Apostolat redet auch des öfteren der Psalmenkom-

36 Zu Matth. 4 und 5, G S. 214 ff. 226 ff. SU, S.2431).
37 Zu Matth. 4, G S. 225.
38 G S. 209: «Wir haben verkünder des worts Gottes, nit Creutz

mâcher, nit segen Sprecher oder dergleichen.-»
30 Vgl. Kurt Goldammer, Aus den Anfängen evang. Missionsdenkens,

Kirche, Amt und Mission hei Paracelsus; Ev. Missions-Zeitschrift 4/1943,
S. 42 ff.

40 L1 f. 194r ss; Sil, S. 332.
41 Auffällig ist, daß er in dem von Stariz 1618 herausgegebenen Teil

der Abendmahlsschriften nicht vorkommt und so wohl von dem
«meißnischen» Landeskind weggelassen wurde. (Stariz hat offenbar gern solche
Partien übergangen, die der herrschenden orthodoxen Richtung gar zu
befremdlich und anstößig erscheinen mußten; vgl. Sil, S. 312 und 314!)

42 B f. 127r/v.; 128r/v.
43 Die Schrift stammt wohl vom Ende der zwanziger Jahre, da sie

noch — positiver als der um 1530 geschriebene Psalmenkommentar — an
eine universale Sendung des Kaisertums glaubt und Eindrücke aus dem
1528/29 besuchten Elsaß widerspiegelt.



Persönlichkeit des Theophrastus Paracelsus 201

mentar um 1530 ", ganz ähnlich die Abendmahlsschriften, die
ebenfalls in diese Zeit zu setzen sind. Nach dem Liber de modo
missae sumendi sacramentnm gibt es zwei Arten Christen,
die apostolischen Wandermissionare, die hin zu den Heiden
gehören, und die Laien.45 Voraussetzung für das Amt der
ersteren ist die Ehelosigkeit.46

In dieser schlichtesten Fassung einer urchristlichen Aem-
terlehre tritt nun — entsprechend der tatsächlichen
kirchengeschichtlichen Entwicklung — eine Differenzierung ein. In
De thoro legitimo ist das Amt noch wesentlich den Aposteln
gleich. Dagegen im Sermon Date Caesari47 wie auch in De
miraculis Christi super obsessos 48 behauptet er, daß es nur
zwölf Apostel gegeben habe, schränkt also diesen Begriff wieder

aufs Historische ein. Zu den Christen aber hat Gott
«Propheten, weise Leute und Schreiber» geschickt, die sie freilich
getötet haben. Sie reden von Gott gelehrt wie die Apostel zu
Pfingsten, so heißt es in De secretis secretorum theologiae.49
Hier rückt er also von der ursprünglichen Identifizierung von
Amt und Apostolat ab. Nach Epistola Petri prima caput primum
hat Christus als oberster Priester Apostel und Jünger
eingesetzt, die als Nachfolger der Apostel Licht der Welt und
Salz der Erde sein sollen.50 Der «Jünger»-Begviii wird weiter

44 Die neutestamentlichen Verkündiger sind «die apostl, die dann sich
des apostolats beruf zesein schetzen, die an der statt der propheten [sc. des

Alten oder des Neuen Testaments?], an der statt der junger Christi do
seindt und predigen und verkünden» (zu Ps. 97, 4—6a; H f. 162v).

45 Sil, S. 289.
40 Z. B. Sil, S. 277 f. (Das VII. Buch, Außlegung des Brauchs des

Nachtmahls). 47 Sil, S. 375.
48 Sil, 398: «dann der apostel seindt nur zwelf gewesen vnd haben

alle gleichen gewalt gehabt.» — Auch später sind für ihn die Apostel
lediglich die geschichtlichen Zwölf, obwohl er immer wieder vom Amt als
dem apostolischen schlechthin redet. So Phil. sag. I, 10: «also seind éin
zal der apostel, weiter über die zal mag keiner darein komen. es ist nit
gezelt das die andern apostel sein sollen; es seind wol doctores und andere,
aber nicht apostel. daraus entspringt nun, welcher im dono nicht bleibt
in das er geboren ist, der ist falsch und gehet nicht zur tür hinein» (XII,
S. 237). Polemik gegen die «apostolische Sukzession» des Amtes und
zugleich Begründung der weiter unten behandelten neuen Ämterlehre! Diese
scheinbaren Widersprüche liegen an der oft mangelhaften Präzision seiner

deutschen Ausdrucksweise. 48 Sil, S. 411. 50 Sil, S. 445 f.



202 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

ausgebildet, besonders in dem Traktat «Auß dem Closter lauf-
fen», wo die Jünger genauer als «discipel Christi vnd der
Apostel» bestimmt werden, als «Discipel Christj, apostel vnd
discipel der Apostell».61 Hier geht also eine Entwicklung zur
Mannigfaltigkeit vor sich, die zunächst historisch begründet
ist. Denn daß die «Jünger» der Apostel nicht einfach alle übrigen

Christen nichtgeistlichen Standes («Laien») sind, sondern
daß sie einen Teil der neuen Geistlichkeit ausmachen, erhellt
schon daraus, daß Jüngerstand und Apostelstand im Verhältnis

zur Ehe gleichgestellt werden, d. h. daß für beide die
Ehelosigkeit gefordert wird52, während die «gemeinen» Christen
ja in der Ehe leben sollen. In dem «Sermon von der Ehe»
scheidet er überdies außer den «jungern» 53 noch Propheten
von den Aposteln ab 54 und stellt sie insgesamt als ehelos dem
ehelichen Stande gegenüber, so daß folgendes Schema der
Stände entsteht:

Aeußerer Geist der
Nahrung (befleckt)

Innerer Geist des Wortes Gottes
und der Verkündigung55

1. ehelicher Stand 2. Jünger- (bzw. Propheten) Stand

3. Apostel (höchster Stand, da er
lt. Matth. 19, 27 ff. zu Gericht
sitzen wird)

Der «ander vnd dritte stand» in dieser Drei-Stände-Lehre
(die sich als spezifisch theologische unterscheidet von der in
De ordine doni vorgetragenen sozialpolitischen) sind also
Jünger und Apostel.56 Damit ist der Jüngerstand, ursprünglich

mit unter den Apostolat begriffen, als ein Aehnliches
losgetrennt 57, hat aber nicht die innere und äußere Affinität
dazu eingebüßt. Der Apostolat bleibt weiterhin allgemeiner

51 B f. 132v; Sil, S. 523.
52 Sermon von der Ehe gesetzt auf das Wort Gottes; Sil, S. 429.
53 B f. 104v unten L2 f. 561r. 54 B f. 104r/v L2 f. 560 r/v.
55 Der «innere Geist» als Sphäre des Amtes findet sieh auch im

Sermon von der Ehe der Priester (B f. 105r) ; er hängt mit der spiritualisti-
sehen Höherbewertung des «inneren Menschen» zusammen (vgl. Heinrich
Bornkamm, Aeußerer und innerer Mensch bei Luther und den Spiritua-
listen; Imago Dei, Festschrift f. Gustav Krüger, Gießen 1932).

50 B f, 105r. 57 Vgl. Sil, S. 429.



Persönlichkeit des Theophrastus Paracelsus 203

Ausdruck für die höchste geistlich-amtliche Funktion, wenn
er bisweilen auch als historisch begrenzt und abgeschlossen
dargestellt wird.

Das Verhältnis der vorhandenen Hierarchie zu diesem
neuen Wesen denkt er sich verschieden. Einmal hat er offenbar

die Umstellung der Geistlichkeit auf den Apostolat im
Sinne, die nach gemeinsam genossenem Abendmahl das
apostolische Wandergebot erfüllen soll, wozu die Laien nicht
verpflichtet sind.58. De caduco matricis, der gleichen Zeit etwa
wie der Psalmenkommentar angehörig, vielleicht etwas älter,
hebt den ursprünglichen Zusammenhang zwischen apostolischem

und kirchlich-geistlichem Amte hervor.59 In De thoro
legitimo aber — wohl an den Anfang der dreißiger Jahre zu
setzen —, das ebenfalls schon die Propheten außer den Aposteln

als weiteres Amt erwähnt, stehen neben den Aposteln die
Bischöfe als «Mesner», d. h. als Kirchenbeamte des christlichen

Landes.60 Sie dürfen deshalb auch heiraten, denn ihr
Amt ist geschieden von der «apostel oder beuchtiger ampt»,
mit dem die Ehe nicht zusammengehört. Denn «ein bischof ist
ein weltlich mann und ein weltlich ampt», ist nicht in den
Evangelien, sondern erst bei Paulus bezeugt, wie es im
Sermon von der Ehe der Priester heißt.61 Mit dieser Degradation
des Amtes der Heimatkirche ist die Aufgabe der bisherigen
Hierarchie als eines administrativen Beamten- und Katecheten-

58 De cena domini ex auctoribus ceteris evangelii; L1 f. 64v ss., Sil,
S. 314. Ähnlich auch im Psalmenkommentar, vgl. Goldammer, aaO., S. 61 f.

69 VIII, S. 323; vgl. die Identifizierung von <Aposteln» und «Verkündern»

zu Ps. 98 (99), 8, H f. 166r/v. Ähnlich wird die theoretische und
"wünschenswerte Verbindung des tatsächlichen gegenwärtigen kirchlichen
Amtes mit dem Apostolat in der «Auslegung über die zehen Gebot
Gottes», zum 10. Gebot, aus dieser Periode geboten: «darumb sehet auf, ir
theologen, pfaffen und münch, die ir in solchem stand der apostel stehet,
daß ir nichts frombdes an euch habt...» (L1 f. 513r).

69 «Nu ist ein Bischoff kein Apostel noch auch im Apostolat Ambt,
sondern ein bote furtzuhalten die leer vnd geheiß der Apostel vnd Chri-
stj.» Er soll im Gegensatz zum Apostel Familie haben, ist auch nicht zum
Martyrium verpflichtet, während der Apostel «dran muß», «so es Jm
schone nit schmecket» (B f. 99v). Die Bischöfe sind «gleich als meßner
zuuorston oder vnderambtleute, beuehl außzurichten aber keinen zu
machen d. i. sie haben den buchstaben des geists aber den geist nicht»
(B f.lOOr). 01 Sil, S. 431; vgl. B f. 105r.



204 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

Standes ähnlich wie in De officiis, beneficiis et stipendiis
gezeichnet 62, und damit ist die Brücke zum letzten Stadium der
Hohenheimschen Amtstheorie in diesem Werke gegeben, aus
dem heraus sich auch die Genese seines theologischen Doktor-
Grades zwanglos erklärt.

In dieser Schrift scheidet er in neutestamentlicher Weise
mit 1. Kor. 12, 28 (vgl. Eph. 4, 11) Apostel, Propheten und
Doktoren Lehrer) als Träger des christlichen Amtes.63 Die
Apostel beschränkt er im wesentlichen auf die neutestament-
liche Zahl. Aber es gibt auch «neue Apostel».64 Aufgabe der
Propheten ist die Verkündigung der eschatologischen
Zukunft. 65 Diese beiden Aemter sind uns nichts Neues mehr.
Nun aber, und das ist das Entscheidende, tauchen die «dok-
torn» auf, «die weder apostelambt hont noch prophetisch ambt,
sonder allein ausleger und underrichter wider die einfallenden

irsal und kezereien, so daraus der 1er mag erston. solch
aber werden nit vom menschen gelert die ding auszulegen,
sonder allein auch von dem heiligen geist, wiewol er nit offenbar

bei in ist, wie bei den aposteln, das ist, sie reden nit mit
feurigen zungen, aber feurige auslegung, sie sagen nit weis,
sie legens aber aus».66 Sie sind die legitimen Interpreten der
Worte Christi, der Apostel und der Propheten und sind das
Bollwerk gegen die Apostel, Propheten und Doktoren des
Satans 67, die sich einschleichen. Unter diesem dreigliedrigen
Amt gibt es schließlich noch «Jünger», die den Hl. Geist nicht
haben, die aber die Lehre ihrer Meister weiterzuverkünden
berufen sind 68, und zwar sind es Jünger der Apostel, der
Propheten oder der Doktoren. Sie werden nicht zu den «drei emb-
tern» als solchen gerechnet, unterscheiden sich aber andrerseits

offenbar als «verkünder des worts» von den gewöhn-

62 M, S. 229 ff. 236. Hingegen wird die Uebernahme der bekehrten fal-
seüen Prediger und Apostel ins neue Amt radikal abgelehnt u. a. in De
confessione, poenitentia et remissione peccatorum: Sie sollen Buße tun
und nicht mehr predigen. Aehnliches findet sich in De secretis secretorum
theologiae, also wahrscheinlich noch Ende der dreißiger Jahre (L2 f. 43Sr

und 436r/v). 63 M, S. 219.
04 M, S. 220 f. Ihre Anzahl jedoch ist offenbar wiederum begrenzt: Ein

Apostel alle 50 bis 100 Meilen genügt! So sieht er es wenigstens im
Sermon von der Ehe, gesetzt auf das Wort Gottes (L2 f. 561v Sil, S. 430).

05 M, S. 221. 66 M, S. 221 f. 67 Vgl. M, S. 235 68 M, S. 223.



Persönlichkeit des Theophrastus Paracelsus 205

lichen Gläubigen («volk»), ähnlich wie im «Sermon von der
Ehe gesetzt auf das Wort Gottes», wo sie schon als eheloser
Bestandteil des geistlichen Teils der Menschheit aufgeführt
werden.69 Diese Aemter verdanken ihre Einsetzung Gott, nicht
dem Volk, das allein Bischöfe, Pfarrer und Mönche wählen
kann, «die weder apostel noch propheten noch doctores noch
jünger seind, sonder aufgeworfen leut, nachdem und das volk
ist».70 Die Bedeutung dieser vom Volk, von unten her
eingesetzten kirchlichen Ordnungen wurde schon dargelegt.
Unentgeltlich haben die Träger der geistlichen Aemter das
Evangelium weiterzugeben, lediglich angewiesen auf die Gaben der
«userweiten» für ihres Leibes Notdurft, «also auch die doctores
haben kein belonung vom menschen, noch die jünger»; denn
sie suchen nicht das Ihre.71

M. W. nur hier findet sich diese ausgebildete zweite Theorie

vom kirchlich-christlichen Amte bei Paracelsus.72 Hier ist
an alles gedacht. Wenn das charismatische Apostelamt den
Heiden gehört, wenn der «Klerus» andererseits im Räume der
Kirche bestenfalls Beamtentum ist, dann bedarf es in der
Christenheit nicht der Apostel und Propheten, sondern eines
eigenen charismatischen Lehrstandes, der gleichsam ein
innerkirchliches Derivat des Apostelamtes ist: der Doktoren.73
Als Apostel selbst hat sich Paracelsus nicht gefühlt.74 Das

69 Vgl. oben und Sil, S. 429. 70 M, S. 224. 71 M, S. 225.
72 Ein Nachklang z.B. in Philos, sag. I, 10 (XII, S. 237), wo anläßlich

des donum impressionis der Apostolat als eine vorübergehende geschichtliche

Erscheinung aufgefaßt wird, dessen Aufgaben jetzt «doctores und
andere» übernommen haben. Vgl. oben Anm. 48.

73 Daher die Bemerkung in De martyrio Christi et de nostris deliciis
(M, S. 180) aus dem Anfang der dreißiger Jahre: Christen haben an sich

genug Glauben «und dörfen keiner prediger, apostel, propheten bei uns
nit. wir haben die geschrift. dieselbig zulesen und vorlesen ist gnug.»
Wer aber Apostel sein will (zielt auf die Bischöfe als die «successores
apostolorum») soll nach Christi Gebot ausgehen in die Welt.

74 Schon im Psalmenkommentar, der doch nur das Amt der Apostel
für die Christenheit kennt, sagt er: «Wir die nit apostl seindt» (zu Ps. 98, 8;
H f. 166r/v). Gleiches meint dann der Liber prologi in vitam beatam der
Philosophia Magna, in der die Amtsfrage und die Stellung Hohenheims
innerhalb des geistlichen Amtes in der beschriebenen Weise gelöst ist:
«dann nit ein apostl oder dergleichen bin ich, sonder ein philosophus nach
der teutschen art» (M, S. 76). Dazu ist aber noch zu bedenken, daß er



206 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte and

Doktoren-Amt ist also eine eschatologische Funktion «im seligen

leben» der Christenheit, in dem jetzt schon verborgen
anbrechenden neuen Reiche; es lebt «bei dem heiligen geist».75
Es erfüllt die Forderungen, die er den Kanzel- und Kathedertheologen

kritisch vorgehalten hat, d. h. es ist Gottesgabe,
nicht Menschenwerk. Nun ist auch der Ursprung der scheinbar

akademischen Selbstbezeichnung Hohenheims klar: Sein
«Doctor der Heiligen Geschrift» ist eine religiöse Amts- und
Gemeindeaufgabe, die er sich gestellt wußte, kein Universitätstitel.

Er ist Ausdruck einer mündigen christlichen
Religiosität und zugleich eines Sich-verantwortlich-Wissens um
die geistig-seelischen Nöte der Menschheit seiner Zeit,
Ausdruck eines religiösen Sendungsbewußtseins in einer
bestimmten Periode seines Lebens. Er ist zugleich Ausdruck
für den Umbruch der Zeit, für die Ablösung des mittelalterlichen

hierarchischen Gedankens (der ansonsten in mancherlei

metaphysischen, religiösen und sozialen Modifikationen bei
Paracelsus fortlebt) und bezeugt in seiner Weise, was Hohenheim

in seinem gesellschaftskritischen Schrifttum an
Protesten gegen den priesterlichen Stand vorgetragen hatte.

Das hat man schon im 16. Jahrhundert unter seinen
Anhängern ganz richtig begriffen. Auf einem volkstümlichen
Paracelsus-Flugblatt von Balthasar Jenichen (vor 1565?) findet

sich u. a. der Reim: 76

Ob er in Heilger Schrift studiert,
Wirdt aus seinn büchern gnug probiert.
Dan aus seinn bej vierhundert schrifften
Leern Artzt, Theologen, vnd Iuristen.

So verstand man ihn also schon damals in seiner
«Gemeinde»! Jetzt erfaßt man auch, wie es gemeint ist, wenn es

am Schluß des Druckes des Liber Sermonum (Frankfurt 1619)

richtig interpretierend heißt (p. 93) : «Finis Y. Sermonum In

den Begriff «Apostel», wie oben erwähnt, teilweise rein historisch
beschränkt faßt und ohnehin sein gegenwärtiges Weiterbestehen zugunsten
der neuen Ämter ablehnt. 76 M, S. 237.

76 Karl Aberle, Grabdenkmal, Schädel und Abbildungen des Theophra-
stus Paracelsus, Salzburg 1891, S. 400. Z. B. der Huserschen Quartausgabe
(Frankfurt 1603 bei Joh. Wechels Erben) im Exemplar der Sachs.
Landesbibliothek in Dresden vorgeheftet.



Persönlichkeit des Theophrastus Paracelsus 207

Incantatores Paracelsi Hohenheimensis SS. Theologiae Doc-
toris, &c.»77 Es wurde vorher in den Sermonen über die
«Pseudodoctores» gehandelt, denen gegenüber Paracelsus nun
der «richtige» theologisch-christliche Doktor ist. Er nennt
sich selbst in den Dokumenten stets «der Hl. Schrift» Doktor
oder Professor (letzteres war unverbindlicher!). Erst der
Druck von 1619 macht aus ihm den «Dr. SS. Theologiae». Das
war wohl als akademischer Grad an sich dasselbe. Für den
unermüdlichen Bibelausdeuter und Lehrer der in religiöser
Not Befindlichen Paracelsus liegt aber der Ton auf der «Hl.
Geschrift», und von hier aus ist das Ganze zu verstehen.

II.
Damit fällt aber auch ein klärendes Licht auf die Ehelosigkeit

Hohenheims, die schon seit ältester Zeit Anlaß zu allerlei

biographischem Klatsch bot, dem selbst noch ein Mann
wie Aberle erlegen ist. Er führt sie vermutungsweise auf
traumatisch bedingte Impotenz zurück.1 Aber auch in neuester

Zeit hat des Paracelsus Stellung zur Ehe in ihrer scheinbaren

Zwiespältigkeit Verwunderung hervorgerufen, wie bei
Oesterle.2 Man ist sich der Differenzen und vermeintlichen
Inkonsequenzen im paracelsischen Leben und Lehren gerade in
diesem Punkte wohl bewußt, kann sie sich indes nicht
erklären.

1. Die Ehe, über die er monographisch in zahlreichen seiner

dem Philosophia-Magna-Kreis um und nach 1530 ange-
hörigen Schriften handelte 3, gilt Paracelsus grundsätzlich für
alle Menschen als selbstverständliche Pflicht aus ihrer natürlichen

Bestimmung, «dann von wegen der ehe seindt wir alle

" SI, S. 521.
1 Aberle, aaO. S. 59.
2 Friedrich Oesterle, Die Anthropologie des Paracelsus, Berlin 1937

Neue dtsche. Forschungen, Bd. 5), S. 121 ff., wo die positiven Aeuße-

rungen zur Ehe zusammengestellt werden. Oesterle zitiert dann (S. 126)
eine Stelle Hohenheims über gestattete Ehelosigkeit (XII, S. 236) : «Wie
allerdings diese letztere Ansicht Paracelsus' zu verstehen ist, ist schwer
festzustellen. Mindestens steht sie in Widerspruch zu dem oben Gesagten.»

5 Vgl. das Verzeichnis Sil, S. 782 f.; auch sonst äußert er sich
beiläufig oft über Ehefragen.

4 Sil, S. 432 (Die Gefährlichkeit aus dem Ehestand).



208 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

beschaffen.» 4 In ihr und in der damit verbundenen
Kinderzeugung vollendet sich die irdische Aufgabe des Menschen,
die besonders gesehen ist unter dem Blickpunkte einer idealen
Gesellschaftsordnung aus urchristlichem Geiste.5 Der
Beförderung dieser Gesellschafts- und Volksordnung dient die
Erzeugung und Aufzucht sozial und ethisch tüchtiger und
wertvoller Kinder, wie sie nur in der rechten Ehe geboren werden.6
Dabei wird aber das Recht der Ehe nicht utilitaristisch als
eine Setzung der bürgerlichen Gesellschaft zu ihrer Fortpflanzung

und Erhaltung begründet, sondern durchaus
religiösmetaphysisch als ein Gebot Gottes, als die schöpfungsmäßige
Naturgegebenheit zweier von Anfang an von Gott verbundener
Menschen. Sie ist eingebettet in die theonomen Anschauungen
Hohenheims von dem in einem idealen göttlichen Endreich
gipfelnden Geschichtsablauf. Deshalb gilt die «ceremonisch
ehe», die lediglich eine Setzung der Obrigkeit (besonders der
alttestamentlich-jüdischen) oder gar des Teufels ist, nicht als
vollwertig, sondern nur das, was Gott zusammengefügt hat
(auch außerhalb der formal anerkannten Eheschließung) und
der Mensch nicht scheiden soll. Es kommt auf «des herzens
ehe» an 7, die ein Sakrament ist.8 Deshalb fordert er die abso-

5 Vgl. etwa die Auslegung über die zehen Gebot Gottes, zum 9. Gebot,
L1 f. 509.

6 Abwertung der aus «luxuria», «lust» oder «Sünden» in und erst
recht außerhalb der Ehe gezeugten Kinder, die sozial untüchtig werden,
z. B. De virtute humana, L1 f. 416v/417r.

7 Auslegung über die zehen Gebot, zum 9. Gebot, L1 f. 505v/506r. —
Diese Forderung der «göttlichen Ordnung» und der Herzensehe gegenüber
dem kultischen Zeremoniell und der obrigkeitlichen Ordnung kann allerdings

wieder recht nüchternen Erwägungen Platz machen, nach denen
nicht die Liebe die Hauptsache ist, sondern daß die Tochter zum Manne
kommt (ebd. f. 507r/v). Andrerseits steht das Recht der Liebesehe zweier
einander verbundener Menschen so hoch, daß es alles menschliche Gesetz
bricht: «die ehe ist so hoch, das alle herren der weit sollen verlassen
werden in iren gebotten» (De thoro legitimo, Von brechen der ehe, B
f. lOBv). Diese praktisch-pragmatische Einstellung gegenüber der
idealistischen gehört mit zu den Spannungen in der Hohenheimschen Denk-
und Geistesart.

8 «Die ehe ist ein sacrament vnd billieh den saeramentum in dem ort
ist von latein sacra mens genomen d. i. ein heiligs gemute d. i. das soll
mit heiligen hertzen geschehen vnder dem gebot gotes nit der menschen»

(De thoro legit., B f. 102r).



Persönlichkeit des Theophrastus Paracelsus 209

lute Einehe, die nicht geschieden werden darf, selbst wenn es

nur eine «ceremonisch ehe» war.9 In der Stellung zur
Ehescheidung sind ihm die Unterschiede der für ihn maßgeblichen

Evangelien klar (Matth. 19 und Mark. 10).10 Er hält
sich aber an die radikalere Formulierung bei Markus (völliges
Verbot der Scheidung und Wiederverheiratung) in der
richtigen Erkenntnis, daß das Matthäusevangelium Konzessionen
an die jüdische Praxis macht.11

Gegenüber dieser Pflicht zur Ehe gibt es aber nun
Ausnahmen. Es sind Leute zum Zölibat bestimmt.12 Das seltsame
Wort Jesu Matth. 19, 11 von den dreierlei Arten «Verschnittener»

bietet ihm den Anlaß zu mannigfachen Reflexionen
über das Recht und die Pflicht zur Ehelosigkeit: «es seindt
aber vil eunuchi, die nichten tauglich seindt zum gemahel oder
die zum reich gottes abgesondert seindt, die ersten eunuchi
mügen wol münch geachtet werden, die andern auch, aber die
dritten seindt die, so von got in ein ander ehe berufen seindt,
das ist nun ein ampt, als mit den aposteln, die er auch aus
der ehe trieb und hieß sie verlassen äcker und wisen, vatter
und muter, weih und kinder [vgl. Matth. 19, 20]. dieselbigen
seindt von wegen des reichs gottes berufen worden in ein
ander ampt. da nun got einen hin beruft, da muß er hin und
alles ander vergessen, wozu er recht und billichkeit hat, und
dem nachfolgen, der ihn berufen hat...» 18 Es gibt also drei
Arten der Ehelosigkeit: «Eunuchen» von Mutterleib und durch
Menschenhand (diese beiden Klassen von Matth. 19, 12 meint
er in den etwas unklaren Ausführungen des Anfangs) und
«die dritten», die sich dem einer (geistlichen) Ehe verglichenen
apostolischen Amte widmen14, daher apostolisch leben müs-

9 Auslegung über die zehen Gebot, L1 f. S06r.
10 De thoro legit., L2 f. 530r B f. 96r/v.
11 «Matteus meldets darumb das die juden also zuerkennen sind vnd

nit das wir christen dem nachgehen .» (ebd., B f. 96v L2 f. 53or).
12 Liber de nupta, Sil, S. 264.
13 Ausleg. üb. d. zehen Geb., L1 f. 509v.
14 Vgl. die Ausnahme von der Eheforderung in De thoro legit.: «so

von natur ehelicher werk beraubt... so von menschen verschnitten
seindt... so apostel seindt...» (Sil, S. 427). «keuschheyt wirdt geben,
vnnd das yn drey weg. von geburt. von beschneydung. vnnd von deß

reychs gottes wegen./.vnnd sonnst khan nyemandt keusch [= ehelos] bley-

14



210 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

sen 15 und nicht heiraten dürfen.10 Die Ehe ist jedermann frei,
ausgenommen die Apostel. Von ihnen will Gott keine Kinder
haben.17 Die Apostel sollen wie Christus ohne Weib sein;
denn ein Ehemann ist weltlich «vnnd nitt berufft auß dem

geyst».19 Der «christliche Geist», allen Menschen gegeben,
ist nämlich verschieden von dem «Apostelgeist», der sich nur
um die Verkündigung des Evangeliums zu kümmern hat und
von den Frauen und im ehelichen Umgange ausgelöscht
würde. Der Apostel hat seine Ehe mit Christus.19 Genauer
sind es drei Stände, wie er im «Sermon von der Ehe gesetzt
auf das Wort Gottes» ausführt: der eheliche, der prophetische

oder Jüngerstand und der apostolische Stand, unter denen

ben. er sey dann auß den dreyen einer» (ebd. zu Matth. 19,11 f., L2 f. 528v).
Eine ähnliche Haltung findet sich noch bei Luther in der Auslegung dieses
Schriftwortes (Welche Personen verboten sind zu ehelichen, 1522,
Weimarer Ausgabe Bd. 10, 2, S. 277 ff., bes. 279), der «die hohen reychen gey-
ster», die um des Reiches Gottes willen «williglich on ehe» bleiben und
geistliche Kinder schaffen, von der Eheforderung ausnimmt, nur daß sie
sehr selten sind und daß L. weit davon entfernt ist, hieraus mit der
Hohenheimschen Rigorosität ein Gebot für den ganzen Stand der
«Verkünder» zu machen.

15 Da das Amt, wie oben gezeigt, für Paracelsus in allen seinen echten

Zweigen und Differenzierungen ein Ausfluß des großen apostolischen
Missionsauftrages Christi ist.

19 Paracelsus nimmt die Ehelosigkeit sämtlicher Apostel unter Heber-
sehung von Stellen wie 1. Kor. 9, 5 kurzerhand mit der Tradition an (z. B.
De thoro legit. zu 1. Kor. 7, 28, L2 f. 538r B f. 98r) oder doch daß sie
wenigstens ihre Weiber verlassen hätten und in «Abstinenz» geblieben
wären (ebd. zu 1. Kor. 7, 25, L2 f. 537r). Einmal zwar (Auslegung über die
zehen Gebot Gottes, zum 9. Gebot; L1, f. 510r) spielt er anscheinend auf
die Stelle 1. Kor. 9, 5 an: «sie hatten recht, in der ehe zu sein, aber Christus
wolt sie in seinem dienst haben und nit in der ehe.» Er zieht aber nicht
die Konsequenzen und erwähnt nicht «die anderen Apostel und des Herrn
Brüder und Kephas», die verheiratet waren. Er folgt damit mittelalterlichen

exegetischen Anschauungen und Methoden.
17 Sermon von der Ehe der Priester, Sil, S. 430 f. — «Got hat die ehe

gesetzt dem arbeiter und nit dem apostel. ..» (Die Gefährlichkeit aus dem
Ehestand, SU, S.432). Vgl. Philos sagax I, 10; XII, S. 236.

18 Gefährlichkeit aus dem Ehestand, L2 f. 564r.
10 Ebd.; vgl. Sermon von der Ehe gesetzt auf das Wort Gottes: Wenn

die Apostel Christus nicht die Keuschheit wahren, sind sie Sodomiter und
Gomorrher, die abgesetzt werden und in den ehelichen Stand zurücktreten
müssen (L2 f. 561r B f. 104v).



Persönlichkeit des Theophrastus Paracelsus 211

der erstere «der wenigest under den ständen der seligen» 20,

der letztere der höchste ist, weil er am Jüngsten Tage zn
Gericht sitzen wird. Apostel und Propheten müssen «fechten im
wort gotes», daher von den Nahrungssorgen des ehelichen Geistes

frei sein.21 Beide Geister zn vermischen ist unmöglich,
denn man kann nicht zwei Herren dienen.22 Dem Apostelgeist
ist die Ehe gefährlich 23. Immerhin gebührt allen drei Ständen
die Seligkeit. «Apostel» ist hier natürlich in allen Fällen nicht
mehr ein historischer Begriff, sondern das gegenwärtige Amt
der ihm vorschwebenden Idealkirche.

Besser Rücktritt aus dem «apostolat ambt» und ehelich werden,

heißt es in De thoro legitimo, «als das du im apostolat
ambt bleibest vnd werdest ein hurer».24 Das ist stets die
Alternative: Apostolat oder Ehe. Die aber gar sagen, man solle als
Apostel, d. h. als Geistlicher, nicht ehelich sein und doch in
Hurerei leben, «das sind die ergesten christen den sie
felschen den tempel gotes ...». Minder böse sind die anderen, die
Apostel sein wollen und sich dabei verehelichen; «sie gebrauchen

aber den dienst gotes zu dem mammon».25 Das geht also
auf spätmittelalterliche Zölibats- und Konkuhinatspraxis einerseits,

auf die abgelehnte evangelische Priesterehe andrerseits.

26 Der Rücktritt aus dem Amte der Apostel in die Ehe
ist keine Sünde.27 Beide aber vereinigen sich nicht. Die
Gefahr, daß der Verkünder das «warm liegen» und das «pfrund-
lein» im Auge hat und «die liebe in die hauß frauen» der
«liebe in Christo» vorzieht, ist zu groß, «besser aber dem

20 Sil, S. 429. 21 L2 f. 560r B f. 104r.
22 L2 f. 560r/v B f. 104v; vgl. De thoro legit, zu 1. Kor. 7, 32 ff., L2

f. 539r/v B f. 98v. 23 Sermon v. d. Ehe, Sil, S. 429.
24 De thoro legit. zu 1. Kor. 6, B f. 99r L2 f. 541r. 25 Ebd.
26 Vgl. auch Sermon von der Ehe gesetzt auf das Wort Gottes: <Jtz

habens messe, ietz ist die messe nichts vnd die predigt gilt, itz ist die
predigt vnd die messe nichts, vnd die fraw gilt, jetz bistu ein gefleckter
christ wie ein betler mantel vnd ein zerhackter wie ein schergen hutt.. .»

(B f. 104v L2 f. 560v).
27 «... der die liebe in Christo vorlest vnd bleibt bei seiner frawen

der sundet nit, er ist auch erlöst mit seinem blute, er ist aber nit eines
apostolischen ambts, den das apostolische ist mehr den ein eheman. dieselbe
liebe gehet in Christum vnd nit zur frauen, aus derselben liebe sol gepredigt

werden...» (De thoro legit. zu 1. Kor. 7, 27, B f. 98r L2 f. 537v).

Ii*



212 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

apostelambt nachgegangen!» 28 Trotz aller Hochschätznng der
Ehe wird also der ehelose geistliche Stand höher bewertet,
weil die «Jungfrau», d. h. hier der Apostel, mit Leib und Geist
nach dem trachtet, was des Herrn ist. Nur die jungfräulichen
Heiligen sollen predigen.20 Auf diese radikale Weise wird das
Problem des ungeteilten Dienstes von der ungeteilten Liehe
her gelöst.30 Wer als Apostel «weihet, der hat sein wissen aus
gott nit» 31, ist ein «selbs aufgesetzter», kein von Gott Berufener.

32 Eine Trennung der Ehe, um den Mann für den
geistlichen Stand frei zu machen, sei es als Apostel, sei es als «junger

Christi», ist keine Scheidung und daher erlaubt33, sie ist
berechtigt und besser als die Ehe «aus der barmherzigkeit
gotes».34 Diese Forderung des Zölibates ergibt sich aus der
«notturft» der Christenheit, die «lehrer und verkünder des

Worts haben» muß und ohne sie gerade jetzt nicht sein kann.
Denn dies ist die «höchst gegenwertig not» der Zeit, der nur
durch keusche apostolische Männer abgeholfen werden kann.35
Die Ehelosigkeitsforderung trägt also einen ausgesprochen
eschatologischen Dringlichkeitscharakter wie auch andere
religiöse Ideen Hohenheims.

Die Frage nach dem Verhältnis der Ehe zum geistlichen
Amte ist für Paracelsus sowohl in der Auseinandersetzung
mit der kirchlich legitimierten spätmittelalterlichen klerikalen
Konkubinatswirtschaft wie mit der durch die Reformation
neugeschaffenen Lage eines verheirateten Priesterstandes derart
wichtig, daß sie einen erheblichen Teil seines eheethischen
Schrifttums einnimmt.

28 Ebd. 28 De thoro legit. zu 1. Kor. 7, 33 f., L2 f. 539r B f. 98v.
30 Weitere Stellen z.B. De thoro legit. zu Gen. 2, 18 (Lr f. 545v/546r

B f. lOOr), wo die Frage von der Schöpfung her angefaßt wird (Apostel
und Propheten als Diener in den gegenwärtigen Nöten bedürfen keines
anderen Gehilfen als des Hl. Geistes) ; Von der Ehe Ordnung und Eigenschaft

(L2 f. 556r =B f. 103r) ; Sermon Dilige proximum tuum (Sil, S. 473:
die Apostel sollen nur einander lieben) ; Super Epistolam Petri (Sil,
S. 504).

31 Super Epist. Petri, Sil, S. 504. 32 De thoro legit., B. f. 97r.
33 De thoro legit., L2 f. 533r B f. 96r/97r; De thoro, vidua et virgine,

Sil, S. 271.
34 De thoro legit., B f. 98r.
35 De thoro legit. zu 1. Kor. 7, 25, L2 f. 537r.



Persönlichkeit des Theophrastus Paracelsus 213

2. Welches ist die persönliche Wertung, die Hohenheim bei
diesem System der Ehe widerfahren läßt? Wie steht er selbst
zu. ihr? Seine eigene Stellung zur Ehe ist vollkommen positiv,
abgesehen von allen theoretischen Erwägungen, «die ehe ist
ein werk gottes, dann er hat sie beid gemacht, den mann und
die frauen, auch ir kinder, wie das Werk sein soll, leben und
wachsen hat er befolen und gelernt, und das werk soll sich
niemandts understohn einicherlei do zu verendern.» 36 Die Ehe
gehört also zum Menschen, macht sogar sein eigentliches
Wesen aus, soweit er ein Stück der belebten Natur ist, aber
auch sein Menschsein, sofern es höherer Herkunft und
Bestimmung ist, wie oben gezeigt wurde. Die Ehe steht in keiner
Weise in Widerspruch zur christlichen Stellung des
Menschen über der übrigen Kreatur. Sie ist mehr als die Sonne!37
Von einer ethischen Höherwertung des «jungfräulichen» Standes

gegenüber dem ehelichen im mittelalterlichen Sinne findet
sich bei Paracelsus kaum noch eine Spur38, abgesehen von
einigen wenigen, sogleich noch zu zeigenden Momenten, die
aber zum großen Teil wesentlich anderer Herkunft sind. Er
hat in diesem Punkte das Mittelalter sogar noch radikaler
überwunden als der stärker mit allerlei neuplatonisch-dua-
listischen Restvorstellungen ringende Luther. Der Mann ohne
Frau ist nicht ganz; nur beide sind ein Ganzes, weil aus einer
Erden.39 Daran ändern auch gelegentliche geringschätzige

38 Psalmenkommentar zu Ps. 110 (111), 3, H f. 264v.
37 De thoro legit., L2 f. 524v B f. 95r. Ja, die Ehe des Menschen ist

göttlich, «denn das bild ist gottes und die ehe dieses bilds ist auch sein»
(ebd. zu Gen. 1, 26, L2 f. 544v).

38 Höchstens in allegorischer Wendung begegnet es gelegentlich, daß
die Jungfrauen den Frauen als «keusch und reiner» vorgezogen werden
(z.B. De decern virginibus, L1 f. 422v).

39 Schon um 1520: Von den podagrischen Krankheiten, I. S. 362. Für
Luther geschieht «keyn ehepflicht on sund», und die Sünde wird nur von
Gott «auß gnaden» verziehen, denn durch sie hindurch wird das Gute
gewirkt (Vom ehelichen Leben, Weimarer Ausg. Bd. 10, 2, S. 304). Gelegentlich

gibt es freilich auch bei unserm P. eine derartige neuplatonisierende
und dualistische Höherschätzung der Jungfräulichkeit. Wie Luther
behauptet auch er einmal, die Ehe sei eigentlich ein Stand, «darinnen nit
ohn sünd sein kannst oder magst» (Sermo von der Ehe, gesetzt auf das
Wort Gottes, L2 f. 559v; desgl. Die gefährlichheit aus dem ehestand, ib.



214 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

Aussagen über die Frau40 nichts. Er gebraucht beiläufig
sogar merkwürdige Redewendungen, aus denen man schließen
könnte, er sei selbst verheiratet gewesen: «Also sollen wir alle
in der ehe leben und sein, allein die apostel nit und die eu-
nuchi nit. besser ist es aber also den aposteln keusch sein;
dann wo sie nit keusch seindt, so ist der apostel der, so der
natur dienet, er soll aber in natürlichen dingen nit dienen,
dann sie mügen nit bei einander stehn. die wir aber weibent,
bhalttn ie nit unser fleisch allein ...»41 Das letztere kann sich
wohl nun nicht gut auf ihn beziehen, sondern ist aus der
Gemeinschaft und inneren Verbundenheit mit den in diesen
predigtartigen Gedankengängen Angesprochenen heraus
gesagt. Vorher war von der Arbeit der «Apostel» unter Verlassen
von Weib, Kind, Haus und Hof die Rede42, und zu ihrer
Lebensweise und Aufgabe hat er sich wohl eher gerechnet
als zu denen, die «weiben». Es ist gewiß etwas vom alten
zölibatären Ideal für den Klerus dabei, mit dem aber nun nicht
eine Abwertung des Geschlechtlichen ausgesprochen wird,
sondern eine berufsethische Forderung, eine Arbeitsaskese,
die in vollem Umfange nur für diesen Beruf gilt, der die
höchste Verantwortung um das Seelenleben des Menschen
hat. Fast widerwillig gesteht er im Blick auf die Unterbrin-

f. 563v: Geschlechtsverkehr ist Erbsünde!). Das sind aber seltene
Ausnahmen.

40 Außer der bekannten — nicht so böse gemeinten —, daß die Frau
nur ein halber Mensch sei, vgl. etwa De generatione hominis, I, S. 304 f.
(die Frau als Urheberin aller Untreue und «unêrbarkeit» im Menschen)
oder Von der Gebärung der empfindlichen Dinge, I, S. 277 ff. (die Frau
als Ursache aller schlechten Anlagen im Menschen). Aber auch hier stehen
schon andere Aussagen dem gegenüber (z.B. I, S. 283), und die
ehrerbietige Redeweise überwiegt durchaus. In De thoro legit. sagt er etwa, die
Frau sei «undter der ruten des manns und von des manns wegen beschaffen»

(zu 1. Kor. 11, 7/8, L2 f. 542r). Sie habe allerlei schlechte Eigenschaften

(«hoffart, hohmut, poch, pracht und andere unfräuliche stück»), derentwegen

sie dem Manne Untertan sein soll, da sie seinetwegen da ist, nicht
umgekehrt; und dennoch «ist nichts über die liebe der ehe» (zu Eph. 5,
22 und 31, L2 f. 543r). Sie ist nur «das ein teil des mannes, das wenigest
aber», und dann wird doch wieder ihre Bedeutung für den Mann und die

enge Zusammengehörigkeit beider dargelegt (zu Gen. 2, L2 f. 546r).
41 Auslegung über die zehen Gebot, zum 6. Gebot, L1 f. 494v/495r.
42 Ebd. f. 494v.



Persönlichkeit des Theophrastus Paracelsus 215

gung von Frauen in Klöstern (die er im allgemeinen ablehnt)
zu, daß es auch sonst noch eine Berufung zur Keuschheit
ebenso wie zur Ehe gibt43, die mutatis mutandis auch für ihn
gelten mochte. Auch der Frauenüberschuß kann dazu
veranlassen. 44 Gezwungen soll jedenfalls niemand zur Ehe werden.
Das steigert sich bis zu einer Metaphysik der Ehe, die von
einer göttlichen Vorherbestimmung zweier Menschen füreinander

schon «in utero matris» weiß und die es als höchste
Tragik empfindet, wenn diese Prädestination durch Verführung

eines Mädchens zerstört wird.45 «ad caelibatum veror-
dent» sind dagegen nur wenige, und wenn Paulus will, daß
alle seien wie er (1. Kor. 7, 7), «vermeint er die apostel und
jünger, damit sie ungehindert [in] die weit auszihen».46

Dabei begegnen aber auch Aussagen über den höheren
Wert des mit dem zahlenmäßig recht geringfügigen Apostolat
verbundenen ehelosen Standes in schroffem Gegensatze zu der
an gleicher Stelle erfolgenden Superlativierung der Ehe: «dann
der da will ein jungfrau sein, frau oder mann, muß sich an
ein bessern stand stellen, denn der ehelich stand ist. was ist
besser? allein das apostelamt, das kleinste, nit vil, nit groß,
und wo du nit ein wahrer apostel bist und heltst den
jungfraustand, frau oder mann, so sihe, wie groß du vor got
beschuldiget würdst werden am jüngsten tag. dann der ehelich
stand ist der größt für got...» 47 Die Keuschheit kann aber
zuweilen auch in echt antik-mittelalterlicher Weise als solche
empfohlen werden, gewissermaßen als die rechte Disposition

43 Auslegung über die zehen Gebot, zum 9. Gebot, L1 f. 507v: «so er
änderst in die ehe berufen ist»; f. 508 v: «wiewol ich nit Widerreden will,
gestorben im herzen zusein zu der keuschheit etc.: ja die so darzu berufen
seindt...»

44 De thoro legit. zu 1. Kor. 7, 1, Lr f. 533r.
45 De nupta, G S. 352; Auslegung über die zehen Gebot, zum 9.

Gebot, L1 f. 508r: Der zukünftige Mann wird dem Maidlein von Gott «zu-
gefüegt», «also ist ein iedliche, die da geboren wird, praedestinirt zu der
ehe. so du nun dieselbig aus irer praedestination brechtest und nembest
sie in hurerei, so ist sie an dem ort entsetzt und deß beraubt...» — Heute
nicht mehr zu lösen ist die Frage, ob dem nicht gar eigenes leidvolles
Erleben dieser Art zugrunde liegt, das ihn von der Ehe abgehalten hat.

46 De nupta, G S. 352.
47 Auslegung über die zehen Gebot, zum 4. Gebot, L1 f. 479v/480r.



216 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

für die Erkenntnis, besonders für die religiöse: «die Weisheit
ist ein frucht der keuschheit in göttlichen dingen, darnmb wer
sich erhalten mag, der weib nit.» 48 Ueberschwängliches Lob
der Ehe einerseits steht also der Empfehlung des «besseren»
Standes ziemlich unvermittelt gegenüber.49 Nach Christi Wort
(Matth. 19, 29) wird dem «ein größere belonunge» zuteil, der
seine Familie und sein Gut verläßt, um sich im apostolischen
Amt der Verkündigung zu widmen.50 Wenn er meint, daß die
Lehrer der Hl. Schrift «englisch und ein engel» sein müßten,
nicht «im irdischen wesen» 51, dann wertet er letzteres doch
wohl ab. Die Apostel müssen deshalb ehelos sein, weil sie
«mehr denn yre nachbauren [= Nachbarn]» sein sollen.52
Kinder von Geistlichen sind Gott nicht lieb, sonst hätte er dem

ganzen Stande die Ehe verordnet.53 Und die Pfaffenweiber sind
geizig, üppig usw., «verblenden» ihre Männer im Aposteldienst.

«es muß etwas in der ehe sein nemlich der weiber
schult das Paulus so stark sich wider sie einlegt, es muß der
weiber vppigkeit schult sein geitz vnd vntrew vnd Jres nagens,
dadurch sie den geist gotes abwenden.» 54 Gelegentlich scheint
es auch, als sei es die Sinnlichkeit, das Geschlechtliche, das
die Ehe niedriger und für die Apostel ungeeignet macht.55

Es sind also allerlei Unebenheiten in seiner Stellung zu
Ehe und Ehelosigkeit zu bemerken. Es wirkt hier wahrschein-

48 De thoro legit. zu 1. Kor. 7, 6, L2 f. 534v; vgl. ebd. zu 1. Kor. 7, 25,

L2 f. 537r.
49 Vgl. De thoro legit. zu 1. Kor. 7, 36 u. 37: «ein eheman ist kein diener

sondern frei ein christ mit dem blut Christi erkaufft, der aber nit ein
eheman ist der ist ein diener Christi auch erlöst durch das blut Christi vnd
berufft mer den [=mehr als] eheman in das apostelambt, den eheman zu
füren.» Dennoch steht der Apostolat wertmäßig wegen seiner Aufgabe
höher: <also thun sie beide recht, rechter aber, der nicht ehelich wird...
drumb ist weniger der ehelich wird, den er ist kein apostel nit noch wege-
zeiger des volgks an stad Christi» (B f. 98v L2 f. 539v/540r).

60 De thoro, vidua et virgine, Sil, S. 271.
61 Phil. sag. I, 8, XII, S. 192.
52 De thoro legit. zu Matth. 19, 12, L2 f. 529r.
63 Sermon v. d. Ehe der Priester, L2 f. 562r B f. 105r; vgl. Phil. sag.

I, 10 (XII, S. 236) : «got dem gefeit ir frucht nicht», er will von ihnen
die Frucht Petri haben, das Martyrium.

64 De thoro legit. zu 1. Kor. 6, B f. 99r L2 f. 541 v.
55 «nit den frauen an die brüst»; Phil. sag. I, 10, XII, S. 236.



Persönlichkeit des Theophrastus Paracelsus 217

lieh noch die aus den spätantiken Häresien (Marcionitismus,
Gnosis, Manichäismus) in das mittelalterliche Sektierertum,
mit dem Paracelsus unbezweifelbar in geistesgeschichtlichem
Zusammenhange steht, eingedrungene Unterscheidung
zwischen den zum Amt berufenen Erleuchteten (perfecti der Ka-
tharer), daher Ehelosen, und dem verheirateten Volk (amici,
credentes), den Gläubigen zweiten Ranges, nach. Die Ehe
verdirbt sozusagen das spezifisch apostolische Charisma, das
Pneuma des Predigeramtes, weil sie irgendwie unvollkommen
ist. Eine Zwischenstufe bilden die paracelsischen «Bischöfe»,
die aber eben nicht voll genommen werden (vgl. De thoro legit.
zu 1. Tim. 3, 1, L 2 f. 543 v; De offieiis, benefieiis et stipendiis,
M, S. 229 f.). Von da aus ist das ganze eheethische Wertsystem
am besten zu verstehen, und diese dualistische Zwei-Klassen-
Theorie ist ein nicht unwichtiger Bestandteil der paracelsischen

Religionsauffassung. Die Schätzung der Ehelosigkeit
für die Apostel beschränkt sich immerhin auf den in dieses
Amt gerufenen kleinen Kreis, und so gewinnt sie praktisch
kaum Bedeutung. Sie gilt betont einem Ausnahmezustand.
Wichtiger ist die Frage, wie sich nun Paracelsus innerhalb
dieses seines Systems gefühlt und eingeordnet hat und womit
er seine Ehelosigkeit begründen möchte.

3. Diese Frage ist zugleich die nach der Stellung Hohenheims

in seinem eigenen Ständesystem; denn er hat keine
direkte Auskunft über die Gründe für sein Unverheiratetsein
gegeben. Wenn sich dieses apostolische Lebensideal auch auf
einen kleinen Kreis bezog, so lag es ihm doch nahe, diesen
Superlativ auf sich selbst anzuwenden. Der vermittelnde
Begriff ist der der heroischen Nachfolge Christi, die ja allen
Christen gilt. Christus aber war der Ehelose schlechthin.66
Das «Kriegen» um das Zeitliche, für die Familie, und das

«Kriegen» «vmhs wort Christi» sind kaum zu vereinigen.
Der Apostel soll — wie der Meister — zum Martyrium bereit
sein und kommt allein durch die Evangeliumsverkündigung in
den Himmel.57 Diese Theorien stammen aber aus einer Zeit,
in der Hohenheim letztlich in der gleichen Situation war wie

60 Aus einem Fragment: «Christus ist ohne weih gewesen aller mut-
tigkeit voll, also sollen die apostel auch sein, zu den er das gered hätt...»
(Bf. 106r). 67 Ebd.



218 Ii. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

die Apostel, d. h. in der er auch wandernd das Evangelium
verkündete und ums Reich Gottes «kriegte». Und so kann er
sich selbst in diese Nachfolgekette der Ehelosen einbegreifen:
«Also wie Christus ein exempel geben hatt, vnd darnach die
apostel, denselben [konj.: den sollen?] wir nachvolgen ..»68
Es ist die gleiche Zeit, in der er sich als ein Glied der
Amtsträgerschaft fühlte und sich deshalb den theologischen Doktor-
Titel beilegte. Aber noch von einer andern Seite her erklärt
sich seine Position: von der inneren Beziehung zwischen Arzt-
tum und Apostolat. Zum Apostolat gehört nämlich das
Gesundmachen der Kranken im Auftrage Christi59, zunächst
wohl als übernatürliche Heilweise durch Wunder verstanden:
«welche die krancken gesund machen, die aussetzigen reinigen».

60 «zugleicherweis wie ein eigenschaft ist eins gerechten
auserwelten apostels, das er gesunt macht die kranken, die
blinden gesehend, die lamen gerad, die toten auferweckt, also
hangen auch solche ding am arzet.»61 Hier also liegt der
Knotenpunkt von ehelosem Apostolat und seiner ehelosen
ärztlichen Mission, die ihm, mindestens in jener Periode, nicht
nur-von seiner religiös-theologischen Arbeit, sondern eben
auch von seiner medizinischen Aufgabe her als ein Teil des

urchristlichen apostolischen Amtes erscheint. Aber auch
ethisch, von seiner epochemachenden ärztlichen Berufsethik
her gesehen, kann er für alle Aerzte das Ideal apostolischer
Haltung (wenn auch nur ganz allgemein) proklamieren: «also
ist des arzts redlikeit, das er so stanthaft und so warhaft sei
als die erweiten apostel Christi; dan er ist nicht minder bei
got.»62 Geistlicher und Arzt sind überhaupt innerlich
verwandte und äußerlich zusammengehörige Stände.63 Damit

68 Ebd.
59 Sermon von der Ehe gesetzt auf das Wort Gottes, L2 f. 561v B

f. 104v/105r. 00 Ebd., B f. 105r L2 f. 561 v.
61 4. Traktat des Paragranum (also um 1529/30!), VIII, S. 216.
02 Ebd., VIII, S. 206.
63 In De ordine doni werden sie mit dem «astronomus», d. h. dem

Philosophen, als Bestandteil der zur «dritten Monarehei» (die unter der vierten,
der Obrigkeit, steht) gehörigen sieben freien Künste besehrieben. Mediziner

und Theologe können eigentlich für ihre Arbeit nicht bezahlt werden,

sollen sich aber gegenseitig bei ihrem Lebensunterhalt helfen und
Brüderschaft miteinander haben (G S. 366 f.).



Persönlichkeit des Theophrastus Paracelsus 219

nimmt Hohenheim eine sich durch alle Jahrhunderte ziehende,
besonders aber in der alten Kirche stark vertretene Tradition
von der Einheit ärztlichen und religiös-missionarischen und
seelsorgerlichen Handelns auf: das Christentum als die Religion

von der Heilung und vom Heiland.64 Demnach scheint
es doch nicht ganz so zu sein, wie Sartorius von Waltershausen

meint, daß nämlich ärztliches und apostolisches Amt
für Paracelsus nur durch «gleichsam formale Momente»
einander naherückten und daß es Hohenheim von sich gewiesen
habe, Apostel zu sein.65 Letzteres kann wohl durch einige
ganz konkrete Bemerkungen im späteren Schrifttum scheinbar

belegt werden 66, muß aber im Hinblick auf die Entelechie
der Hohenheimschen Entwicklung stark eingeschränkt werden,

die eben doch ganz deutlich — sowohl im Lebensstil,
mindestens einer gewissen Epoche, wie auch im literarischen
Schaffen, wenngleich es nur «persönliches Bekenntnis gehlieben

ist» 67 — auf eine Art religiösen Apostolates mit all seinen
Konsequenzen zusteuert.88

Wenn man wie Paracelsus betont, daß nur das Apostelamt
(bzw. das Unfähigsein von Geburt oder «Beschneidung») von
der Ehe dispensiere, die der größte Stand ist69, so kann der

64 Ygl. Adolf Harnack, Medicinisches aus der ältesten Kirchengeschichte;

Texte u. Unters, z. Gesch. d. altchristl. Lit., VIII/4, Leipzig 1892.
65 Bodo Sartorius Frhr. v. Waltershausen, Paracelsus am Eingang der

deutschen Bildungsgeschichte, Leipzig 1935, S. 8 f.
68 Ygl. oben Anm. 74, S. 205; es ist das hauptsächlich aus der neuen

Amtstheorie zu verstehen, die eben Untergliederungen des apostolischen
Amtes außer den «Aposteln» im strengen Sinne kennt. Auch für sie gilt
das Eheverbot, und einer von ihnen rechnet P. sich zu.

67 v. Waltershausen, a.a.O., S. 9.
63 Wenn er z. B. in der Auslegung über die zehen Gebot z. 1. Gebot

sagt, daß die Apostel «liechter der weit» seien, während wir «nit liechter
der weit, sonder glaubige aus dem liecht der weit, das der heilige geist
seiher ist», sind (L1 f. 471r), so hat er wahrscheinlich eben wieder die
Gemeinschaft mit dem Leser bzw. Hörer im Auge, von dem aus er redet.
Seine autoritative Predigt widerspräche dem sonst. Oder er hat noch nicht
die Differenzierung der Aemter gefunden, die ihm seine eigene Einordnung
in das System der Aemter erlaubte, bzw. hat hier den historischen Apo-
stolatsbegriff im Auge, dessen Unterscheidung vom geistlichen Amt, wie
wir oben sahen, ihm zu schaffen macht.

69 Vgl. etwa Auslegung über die zehen Gebot, z. 4. Gebot, L1 f. 480r;
De thoro legit., B f. 96r.



220 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte

Grund oder die nachträgliche Rechtfertigung für die eigene
Ehelosigkeit nur in einem dieser drei Motive gesucht werden,
will man nicht einen ganz krassen Widerspruch zwischen
Lehre und Leben aufreißen. Daß allein der erstere
wahrscheinlich ist, dürfte klar sein. Sagt er doch selbst, daß wir
das für uns Beste «ausklauben» sollen, ungezwungen, und so
soll niemand Keuschheit halten, «es habe ihne dann got darzu
berufen mit warhaftiger gezeugnus». Sonst «wirds eitel gleis-
nerei sein und auferstehn».70 Er findet demnach, so kann man
mit Sicherheit annehmen — zumindest um 1530 —, die Begründung

für seine Freiheit von der Ehe in seiner der ärztlich-
wissenschaftlichen verwandten religiös-missionarischen
Berufung. Der freie, unabhängige und irdischer Sorgen entbundene

Apostolat hat das beste Teil auf Erden und ist selig zu
preisen; nach ihm sehnt sich Hohenheim71, und er denkt wohl
gar daran, daß eine Befreiung der übrigen Menschen zu dieser
Freiheit möglich und sogar nötig ist.72 Auch das ist eine Art,
in der sich sein starker Individualismus und Idealismus
regte.

Diese ethisch-religiöse Begründung (die einzige!) für die
freiwillige Ehelosigkeit taucht also erst relativ spät auf, nämlich

Ende der zwanziger, spätestens Anfang der dreißiger
Jahre des 16. Jahrhunderts. Ob diese Anschauung und dieses
Ideal, wie das Ringen mit den religiösen Problemen überhaupt,
für Hohenheim schon Mitte oder gar Anfang der zwanziger

70 Auslegung über die zehen Gebot, z. 9. Gebot, L1 f. 510r.
71 Psalmenkommentar zu Ps. 118 (119), 147: «darumb der ist selig

und selig uf erden, dem got ein ampt gibt und sein nahrung also, daß er
nit mehr dann allein gottes knecht ist und nit der mentsehen vonwegen
seines pflugs, muß ein andern herren neben got suchen, selig und wol
fart der, der ein apostel ist und lebt apostolisch, das ist: er nimpt kein
predig an umb sold, kein bestimpt ampt, kein weib, kein eigens, diser ist
allein ein knecht gottes und behuet sich vor andern herrn und wart allein
auf got...» (H f. 406v). — Das ist ein Stück paracelsischer «Konfessionen»

72 Psalmenkommentar zu Ps. 118 (119), 148, H. f. 407r. Auch dies ist
eine altchristliche Restvorstellung; vgl. (wenn auch hier noch manches
der Nachprüfung und Erläuterung bedarf) Karl Müller, Die Forderung
der Ehelosigkeit für alle Getauften in der alten Kirche, Tübingen 1927

Samml. gemeinverständl. Vorträge u. Schriften aus dem Gebiet d.

Theologie u. Religionsgesch., Nr. 126).



Rezensionen 221

Jahre bestand und ob er schon damals unter diesen Gesichtspunkten

auf die Ehe verzichtet hatte, läßt sich nicht mehr
sagen, ebensowenig, ob ihn vielleicht zunächst persönliche
Enttäuschung oder seine Veranlagung und seine wissenschaftliche

Arbeits- und Lebensweise davon abgehalten hat. Gewiß
ist, daß sich ihm unter dem Eindruck der so verhängnisvoll
gewordenen Ereignisse in Basel, die ihn «ins Elend», auf die
Landstraße trieben, das Ideal ehelosen apostolischen Wanderlebens

ersteht. Der Apostolatsgedanke wird ihm jetzt irgendwie

Erklärungsprinzip seines ruhelosen Daseins. Und wenn
dies nicht immer so war, daß diese spezifisch religiöse Oberidee

sein Lehen beherrschte, dann hatte doch die ärztliche
Berufsethik und das wissenschaftliche Sendungsbewußtsein
des Rastlosen den Grundstein der Ehelosigkeit abgegeben.
Daraus bildete sich dann zunächst die oben aufgezeigte erste
Amtstheorie, darauf, in ruhigerer und klarerer Ausformung,
die zweite der Philosophia Magna. Der ehelose Apostelschüler
und wandernde Jünger wurde zum «Doctor der Heiligen Ge-
schrift».

Marburg/Lahn. Kurt Goldammer.

Rezensionen.
Einar Brenno (Vaerslev, Dänemark), Studien über Hebräische

Morphologie und Vokalismus, Abhandlungen für die Kunde
des Morgenlandes XXVIII, Leipzig, F. A. Brockhaus, 1943,

XV, 489 S.

In der ThZ 1946/2, S. 301 ff. habe ich die Arbeiten von A.
Sperber angezeigt, in denen er die starken Abweichungen der
außermasoretischen Tradition von der durch die Masora
vertretenen Sprachform des Hebräischen feststellt und
weitgehende sprachgeschichtliche Folgerungen daraus zieht. Als
wichtiges Gegenstück dazu ist nun eine mir erst seitdem
zugänglich gewordene Arbeit eines jüngeren dänischen Gelehrten

zu nennen, die 1938 in dänischer Sprache abgeschlossen
wurde.

Bronno beschränkt seine Untersuchung auf die griechischen
Umschriften in der zweiten Kolumne von Origenes' Hexapla,
der sog. SEC(unda), und zwar auf die Fragmente, die Kardi-


	Neues zur Lebensgeschichte und Persönlichkeit des Theophrastus Paracelsus

