Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 3(1947)

Heft: 3

Artikel: Neues zur Lebensgeschichte und Personlichkeit des Theophrastus
Paracelsus

Autor: Goldammer, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877530

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte des Theophrastus Paracelsus 191

urchristlichen Botschaft in einer falschen Perspektive ge-
sehen ist und von ihr aus mit dem negativen Resul-
tat einer Ablehnung enden mul. Mit dieser Feststellung der
Sinnlosigkeit des neutestamentlichen Zeniralglaubens an ein
gottliches Heilsgeschehen die Sinngebung unserer Existenz
zu verbinden und in dieser negativen Ankniipfung die legi-
time «Verwendung» der urchristlichen Eschatologie fiir die
«kirchliche Verkiindigungy zu sehen®, ist Umdeutung der
neutestamentlichen Botschaft und sogar mehr als Umdeutung.
Im Hinblick auf diesen dogmatischen Ausgang, zu dem bei
A. Schweitzer selber Ansitze vorliegen, mull gesagt werden,
dal} die theologiegeschichtlich so wertvolle und exegetisch je-
denfalls anregende «Geschichte der Leben-Jesu-Forschung»
des groflen Theologen mit ihrem Nachweis der fiir das 19.
Jahrhundert charakteristischen Umdeutungen eigentlich um-
sonst geschrieben worden ist.
Basel. Oscar Cullmann.

Neues zur Lebensgeschichte und Personlichkeit
des Theophrastus Paracelsus.

I. War Paracelsus Doktor der Theologie?
Zur Berufsauffassung und Aemterlehre um 1530.

II. Die Ehelosigkeit des Paracelsus.
I.

1. Es gehort zu den eigenartigen und verwunderlichen Din-
gen, die demjenigen auffallen, der sich mit Leben und Werk
des Paracelsus niher beschiftigt, dal sich dieser Mann in
einer gewissen Zeit seines Lebens «Doktor der HI. Schrifty,
d. h. also Doktor der Theologie, nennt. Da der Besitz eines
solchen akademischen Grades bei Hohenheim von vornherein
eine gewisse Unwahrscheinlichkeit darstellt und es wohl kaum
einen Kenner der Paracelsus-Biographie geben wird, der die
Frage unseres Themas ohne weiteres zu bejahen geneigt
wire, so sehr ein solcher Titel auf Grund der quantitativ wie
qualitativ recht erheblichen religios-theologischen Arbeit des

9 F. Buri, op.cit., S.115.



192 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

Hohenheimers gerechtiertigt erscheinen koénnte, wird man,
will man ihn nicht einer ihm sonst fremden GroBisprecherei
und Anmafung von Ehren und Wiirden zeihen, einmal dem
Rechte nachgehen miissen, mit dem er sich diese Bezeichnung
beigelegt hat. Eine derartige Untersuchung ist jedenfalls ge-
eignet, auf manche Lebensverhiltnisse und auf die innere
Situation des groBlen Arztes zu bestimmten Zeiten ein erhel-
lendes Licht zu werfen.*

2. Zunichst der Tatbestand:

Zur Ermittlung sicherer Anhaltspunkte mufl der Fall von
riickwiirts aus entwickelt werden. Zwei originale und eigen-
hindige Briefe Hohenheims vom 10. Oktober 1536 aus Augs-
burg datiert (es handelt sich um Eingaben an Biirgermeister
und Rat von Memmingen und an das Gericht von Isny), die
sich im 18. Jahrhundert noch zu Memmingen befanden, trugen
die Unterschrift: Theophrastus von Hohenhaim der heiligen
gschrift vnd beder Artzney Doctor.* Es sind Beschwerdebriefe
so personlichen und ephemeren Charakters, dal an ihrer
Echtheit kein Zweifel aufkommen kann. Auch die Unter-
schrift, beide Male vollig gleichlautend, diirfte kaum gefdlscht
sein. Was fiir ein Interesse sollte auch bestanden haben, dem

1 Im folgenden gebrauchte Abkiirzungen:

SI und SII = Karl Sudhoff, Versuch einer Kritik der Echtheit der
paracelsischen Schriften, I. Theil Bibliographia Paracelsica, II. Theil Para-
celsische Handschriften, Berlin 1894 und 1899.

Kine rémische Zahl (I—XIV) gibt den Band der Ausgabe der para-
celsischen Werke von Karl Sudhoff (Miinchen 1922—1933) an.

M = Theophrast v. Hohenheim, Séimtl. Werke, II. Abt. Die theol. und reli-
gionsphilos. Schriften, Bd. 1 ed. W. Matthiefien, Miinch. 1923.

B = Cod. Rhed. 334 Fol. (Stadtbibl. Breslau); SII Nr. 95.

G = MS Th. VI. 146 der Bibl. der Oberlausitzischen Gesellsch. d. Wissen-
schaft. (Gérlitz); SII Nr. 83.

H = Cod. Pal. Germ. 51 (Heidelberg); SIT Nr. 92.

It = Cod. Voss. chym. Fol. 24 (Leiden); SIT Nr. 88.

L? = Cod. Voss. chym. Fol. 25 (Leiden); SII Nr.&9.

Die Zitate aus den alten Handschriften sind teils buchstabengetreu
wiedergegeben, teils orthographisch nach bestimmten Grundsitzen ver-
einfacht und mit Interpunktion versehen.

? Karl Sudhoff, Paracelsus, Leipz. 1936, S. 134, 136; vgl. SII, S.27f{.
und das Facsimile SII, Taf. IT; SII, S.27f. zur Echtheit des verschollenen
Autographs.



Personlichkeit des Theophrastus Paracelsus 193

Verfasser dieser sich mit ldstigem Alltags-Kleinkram beschéf-
tigenden Schriftstiicke einen theologischen Doktorgrad zuzu-
erkennen?

In dem 1534 in Meran abgefafiten Nachwort zum «Buch
von der Pestilenz an die Stadt Sterzingen» nennt sich Para-
celsus «der heiligen schrift professor».?® Allerdings ist das
Biichlein erstmalig 1576 durch Toxites in Druck gebracht
worden, dem natiirlich damals dieses Priadikat, iiber das Sud-
hoff als eine «eigenthiimliche Bezeichnung» erstaunte*, be-
reits als ein geldufigerer Titel fiir Hohenheim bekannt sein
mochte. Immerhin macht der Passus keinen unechten Ein-
druck.

Schwieriger ist es schon mit dem Titelblatt einer Schrif-
tensammlung zur Abendmahlsfrage aus einem 1567 in Gor-
litz geschriebenen Wolfenbiitteler Codex: Theophrasti Hohen-
heimen. Sacrarum literarum Medicinarumque Doctoris De
Coena Domini Libri XI. Ad Amicos & sodales. Fragmenta.®
Das Ganze ist am Schlull datiert («<am Montag nach Ascensio-
nis Dominj, Im 33teny) und von Hohenheim unterzeichnet. ® Die
Tatsache jedoch, daf es sich vielleicht um einen vom Schreiber
einer Reihe von Traktaten vorangestellten Titel handelt?,
warnt vor allzu groflem Vertrauen in die Authentizitit der
angeblich Hohenheimschen Selbstbezeichnung von 1533.

In einem Brief «ad amicum» zum «Kometenbiichleiny von
1531 nennt er sich: «S.[acrarum] L.[itterarum] professor
utriusque medicinae artiumque doctor, philosophiae propaga-
tor».® Awuch hier bleibt die Méglichkeit spiterer Interpreta-
tion offen, da der Brief erstmals 1567 in der Ausgabe des
Biichleins von Balthasar Fléter gedruckt ist. Jedoch héalt ihn
Sudhoff fiir echt.®

Schliefilich hatte schon Sudhoff auf zwei Zwischentitel
des um 1530 verfaliten (wie eine Datierung mit Unter-
schrift Hohenheims beweist) Psalmenkommentars gewiesen *,

3 IX, S.561.

% Ed. Schubert und Karl Sudhoff, Paracelsus-Forschungen II, Frankf.
a. M. 1887/89, S.159. 5 SII. S. 279,

3 SII, S.292; vgl. Sudhoff in Paracelsus-Forsch. II, S. 157.

7 SII, S.293. 8 IX, S.393. % IX, S.16.

10 Paracelsus-Forsch. 11, S. 159 Anm.

13



194 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

wo es heilit: «Aublegung Der Psalmen Dauids des Letsten
vierteils / die Annder Distinctio. A. Theophrasti vonn Hohen-
haim der hailligen Geschrifft Doctorem vnd baider Ertzney». !
Auch hier zwingt zunéchst nichts zur Annahme der Origi-
nalitit des Titels, den uns die um die Mitte des 16. Jahrhunderts
geschriebene HS iiberliefert. Sie hat aber Wahrscheinlichkeit
fiir sich 2, zumal die Heidelberger HS mit ziemlicher Sicher-
heit als eine Kopie nach dem verlorenen Autograph zu be-
trachten ist. Damit sind nun auch die Selbstbezeichnungen
Hohenheims als Doktor der Theologie im #ltesten HSS- und
Druckmaterial zu Ende. Sie werden als historische Gegeben-
heit unzweifelhaft durch die beiden Augsburger Briefe von
1536.

An gpiteren Erwiahnungen des Titels ist noch einiges aus-
findig zu machen. Eine Ueberschrift in 1567 zu Gdorlitz abge-
schriebenen Abendmahlsschriften der bereits genannten Wol-
fenbiitteler HS lautet: «Coenae Domini declaratio Per Aureo-
lum Theophrastum P. Sacrarum L. Doctoremy. ** Das Titelblatt
und S.1 der zwischen 1599 und 1603 geschriebenen HS des
Augsburger Paracelsisten und evangelischen Spiritualisten
Dr. med. Karl Widemann 32. 1. Aug. 4° in der Herzog-August-
Bibliothek zu Wolfenbiittel behauptet die Verfasserschaft « Au-
reolj Theophrastj Paracelsj Sacrarum Literarum Doctoris».**
Ferner eine Ueberschrift in der nach Sudhoff von 1590 bis
1610 entstandenen HS V.1 g. 121 Fol. der Studienbibliothek in
Salzburg, S.403: ¢<«Coenae Domini nostri Jesu Christj Decla-
ratio Aureoli Theophrasti paracelsi S. litterarum Doctorisy. **
In dem reichen theologischen HS-Material nennt er sich in
Titeln und Zwischentiteln sonst gewéhnlich nur oder wird er
genannt: (D[octor]) Theophrastus, gelegentlich auch mit an-

1t STI, S.482 = H {.334r; SII, S.484 = H f. 470r.

12 Die Kopenhagener HS Coll. Thott. 4% 54 von 1582 gibt ebenfalls die
letztere Teiliiberschrift mit dem theologischen Doktor-Titel (SII, S.494);
da sie nicht von H abgeschrieben ist, sondern auf eine wohl vom Auto-
graph kopierte Vorlage zuriickgeht, wie andernorts nachzuweisen sein
wird, kann man den Titel schon im Autograph vermuten,

13 STT, S. 285, = Wolfenbiittel, Cod. extrav. 160.

14 SIT, S. 560.

15 STI, S.597; es handelt sich allerdings wohl, dem Papier und seiner
Wasserzeichen-Marke nach zu urteilen, um den jiingeren Teil der HS.



Personlichkeit des Theophrastus Paracelsus 195

deren Vornamen und mit dem Familiennamen Paracelsus
bzw.ab Hohenheim, einige Male auch nur «Heremita» nach
dem Geburtsort. Oft gedenken die Traktate des Verfassers
nicht namentlich (wie z. B. die Harpersdorfer HS in der Rhedi-
gerana zu Breslau). ¢

Kiner der seltenen spéteren theologischen Drucke Hohen-
heims von 1619 (Liber Sermonum, Frankfurt) macht schlieB-
lich aus ihm, der bisher stets als «der Heiligen Schrifty Doktor
erschien, einen richtiggehenden Doktor der Theologie, was
allerdings sachlich keine KErweiterung bedeutete: «Finis V.
Sermonum In Incantatores, Phil. Theophrasti Paracelsi Ho-
henheimensis SS. Theologiae: Doctoris, &c.». Y7

3. Diesen letztgenannten Angaben wird man beziiglich des
Rechtes der Anwendung im KEinzelfall des jeweiligen Titels
milltrauisch gegeniiberstehen, die Tatsache aber mull auf be-
stimmte alte Anregungen zuriickgehen, wie sie in den &ltesten
aufgefithrten Ueberschriften gegeben waren. Die Moglichkei-
ten einer legitimen Erwerbung des Grades beschrinkten sich
damals auf die Verleihung durch eine altkirchliche Fakultét
(evtl. durch die Kurie) oder durch eine dem reformatorischen
Wesen zugewandte. Ersteres scheidet sofort aus, wenn man
den antirémisch-polemischen Charakter gerade dieser theo-
logischen Schriften in Erwigung zieht, in denen er sich so
nennt. Kine frithere Verleihung oder Erwerbung ist zudem
deshalb unwahrscheinlich, weil die Erteilung der theologi-
schen Doktor-Wiirde im Spédtmittelalter ein komplizierter Vor-
gang war, auch fiir in den niederen Fakultiten schon Gra-
duierte. Ein langes Studium oder doch wenigstens eine
mehrjdhrige Lehrtitigkeit an der verleihenden Hochschule in
den unteren Graden wurde erfordert.’® Vor allem wurde die
Zugehorigkeit zum geistlichen Stande fiir die héheren Grade
vorausgesetzt ¥, und zwar mindestens der Subdiakonat, der
den Coelibat nach sich zog. Nun war ja Hohenheim ehelos.

16 STI, S.499 ff. 17 81, 8. 521.

18 Fiir Leipzig vgl. Georg Erler, Die Matrikel der Universitit Leip-
zig, Bd. 2, Leipz. 1897 (= Cod. Diplomat. Saxoniae Regiae II/17), S. XV ff.;
vgl. ferner: Redeakte b. Erwerbung d. akadem. Grade an d. Univers. Leip-
zig i. 15. Jhdt., hrsg. v. Georg Buchwald und Theo Herrle (= Abh. d. Sichs.
Akad. d. Wissensch., phil.-hist. K1., Bd. 36, Nr.5), Leipzig 1921, S. 5 ff.

10 Erler, aa0. S. XIX.

18%



196 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

Das hatte aber andere Griinde, wie wir sehen werden, und es
gibt nicht den mindesten Anhaltspunkt, der fiir ihn, trotz
seiner groflen theologischen Arbeit, auf die Mitgliedschaft im
Klerus schlieflen liele. An neugliubigen theologischen Fakul-
titen bzw. Universititen gab es damals auller der Wittenber-
ger nur die Marburger (seit 1527). Mit den Hauptern der erste-
ren stand Paracelsus in dauernder Auseinandersetzung, an
ihnen {iibte er die heftige Kritik des spiritualistischen Einzel-
gingers. Die letztere erhielt erst 1541 die kaiserlichen Privi-
legien, die sie zur wirklichen Universitas machten und ihr
das Promotionsrecht verliehen. Sie werden ihm also nicht zu
dieser Wiirde verholfen haben. Abgesehen davon lehnt er
gerade im Psalmenkommentar, in dessen Titel er sich wohl
zuerst den Grad beimilit, die theologische Universititswissen-
schaft ab: «darumb ist es falsch auf den hohenschulen, welche
do sich pflegen solch erhohen im wort gottes zugebrauchen,
setzen dieselbigen iiber all aus und besteten (= bestitigen)
sie, gleich als werent sie got, unbetracht daf} sie nichts konen
geben noch leren und dall der mensch nix ist als ein lugner,
zu dem daf der falsch grof} bei ihnen ist und aller betrug».*
Gott allein kann zum charismatischen Amt des «Doktors der
HI. Schrifty befordern, denn es ist gottgegebene «virtus»
(Psalmvers!); «darinnen sollen wir erkennen, allein der herr
mach ein doctor, sunst ist es nichts als betrug.» ** Diese Pole-
mik gegen das Universititswesen und gegen die Graduierung
der Theologen beweist zugleich, daBl sein Titel nicht den sich
selbst zugelegten akademischen Grad bedeutet.

Nun kénnte man meinen, Paracelsus bezeichne sich ein-
fach deshalb hier als «Doktor», weil er sich als gelehrter
Fachmann, der iiber dieses Gebiet schreibt und ohnehin in
einer oberen Fakultit graduiert ist, diesen Titel zulegen zu
konnen glaubt, mit dem er gleichsam seine akademische Lehr-
befidhigung fiir die Disziplin ausdriicken will (denn das war
ja der Sinn der Grade). Dem mochte die Gepflogenheit und
Titelsucht der Zeit entgegenkommen, die dem einmal Promo-
vierten kurzerhand jene Wiirde beimal}, die dem Gegenstand
entsprach, iiber den er etwas publizierte. Der «Doktors war

20 Zu Ps.117 (118), 16; H £.326v. * Ebd. f. 327r.



Persénlichkeit des Theophrastus Paracelsus 197

eben noch nicht so verbindlich wie heute; wenn man einmal
einen hatte, galt er auch fiir andere Wissenschaftsbereiche.
Das beweisen sonstige Buchtitel Hohenheims, besonders in
den spiteren Editionen, mit ihrem Schwulst von Pridikaten.
Man vergleiche etwa die 1534 gedruckte «Practicay: <«Der
freyen kiinste der Artzney vnnd Astronomey / Doctor.y 2
Allerdings vor 1530 und vor der intensiven Beschiftigung mit
diesen «Nebenficherny nannte er sich weder so noch wird
er so genannt. Das Ganze koénnte nédmlich eine Werbemal-
nahme des geschiftstiichtigen Druckers sein, wie denn auch
die spiteren KEditionen nicht sparsam mit solchen die Gelehr-
samkeit und den Ruhm des Autors anpreisenden Titeln um-
gehen. ?* Man wollte damit vielleicht nur die Tatsache um-
schreiben, dafl man Paracelsus fiir einen «philosophus» hielt,
wie er sich ja auch selbst genannt hat. ** Als solchen bezeich-
net ihn Bodenstein in seinen Ausgaben des 6fteren 2°; Boden-
stein betitelt sich ebenfalls so.? Und in dieser Weise riihmen
Paracelsus oft die Ausgaben. Aber auch in seinem Testa-
ment ¥ will er «der Freyen Kiinst und Artzney Doctorsy sein,
und man wird diese Selbstbezeichnung wohl nicht als eine
Unterschiebung des Herausgebers und Anhingers Michael
Schiitz ansehen diirfen. Dal} er sich so nennt, ist iibrigens
auch deshalb verstidndlich, weil der in beiden Arzneien Pro-
movierte natiirlich vorher den artistischen Magistrat erwor-
ben hatte, der hier gleich in den Doktor-Grad mit einbezogen
wurde.

Oft wird er in den spéteren Ausgaben des 16. Jahrhunderts
einfach nur als «Doctory bezeichnet, soweit er nicht, wie das
gewoOhnlich geschieht, <beider Arzneien Doctor» genannt wird.
Vor allem aber spricht die Tatsache eine deutliche Sprache,
dafl er sich in seinen medizinischen Schriften, besonders in
den intra vitam gedruckten, nie eine theologische Doktor-

2 IX, S. 24.

2 S0 z.B. 1560 die Ausgabe Bodensteins von De vita longa: <«Theo-
phrasti Paracelsi ab Hohenheim, philosophie & utriusque medicinae Doctoris
clarissimi» (SI, S.60); #hnlich 1570 (SI, S.196).

2 M, S.76 (Liber prologi in vitam beatam).

% Z.B. SI, S.70.92. 26 81, S.118.

27 Testamentum Philippi Theophrasti Paracelsi, ed. Toxites, Strallburg
1576.



198 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

Wiirde zuspricht, an der die #drztlichen Leser nicht viel Inter-
esse hatten. Sie zeigt, wie es gemeint war mit dem neuen
Titel: Er sollte bei Schriften bedeutsamen theologischen In-
halts den Verfasser als Autoritit von Gewicht vor den Lesern
legitimieren. Immerhin fist dieser Gesichtspunkt nur mehr
vom geschéiftlichen Interesse der Verleger am Absatz der
Biicher her verstindlich und daher von untergeordneter Be-
deutung. Er macht noch nicht restlos begreiflich, warum sich
Hohenheim in jenen theologischen Schriften mehr privaten
Charakters, die vielleicht gar nicht fiir die Publikation be-
stimmt waren, mit dem Nimbus des Gottesgelehrten umgeben
sollte. Denn fiir die «gemeinen ungelerten christen in alpen
oder groben dorferny *®, unter denen er damals vielfach weilte
und fiir die er schrieb und predigte, bedurfte es doch dieser
Beglaubigung seiner geistlich-seelsorgerlichen und theologi-
schen Befihigung nicht.

4. Werfen wir von da aus einen Blick auf die biogra-
phischen Verhdlinisse. Bis in die Basler Zeit (1526/28) ist
noch nichts von der Selbstbezeichnung als «Doktor der HI.
Schrifts zu bemerken. 1525 wahrscheinlich ist in Salzburg
(die Unterschrift nennt diesen Abfassungsort) ** das Werk
De septem punctis idolatriae christianae entstanden, in dem
er die Gemeinschaft mit den «meistern der theologiy an den
groBen Universititen, den <«doctores zu Lewen, Paris...
Wien, Ingolstatt... Coéllen...> ablehnt.?* Dort redet er die
Adressaten, zweifellos akademische und kirchliche Dignitire,
genau so an, wie er sich spiter selbst nennen sollte: «der
heiligen geschrift professores» * — eine Bezeichnung also,
die er sich damals noch nicht zubilligte. 1526 adressiert an
ihn Erasmus: «Rei medicae peritissimo Doctori Theophrasto
Eremitae Erasmus Roterodamus S[alutem]».®* Einen theo-
logischen Grad hitte sich Erasmus in der Anrede bestimmt
nicht entgehen lassen. Dall Paracelsus bisweilen seinen Titel
mit «D.y abkiirzt (2. Brief an Amerbach) oder so angeschrie-
ben und in Buchtiteln genannt wird, besagt nichts, da diese
Abkiirzung damals allgemein war. Auch in den grofien Schrif-

28 Zu Ps. 85 (86), 9; H f.92r. 2 SII, S. 340. 30 SIT, S.334.
3t SII, S. 333. 32 Schubert und Sudhoff, aa0., S.105.



Persénlichkeit des Theophrastus Paracelsus 199

ten nach Basel (Paragranum, Paramirum) haben wir noch
keine Spur. In dem aus der Zeit um 1530 stammenden Wid-
mungsschreiben des «Buches der Erkenntnisy» an Papst Cle-
mens VII. nennt er sich lieber nicht «Doktor der HI. Schrifts.
Den friihesten Hinweis bildet also der Psalmenkommentar
um 1530. Wollte man hier die Titulatur als nachtriglich er-
funden und hinzugesetzt ansehen, so wiren immerhin die néch-
sten Zeugnisse aus der Zeit von 1531 (Kometenbiichlein),
1533 (De coena Domini), 1534 (Pestilenzschrift an Sterzingen)
und 1536 (die beiden Beschwerdebriefe) unwiderleglich. Sie
aber erhalten ihr besonderes Gewicht durch eine eigentiim-
liche Theorie vom christlichen geistlichen Amte, wie er sie
vor allem in dem im Zusammenhang mit den Vita-beata-
Schriften der Philosophia Magna I entstandenen Werke De
officiis, beneficiis et stipendiis entwickelt, einem Schriften-
kreige, der die biographischen KErlebnisse bis 1533/34 etwa
voraussetzt.

5. Zu diesem Zwecke miissen wir uns der Aemterlehre
Hohenheims und ihrem Werdegang zuwenden. Sie wird im
Zuge seiner wachsenden Kritik an den Kinrichtungen der
rémischen Kirche und der Reformation gebildet. In den beiden
vermutlich schon um 1525 in der Salzburger Periode entstan-
denen theologischen Erstlingsschriften De septem punctis ido-
latriae christianae ®** und Libellus de S. Virgine theotoca ** fin-
den wir noch nichts von diesbeziiglichen Gedanken, obwohl
besonders in De septem punctis mit seiner scharf kritischen
Haltung ein Anlaf dazu gegeben und der Angriff auf das kirch-
liche Amt von der Apostolatsidee her zu erwarten gewesen
wiare. Aber diese war offenbar noch nicht vorhanden oder
ausgebildet. Dagegen treffen wir sie in ihren ersten Ansétzen
in der angeblich von 1525 stammenden, vielleicht aber erst
gegen Ende des Jahrzehnts bzw. um 1530 geschriebenen * Aus-

38 STT, 5..333 L. s SII, S.295 ff.

35 Tn der Gorlitzer HS (SII Nr.83 = G) findet sich die Datierung auf
1525 am Anfang und am Schlufl erst von 2.Hand. Inhaltliche Kriterien
und der Vergleich mit anderen sicherer datierbaren theologischen Schrif-
ten riicken das Werk in die zeitliche Nihe der groBen theologischen Pro-
duktion um 1530. Es paBt jedenfalls nicht recht zu den um 1525 entstan-
denen oben genannten Biichern.



200 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

legung iiber die ersten fiinf Kapitel des Matthdusevangeliums.
Dort ist vom Amt des Apostolats die Rede als vom heutigen
geistlichen Amte der Christenheit **, das nur das Wort Gottes
zu verkiinden, im HIl. Geiste zu leben und Christus nachzu-
folgen habe. 3” Die altkirchliche Priesterschaft wird als solche
vollkommen abgelehnt, da es nur einen Herrn Christus gibt. *®
Die spater bei ihm mit dem Apostolatsgedanken untrennbar
verbundene Missionsidee * findet sich in diesem unentwickel-
ten Stadium der Begriffsbildung noch nicht. Der Judasbrief-
Kommentar (Epistolae Judae apostoli textus) bringt aber
schon in dieser dlteren Form der Amtstheorie den Gedanken,
daB die Triger des Apostelamtes, des Amtes des Hl. Geistes,
die «Vorstehery, im Unterschied zum hierarchischen Amt zur
wandernden Verkiindigung, zum Predigen der Wahrheit und
zur Widerlegung der Irrtiimer berufen seien. * Der Missions-
gedanke dringt auch sonst in die Schriften der Zeit ein *, so
in die Sermone «Ob der weltliche gewalt am leibe zu strafen
habey und «Ob der glaube zu strafen seiy.* In letzterem for-
dert er sogar (im Gegensatz zu seiner iiblichen Haltung) eine
Art «Schwertmission», die Unterstiitzung der Verkiindigung
durch den die Welt erobernden Kaiser.*® Von diesem missio-
narischen Apostolat redet auch des ofteren der Psalmenkom-

36 Zu Matth. 4 und 5, G S. 214 £f. 226 ff. (= SII, S.2431.).

37 Zu Matth. 4, G S. 225.

38 G S.209: «Wir haben verkiinder des worts Gottes, nit Creutz
macher, nit segen sprecher oder dergleichen.»

3 Vgl. Kurt Goldammer, Aus den Anfingen evang. Missionsdenkens,
Kirche, Amt und Mission bei Paracelsus; Ev. Missions-Zeitschrift 4/1943,
S. 42 ff.

2 T2 f 194r ss; STI, S. 332,

4 Auffillig ist, daB er in dem von Stariz 1618 herausgegebenen Teil
der Abendmahlsschriften nicht vorkommt und so wohl von dem <«meil3-
nischen» Landeskind weggelassen wurde. (Stariz hat offenbar gern solche
Partien iibergangen, die der herrschenden orthodoxen Richtung gar zu
befremdlich und anstéBig erscheinen muliten; vgl. SII, S.312 und 314!)

2 B f.127r/v.; 128r/v.

% Die Schrift stammt wohl vom Ende der zwanziger Jahre, da sie
noch — positiver als der um 1530 geschriebene Psalmenkommentar — an
eine universale Sendung des Kaisertums glaubt und Eindriicke aus dem
1528/29 besuchten Elsall widerspiegelt.



Persénlichkeit des Theophrastus Paracelsus 201

mentar um 1530 *, ganz &dhnlich die Abendmahlsschriften, die
ebenfalls in diese Zeit zu setzen sind. Nach dem Liber de modo
missae sumendi sacramentum gibt es zwei Arten Christen,
die apostolischen Wandermissionare, die hin zu den Heiden
gehoren, und die Laien.* Voraussetzung fiir das Amt der
ersteren ist die Ehelosigkeit. *°

In dieser schlichtesten Fassung einer urchristlichen Aem-
terlehre tritt nun — entsprechend der tatséichlichen kirchen-
geschichtlichen Entwicklung — eine Differenzierung ein. In
De thoro legitimo ist das Amt noch wesentlich den Aposteln
gleich. Dagegen im Sermon Date Caesari® wie auch in De
miraculis Christi super obsessos* behauptet er, dall es nur
zwolf Apostel gegeben habe, schrinkt also diesen Begriff wie-
der aufs Historische ein. Zu den Christen aber hat Gott «Pro-
pheten, weise Leute und Schreibery geschickt, die sie freilich
getotet haben. Sie reden von Gott gelehrt wie die Apostel zu
Pfingsten, so heifit es in De secretis secretorum theologiae. *°
Hier riickt er also von der urspriinglichen Identifizierung von
Amt und Apostolat ab. Nach Epistola Petri prima caput primum
hat Christus als oberster Priester Apostel und Jiinger ein-
gesetzt, die als Nachfolger der Apostel Licht der Welt und
Salz der Erde sein sollen. *® Der «Jtinger>-Begriff wird weiter

% Die neutestamentlichen Verkiindiger sind «die apostl, die dann sich
des apostolats beruf zesein schetzen, die an der statt der propheten [sc. des
Alten oder des Neuen Testaments?], an der statt der junger Christi do
seindt und predigen und verkunden» (zu Ps. 97, 4—6a; H f. 162v).

4 SII, S. 289.

% 7Z.B. SII, S.277f. (Das VII. Buch, AufBllegung des Brauchs des
Nachtmahls). %7 SII, S. 375,

88 STI, 398: <dann der apostel seindt nur zwelf gewesen vnd haben
alle gleichen gewalt gehabt.» — Auch spédter sind fiir ibn die Apostel
lediglich die geschichtlichen Zwolf, obwohl er immer wieder vom Amt als
dem apostolischen schlechthin redet. So Phil. sag. I, 10: <also seind éin
zal der apostel, weiter uber die zal mag keiner darein komen. es ist nit
gezelt das die andern apostel sein sollen; es seind wol doctores und andere,
aber nicht apostel. daraus entspringt nun, welcher im dono nicht bleibt
in das er geboren ist, der ist falsch und gehet nicht zur tiir hinein» (X11,
S.237). Polemik gegen die «apostolische Sukzession» des Amtes und zu-
gleich Begriindung der weiter unten behandelten neuen Amterlehre! Diese
scheinbaren Widerspriiche liegen an der oft mangelhaften Prizision sei-
ner deutschen Ausdrucksweise. 49 STI, S. 411. 50 SII, S.445f.



202 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

ausgebildet, besonders in dem Traktat « Aufl dem Closter lauf-
fen», wo die Jiinger genauer als «discipel Christi vnd der
Apostely bestimmt werden, als «Discipel Christj, apostel vnd
discipel der Apostelly. ®* Hier geht also eine Entwicklung zur
Mannigfaltigkeit vor sich, die zunéchst historisch begriindet
ist. Denn daf} die «Jiinger» der Apostel nicht einfach alle {ibri-
gen Christen nichtgeistlichen Standes («Laieny) sind, sondern
dal} sie einen Teil der neuen Geistlichkeit ausmachen, erhellt
schon daraus, dafl Jiingerstand und Apostelstand im Verhilt-
nis zur Ehe gleichgestellt werden, d. h. daf fiir beide die Ehe-
losigkeit gefordert wird ®?, wihrend die «gemeineny Christen
ja in der Ehe leben sollen. In dem «Sermon von der Ehe»
scheidet er iiberdies aufller den <«jungern» ** noch Propheten
von den Aposteln ab * und stellt sie insgesamt als ehelos dem
ehelichen Stande gegeniiber, so dall folgendes Schema der
Stéande entsteht:

Aeuberer Geist der Innerer Geist des Wortes Gottes
Nahrung (befleckt) und der Verkiindigung %

1. ehelicher Stand 2. Jinger- (bzw. Propheten) Stand

3. Apostel (hochster Stand, da er
1t. Matth. 19, 27 ff. zu Gericht
sitzen wird)

Der «ander vnd dritte standy in dieser Drei-Stinde-Lehre
(die sich als spezifisch theologische unterscheidet von der in
De ordine doni vorgetragenen sozialpolitischen) sind also
Jiinger und Apostel. *® Damit ist der Jiingerstand, urspriing-
lich mit unter den Apostolat begriffen, als ein Aehnliches los-
getrennt *’, hat aber nicht die innere und &uflere Affinitit
dazu eingebiit. Der Apostolat bleibt weiterhin allgemeiner

51 B f.132v; SII, S.523.

52 Sermon von der IEhe gesetzt auf das Wort Gottes; SII, S.429.

53 B f.104v unten = 1.2 f. 561r. 5 B f.104r/v = L? £.560 r/v.

% Der «innere Geisty als Sphire des Amtes findet sich auch im Ser-
mon von der Ehe der Priester (B f.105r); er hingt mit der spiritualisti-
schen Hoherbewertung des <inneren Menschen» zusammen (vgl. Heinrich
Bornkamm, Aeulerer und innerer Mensch bei Luther und den Spiritua-
listen; Imago Dei, Festschrift f. Gustav Kriiger, Giellen 1932).

5 B f, 105r. 57 Vgl. SII, S.429.



Personlichkeit des Theophrastus Paracelsus 203

Ausdruck fiir die hochste geistlich-amtliche Funktion, wenn
er bisweilen auch als historisch begrenzt und abgeschlossen
dargestellt wird.

Das Verhiiltnis der vorhandenen Hierarchie zu diesem
neuen Wesen denkt er sich verschieden. Einmal hat er offen-
bar die Umstellung der Geistlichkeit auf den Apostolat im
Sinne, die nach gemeinsam genossenem Abendmahl das apo-
stolische Wandergebot erfiillen soll, wozu die Laien nicht
verpflichtet sind. *®. De caduco matricis, der gleichen Zeit etwa
wie der Psalmenkommentar angehorig, vielleicht etwas &lter,
hebt den urspriinglichen Zusammenhang zwischen apostoli-
schem und kirchlich-geistlichem Amte hervor.* In De thoro
legitimo aber — wohl an den Anfang der dreiBliger Jahre zu
setzen —, das ebenfalls schon die Propheten auller den Apo-
steln als weiteres Amt erwihnt, stehen neben den Aposteln die
Bischoéfe als «Mesnery, d.h. als Kirchenbeamte des christ-
lichen Landes.® Sie diirfen deshalb auch heiraten, denn ihr
Amt ist geschieden von der «apostel oder beuchtiger ampty,
mit dem die Ehe nicht zusammengehdért. Denn «ein bischof ist
ein weltlich mann und ein weltlich ampt», ist nicht in den
Evangelien, sondern erst bei Paulus bezeugt, wie es im Ser-
mon von der Ehe der Priester heillt. ** Mit dieser Degradation
des Amtes der Heimatkirche ist die Aufgabe der bisherigen Hier-
archie als eines administrativen Beamten- und Katecheten-

58 De cena domini ex auctoribus ceteris evangelii; L' f.64v ss. SII,
S.314. Ahnlich auch im Psalmenkommentar, vgl. Goldammer, aaO., S.61f.

% VIII, S.323; vgl. die Identifizierung von <Apostelny und «Verkiin-
dern» zu Ps.98 (99), 8 H f. 166r/v. Ahnlich wird die theoretische und
wiinschenswerte Verbindung des tatsichlichen gegenwirtigen kirchlichen
Amtes mit dem Apostolat in der «Auslegung iiber die zehen Gebot Got-
tes», zum 10. Gebot, aus dieser Periode geboten: «darumb sehet auf, ir
theologen, pfaffen und miinch, die ir in solchem stand der apostel stehet,
daB ir nichts frembdes an euch habt...» (L f.513r).

8 ¢Nu ist ein Bischoff kein Apostel noch auch im Apostolat Ambt,
sondern ein bote furtzuhalten die leer vnd geheil der Apostel vnd Chri-
stj.» Er soll im Gegensatz zum Apostel Familie haben, ist auch nicht zum
Martyrium verpflichtet, wihrend der Apostel «dran mufl», ¢so es Jm
schone nit schmeckety (B f.99v). Die Bischofe sind «gleich als mefiner...
zuuorston oder vnderambtleute, beuehl aulBzurichten aber keinen zu
machen d.i. sie haben den buchstaben des geists aber den geist nicht»
(B £.100r). % STI, S.431; vgl. B £.105r. ‘



204 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

standes dhnlich wie in De officiis, beneficiis et stipendiis ge-
zeichnet *?, und damit ist die Briicke zum letzten Stadium der
Hohenheimschen Amtstheorie in diesem Werke gegeben, aus
dem heraus sich auch die Genese seines theologischen Doktor-
Grades zwanglos erklirt.

In dieser Schrift scheidet er in neutestamentlicher Weise
mit 1. Kor. 12, 28 (vgl. Eph.4, 11) Apostel, Propheten und
Doktoren (= Lehrer) als Tréger des christlichen Amtes. ¢ Die
Apostel beschrinkt er im wesentlichen auf die neutestament-
liche Zahl. Aber es gibt auch «neue Apostels.® Aufgabe der
Propheten ist die Verkiindigung der eschatologischen Zu-
kunft. ® Diese beiden Aemter sind uns nichts Neues mehr.
Nun aber, und das ist das Entscheidende, tauchen die «dok-
torny auf, «die weder apostelambt hont noch prophetisch ambt,
sonder allein ausleger und underrichter wider die einfallen-
den irsal und kezereien, so daraus der ler mag erston. solch
aber werden nit vom menschen gelert die ding auszulegen,
sonder allein auch von dem heiligen geist, wiewol er nit offen-
bar bei in ist, wie bei den aposteln, das ist, sie reden nit mit
feurigen zungen, aber feurige auslegung, sie sagen nit weis,
sie legens aber aus».® Sie sind die legitimen Interpreten der
Worte Christi, der Apostel und der Propheten und sind das
Bollwerk gegen die Apostel, Propheten und Doktoren des Sa-
tans ¢, die sich einschleichen. Unter diesem dreigliedrigen
Amt gibt es schlieBlich noch «Jiingery, die den HI1. Geist nicht
haben, die aber die Lehre ihrer Meister weiterzuverkiinden
berufen sind *%, und zwar sind es Jiinger der Apostel, der Pro-
pheten oder der Doktoren. Sie werden nicht zu den «drei emb-
terny als solchen gerechnet, unterscheiden sich aber andrer-
seits offenbar als «verkiinder des wortsy von den gewdhn-

62 M, S.229 ff. 236. Hingegen wird die Uebernahme der bekehrten fal-
schen Prediger und Apostel ins neue Amt radikal abgelehnt u.a. in De
confessione, poenitentia et remissione peccatorum: Sie sollen Bufle tun
und nicht mehr predigen. Aehnliches findet sich in De secretis secretorum
theologiae, also wahrscheinlich noch Ende der dreifliger Jahre (1.? f.435r
und 436r/v). 6 M, S.219.

84 M, S.220{f. Ihre Anzahl jedoch ist offenbar wiederum begrenzt: Ein
Apostel alle 50 bis 100 Meilen geniigt! So sieht er es wenigstens im Ser-
mon von der Ehe, gesetzt auf das Wort Gottes (1.2 f.561v = SII, S. 430).

65 M, S.221. 6 M, S.2211. 67 Vgl. M, S.235. % M, S.223.



Persénlichkeit des Theophrastus Paracelsus 205

lichen Glaubigen («volk»), dhnlich wie im «Sermon von der
Ehe gesetzt auf das Wort Gottesy, wo sie schon als eheloser
Bestandteil des geistlichen Teils der Menschheit aufgefiihrt
werden. ® Diese Aemter verdanken ihre Einsetzung Gott, nicht
dem Volk, das allein Bischéfe, Pfarrer und Ménche wihlen
kann, «die weder apostel noch propheten noch doctores noch
jiinger seind, sonder aufgeworfen leut, nachdem und das volk
isty. ™ Die Bedeutung dieser vom Volk, von unten her ein-
gesetzten kirchlichen Ordnungen wurde schon dargelegt. Un-
entgeltlich haben die Triger der geistlichen Aemter das Evan-
gelium weiterzugeben, lediglich angewiesen auf die Gaben der
«userwelteny fiir ihres Leibes Notdurft. «also auch die doctores
haben kein belonung vom menschen, noch die jiingery; denn
sie suchen nicht das IThre.™

M. W. nur hier findet sich diese ausgebildete zweite Theo-
rie vom kirchlich-christlichen Amte bei Paracelsus.” Hier ist
an alles gedacht. Wenn das charismatische Apostelamt den
Heiden gehort, wenn der «Klerusy andererseits im Raume der
Kirche bestenfalls Beamtentum ist, dann bedarf es in der
Christenheit nicht der Apostel und Propheten, sondern eines
eigenen charismatischen Lehrstandes, der gleichsam ein in-
nerkirchliches Derivat des Apostelamtes ist: der Doktoren. 7
Als Apostel selbst hat sich Paracelsus nicht gefiihlt.”* Das

% Vgl. oben und SII, S. 429, 0 M, S.224. M, S.225.

72 Ein Nachklang z. B. in Philoes. sag. I, 10 (XTI, S.237), wo anldfilich
des donum impressionis der Apostolat als cine voriibergehende geschicht-
liche Erscheinung aufgefallt wird, dessen Aufgaben jetzt «doctores und
andere» iibernommen haben. Vgl. oben Anm. 48.

7 Daher die Bemerkung in De martyrio Christi et de nostris deliciis
(M, S.180) aus dem Anfang der dreifliger Jahre: Christen haben an sich
genug Glauben «und dorfen keiner prediger, apostel, propheten bei uns
nit. wir haben die geschrift. dieselbig zulesen und vorlesen ist gnug.»
Wer aber Apostel sein will (zielt auf die Bischofe als die «successores
apostolorum») soll nach Christi Gebot ausgehen in die Welt.

74 Schon im Psalmenkommentar, der doch nur das Amf der Apostel
fiir die Christenheit kennt, sagt er: «<Wir die nit apostl seindts (zu Ps. 98, 8;
H £.166r/v). Gleiches meint dann der Liber prologi in vitam beatam der
Philosophia Magna, in der die Amtsfrage und die Stellung Hohenheims
innerhalb des geistlichen Amtes in der beschricbenen Weise gelost ist:
<dann nit ein apostl oder dergleichen bin ich, sonder ein philosophus nach
der teutschen art> (M, S.76). Dazu ist aber noch zu bedenken, daB er



206 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

Doktoren-Amt ist also eine eschatologische Funktion «im seli-
gen leben» der Christenheit, in dem jetzt schon verborgen an-
brechenden neuen Reiche; es lebt. «<bei dem heiligen geisty. ™
Es erfiillt die Forderungen, die er den Kanzel- und Katheder-
theologen kritisch vorgehalten hat, d.h. es ist Gottesgabe,
nicht Menschenwerk. Nun ist auch der Ursprung der schein-
bar akademischen Selbstbezeichnung Hohenheims klar: Sein
«Doctor der Heiligen Geschrift> ist eine religiose Amis- und
Gemeindeaufgabe, die er sich gestellt wullte, kein Universi-
tatstitel. Er ist Ausdruck einer miindigen christlichen Reli-
giositit und zugleich eines Sich-verantwortlich-Wissens um
die geistig-seelischen Note der Menschheit seiner Zeit, Aus-
druck eines religiosen Sendungsbewufiseins in einer be-
stimmten Periode seines Lebens. Er ist zugleich Ausdruck
fiir den Umbruch der Zeit, fiir die Ablésung des mittelalter-
lichen hierarchischen Gedankens (der ansonsten in mancher-
lei metaphysischen, religiosen und sozialen Modifikationen bei
Paracelsus fortlebt) und bezeugt in seiner Weise, was Hohen-
heim in seinem gesellschaftskritischen Schrifttum an Pro-
testen gegen den priesterlichen Stand vorgetragen hatte.

Das hat man schon im 16. Jahrhundert unter seinen An-
hingern ganz richtig begriffen. Auf einem volkstiimlichen
Paracelsus-Flugblatt von Balthasar Jenichen (vor 1565?) fin-
det sich u.a. der Reim: ™

Ob er in Heilger Schrift studiert,

Wirdt aus seinn biichern gnug probiert.
Dan aus seinn bej vierhundert schrifften
Leern Artzt, Theologen, vnd Iuristen.

So verstand man ihn also schon damals in seiner «Ge-
meinde»! Jetzt erfalit man auch, wie es gemeint ist, wenn es

am SchluBl des Druckes des Liber Sermonum (Frankfurt 1619)
richtig interpretierend heifit (p.93): «Finis V. Sermonum In

den Begriff <Apostely, wie oben erwihnt, teilweise rein historisch be-
schrinkt fat und ohnehin sein gegenwirtiges Weiterbestehen zugunsten
der neuen Amter ablehnt. 7 M, S.237.

76 Karl Aberle, Grabdenkmal, Schidel und Abbildungen des Theophra-
stus Paracelsus, Salzburg 1891, S.400. Z. B. der Huserschen Quartausgabe
(Frankfurt 1603 bei Joh. Wechels Erben) im Exemplar der Sichs. Landes-
bibliothek in Dresden vorgeheftet.



Persdnlichkeit des Theophrastus Paracelsus 207

Incantatores Paracelsi Hohenheimensis SS. Theologiae Doc-
toris, &c.»”” Es wurde vorher in den Sermonen iiber die
«Pseudodoctores» gehandelt, denen gegeniiber Paracelsus nun
der «richtigey theologisch-christliche Doktor ist. Er nennt
sich selbst in den Dokumenten stets «der HI. Schrifty Doktor
oder Professor (letzteres war wunverbindlicher!). Erst der
Druck von 1619 macht aus ihm den «Dr. SS. Theologiae». Das
war wohl als akademischer Grad an sich dasselbe. Fiir den
unermiidlichen Bibelausdeuter und Lehrer der in religitser
Not Befindlichen Paracelsus liegt aber der Ton auf der «HI.
Geschrifty, und von hier aus ist das Ganze zu verstehen.

II1.

Damit f&llt aber auch ein kldrendes Licht auf die Ehelosig-
keit Hohenheims, die schon seit dltester Zeit Anlall zu aller-
lei biographischem Klatsch bot, dem selbst noch ein Mann
wie Aberle erlegen ist. Er fiihrt sie vermutungsweise auf
traumatisch bedingte Impotenz zuriick.* Aber auch in neue-
ster Zeit hat des Paracelsus Stellung zur Ehe in ihrer schein-
baren Zwiespiltigkeit Verwunderung hervorgerufen, wie bei
Oesterle. * Man ist sich der Differenzen und vermeintlichen In-
konsequenzen im paracelsischen Leben und Lehren gerade in
diesem Punkte wohl bewulit, kann sie sich indes nicht er-
kldren.

1. Die Ehe, iiber die er monographisch in zahlreichen sei-
ner dem Philosophia-Magna-Kreis um und nach 1530 ange-
horigen Schriften handelte ®, gilt Paracelsus grundsétzlich fiir
alle Menschen als selbstverstéindliche Pflicht aus ihrer natiir-
lichen Bestimmung. «dann von wegen der ehe seindt wir alle

77 81, S.521.

1 Aberle, aaO. S. 59.

? Friedrich Oesterle, Die Anthropologie des Paracelsus, Berlin 1937
(= Neue dtsche. Forschungen, Bd.5), S.121 ff., wo die positiven Aeulle-
rungen zur Ehe zusammengestellt werden. Oesterle zitiert dann (S.126)
eine Stelle Hohenheims iiber gestattete Ehelosigkeit (XII, S.236): ¢Wie
allerdings diese letztere Ansicht Paracelsus’ zu verstehen ist, ist schwer
festzustellen. Mindestens steht sie in Widerspruch zu dem oben Gesagten.»

% Vgl. das Verzeichnis SII, S.782f.; auch sonst dullert er sich bei-
liufig oft iiber Ehefragen.

4 STI, S.432 (Die Gefihrlichkeit aus dem Ehestand).



208 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

beschaffen.» * In ihr und in der damit verbundenen Kinder-
zeugung vollendet sich die irdische Aufgabe des Menschen,
die besonders gesehen ist unter dem Blickpunkte einer idealen
Gesellschaftsordnung aus urchristlichem Geiste.® Der Befor-
derung dieser Gesellschafts- und Volksordnung dient die Kr-
zeugung und Aufzucht sozial und ethisch tiichtiger und wert-
voller Kinder, wie sie nur in der rechten Ehe geboren werden. °
Dabei wird aber das Recht der Ehe nicht utilitaristisch als
eine Setzung der biirgerlichen Gesellschaft zu ihrer Fortpflan-
zung und Erhaltung begriindet, sondern durchaus religios-
metaphysisch als ein Gebot Gottes, als die schépfungsmiBige
Naturgegebenheit zweier von Anfang an von Gott verbundener
Menschen. Sie ist eingebettet in die theonomen Anschauungen
Hohenheims von dem in einem idealen goéttlichen Endreich
gipfelnden Geschichtsablauf. Deshalb gilt die «ceremonisch
ehey, die lediglich eine Setzung der Obrigkeit (besonders der
alttestamentlich-jiidischen) oder gar des Teufels ist, nicht als
vollwertig, sondern nur das, was Gott zusammengefiigt hat
(auch aulerhalb der formal anerkannten Eheschliefung) und
der Mensch nicht scheiden soll. Es kommt auf «des herzens
ehe» an 7, die ein Sakrament ist.® Deshalb fordert er die abso-

5 Vgl. etwa die Auslegung iiber die zehen Gebot Gottes, zum 9. Gebot,
Lt £.509.

8 Abwertung der aus <«luxuria», <«lust» oder «siinden» in und erst
recht aulerhalb der Ehe gezeugten Kinder, die sozial untiichtig werden,
z. B. De virtute humana, L' f. 416v/417r.

7 Auslegung iiber die zehen Gebot, zum 9. Gebot, I* f.505v/506r. —
Diese Forderung der ¢gottlichen Ordnungy und der Herzensehe gegeniiber
dem kultischen Zeremoniell und der obrigkeitlichen Ordnung kann aller-
dings wieder recht niichternen Erwigungen Platz machen, nach denen
nicht die Liebe die Hauptsache ist, sondern dafl die Tochter zum Manne
kommt (ehd. f.507r/v). Andrerseits steht das Recht der Liebesehe zweier
einander verbundener Menschen so hoch, dafl es alles menschliche Gesetz
bricht: «die ehe ist so hoch, das alle herren der welt sollen verlassen
werden in iren gebotten» (De thoro legitimo, Von brechen der ehe, B
f.103v). Diese praktisch-pragmatische Einstellung gegeniiber der idea-
listischen gehért mit zu den Spannungen in der Hohenheimschen Denk-
und Geistesart.

8 ¢Die ehe ist ein sacrament vnd billich den sacramentum in dem ort
ist von latein sacra mens genomen d.i. ein heiligs gemute d.i. das soll
mit heiligen hertzen geschehen vnder dem gebot gotes nit der menschen»
(De thoro legit., B f.102r).



Personlichkeit des Theophrastus Paracelsus 209

lute Einehe, die nicht geschieden werden darf, selbst wenn es
nur eine «ceremonisch ehey war.® In der Stellung zur Ehe-
scheidung sind ihm die Unterschiede der fiir ihn malfgeb-
lichen Evangelien klar (Matth.19 und Mark. 10).* Er hailt
sich aber an die radikalere Formulierung bei Markus (vélliges
Verbot der Scheidung und Wiederverheiratung) in der rich-
tigen Erkenntnis, dal das Matthiusevangelium Konzessionen
an die jiidische Praxis macht. *

Gegeniiber dieser Pflicht zur Ehe gibt es aber nun Aus-
nahmen. Es sind Leute zum Zoélibat bestimmt. ** Das seltsame
Wort Jesu Matth. 19, 11 von den dreierlei Arten «Verschnit-
tenery bietet ihm den Anlafl zu mannigfachen Reflexionen
iiber das Recht und die Pflicht zur Ehelosigkeit: <es seindt
aber vil eunuchi, die nichten tauglich seindt zum gemahel oder
die zum reich gottes abgestondert seindt, die ersten eunuchi
miigen wol miinch geachtet werden, die andern auch, aber die
dritten seindt die, so von got in ein ander ehe berufen seindt,
das ist nun ein ampt, als mit den aposteln, die er auch aus
der ehe trieb und hiel} sie verlassen #dcker und wisen, vatter
und muter, weib und kinder [vgl. Matth. 19, 20]. dieselbigen
seindt von wegen des reichs gottes berufen worden in ein
ander ampt. da nun got einen hin beruft, da mufi er hin und
alles ander vergessen, wozu er recht und billichkeit hat, und
dem nachfolgen, der ihn berufen hat...» ** Es gibt also drei
Arten der Ehelosigkeit: «<Eunuchen» von Mutterleib und durch
Menschenhand (diese beiden Klassen von Matth. 19, 12 meint
er in den etwas unklaren Ausfiihrungen des Anfangs) und
«die dritteny, die sich dem einer (geistlichen) Ehe verglichenen
apostolischen Amte widmen **, daher apostolisch leben miis-

9 Auslegung iiber die zehen Gebot, L* f. 506r.

10 De thoro legit., I? £. 530r = B 1. 96r/v.

11 ¢Matteus meldets darumb das die juden also zuerkennen sind vnd
nit das wir christen dem nachgehen...» (e¢hd., B f 96v = 1.2 f.530r).

12 TLiiber de nupta, SII, S.264.

13 Ausleg. iib. d. zehen Geb., Lt f. 509v.

12 Vgl, die Ausnahme von der Eheforderung in De thoro legit.: «so
von natur ehelicher werk beraubt... so von menschen verschnitten
seindt... so apostel seindt...» (SII, S.427). <keuschheyt wirdt gecben.
vond das yn drey weg. von geburt. von beschneydung. vnnd von def}
reychs gottes wegen./.vond sonnst khan nyemandt keusch [= ehelos] bley-

14



210 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

sen ** und nicht heiraten diirfen.*® Die Ehe ist jedermann frei,
ausgenommen die Apostel. Von ihnen will Gott keine Kinder
haben.*” Die Apostel sollen wie Christus ohne Weib sein;
denn ein Ehemann ist weltlich «vnnd nitt berufft aull dem
geysty. *®* Der «christliche Geisty, allen Menschen gegeben,
ist ndmlich verschieden von dem «Apostelgeisty, der sich nur
um die Verkiindigung des Evangeliums zu kiimmern hat und
von den Frauen wund im ehelichen Umgange ausgeléscht
wiirde. Der Apostel hat seine Ehe mit Christus.* Genauer
sind es drei Stinde, wie er im «Sermon von der Ehe gesetzt
auf das Wort Gottesy ausfiihrt: der eheliche, der propheti-
sche oder Jiingerstand und der apostolische Stand, unter denen

ben. er sey dann aull den dreyen einer» (ebd. zu Matth. 19, 11 f., L? . 528v).
Eine dhnliche Haltung findet sich noch bei Luther in der Auslegung dieses
Schriftwortes (Welche Personen verboten sind zu ehelichen, 1522, Wei-
marer Ausgabe Bd. 10, 2, S.277 ff., bes. 279), der «die hohen reychen gey-
ster», die um des Reiches Gottes willen «williglich on ehe» bleiben und
geistliche Kinder schaffen, von der Eheforderung ausnimmt, nur daf sie
sehr selten sind und daf L. weit davon entfernt ist, hieraus mit der
Hohenheimschen Rigorositit ein Gebot fiir den ganzen Stand der «Ver-
kiinder» zu machen.

15 Da das Amt, wie oben gezeigt, fiir Paracelsus in allen seinen ech-
ten Zweigen und Differenzierungen ein Ausflull des groflen apostolischen
Missionsauftrages Christi ist.

16 Paracelsus nimmt die Ehelosigkeit sdmtlicher Apostel unter Ueber-
sehung von Stellen wie 1. Kor. 9,5 kurzerhand mit der Tradition an (z. B.
De thoro legit. zu 1. Kor. 7, 28, I? £.538r = B f. 98r) oder doch dafl sie
wenigstens ihre Weiber verlassen hétten und in «Abstinenz» geblieben
wiren (ebd. zu 1. Kor. 7, 25, L? £.537r). Einmal zwar (Auslegung iiber die
zehen Gebot Gottes, zum 9. Gebot; I, f. 510r) spielt er anscheinend auf
die Stelle 1. Kor.9,5 an: «sie hatten recht, in der ehe zu sein, aber Christus
wolt sie in seinem dienst haben und nit in der ehe.» Er zieht aber nicht
die Konsequenzen und erwihnt nicht «die anderen Apostel und des Herrn
Briider und Kephas», die verheiratet waren. Er folgt damit mittelalter-
lichen exegetischen Anschauungen und Methoden.

17 Sermon von der Ehe der Priester, SII, S.430f. — «Got hat die ehe
gesetzt dem arbeiter und nit dem apostel...» (Die Gefdhrlichkeit aus dem
Ehestand, SII, S.432). Vgl. Philos sagax I, 10; XII, S. 236.

18 Gefahrlichkeit aus dem Ehestand, L2 f. 564r.

1% Ebd.; vgl. Sermon von der Ehe gesetzt auf das Wort Gottes: Wenn
die Apostel Christus nicht die Keuschheit wahren, sind sie Sodomiter und
Gomorrher, die abgesetzt werden und in den ehelichen Stand zuriicktreten
miissen (L? f.561lr =B f.104v).



Personlichkeit des Theophrastus Paracelsus 211

der erstere «der wenigest under den stinden der seligen» *°,
der letztere der hochste ist, weil er am Jiingsten Tage zu Ge-
richt sitzen wird. Apostel und Propheten miissen «fechten im
wort gotesy, daher von den Nahrungssorgen des ehelichen Gei-
stes frei sein.* Beide Geister zu vermischen ist unméglich,
denn man kann nicht zwei Herren dienen. ** Dem Apostelgeist
ist die Ehe gefahrlich 2. Immerhin gebiihrt allen drei Stinden
die Seligkeit. «Apostel» ist hier natiirlich in allen Fillen nicht
mehr ein historischer Begriff, sondern das gegenwirtige Amt
der ihm vorschwebenden Idealkirche.

Besser Riicktritt aus dem «apostolat ambty und ehelich wer-
den, heillit es in De thoro legitimo, <als das du im apostolat
ambt bleibest vynd werdest ein hurer». 2* Das ist stets die Alter-
native: Apostolat oder Ehe. Die aber gar sagen, man solle als
Apostel, d. h. als Geistlicher, nicht ehelich sein und doch in
Hurerei leben, «das sind die ergesten christen den sie fel-
schen den tempel gotes...». Minder bése sind die anderen, die
Apostel sein wollen und sich dabei verehelichen; «sie gebrau-
chen aber den dienst gotes zu dem mammony. *® Das geht also
auf spdtmittelalterliche Zolibats- und Konkubinatspraxis einer-
seits, auf die abgelehnte evangelische Priesterehe andrer-
seits. ¢ Der Riicktritt aus dem Amte der Apostel in die Ehe
ist keine Siinde. ? Beide aber vereinigen sich nicht. Die Ge-
fahr, dafl der Verkiinder das «warm liegen» und das «pfrund-
leiny im Auge hat und <«die liebe in die haull fraueny der
«liebe in Christoy vorzieht, ist zu groB. «besser aber dem

20 SIT, S. 429, # 12 £.560r =B f. 104r.

22 1.2 £.560r/v = B f.104v; vgl. De thoro legit. zu 1. Kor. 7, 32 ff,, 12
f.539r/v =B f. 98v. 2 Sermon v. d. Ehe, SII, S. 429.

22 De thoro legit. zu 1. Kor. 6, B . 99r = 1.2 f. 541r. 25 Ebd.

%6 Vgl auch Sermon von der Ehe gesetzt auf das Wort Gottes: «Jtz
habens messe, ietz ist die messe nichts vnd die predigt gilt, itz ist die
predigt vnd die messe nichts, vnd die fraw gilt, jetz bistu ein gefleckter
christ wie ein hetler mantel vnd ein zerhackter wie ein schergen hutt.. .»
(B £.104v =12 £.560v).

27 ¢...der die liebe in Christo vorlest vnd bleibt bei seiner frawen
der sundet nit, er ist auch erlést mit seinem blute, er ist aber nit eines
apostolischen ambts, den das apostolische ist mehr den ein eheman. dieselbe
liebe gehet in Christum vnd nit zur frauen, aus derselben liebe sol gepre-
digt werden...» (De thoro legit. zu 1. Kor. 7, 27, B £ 98r = L2 £.537v).

14*



212 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

apostelambt nachgegangen!y *® Trotz aller Hochschédtzung der
Ehe wird also der ehelose geistliche Stand héher bewertet,
weil die «Jungfrau», d. h. hier der Apostel, mit Leib und Geist
nach dem trachtet, was des Herrn ist. Nur die jungfrédulichen
Heiligen sollen predigen.®® Auf diese radikale Weise wird das
Problem des ungeteilten Dienstes von der ungeteilten Liebe
her gelost. * Wer als Apostel «weibet, der hat sein wissen aus
gott nity %, ist ein «selbs aufgesetztery, kein von Gott Berufe-
ner. ** Kine Trennung der Ehe, um den Mann fiir den geist-
lichen Stand frei zu machen, sei es als Apostel, sei es als «jun-
ger Christiy, ist keine Scheidung und daher erlaubt %, sie ist
berechtigt und besser als die Ehe «aus der barmherzigkeit
gotesy. * Diese Forderung des Zdélibates ergibt sich aus der
«notturfty der Christenheit, die «lehrer und verkiinder des
Worts haben» mull und ohne sie gerade jetzt nicht sein kann.
Denn dies ist die <hichst gegenwertig noty der Zeit, der nur
durch keusche apostolische Médnner abgeholfen werden kann. *
Die Ehelosigkeitsforderung tridgt also einen ausgesprochen
eschatologischen Dringlichkeitscharakter wie auch andere
religiose Ideen Hohenheims.

Die Frage nach dem Verhiltnis der Ehe zum geistlichen
Amte ist fiir Paracelsus sowohl in der Auseinandersetzung
mit der kirchlich legitimierten spétmittelalterlichen klerikalen
Konkubinatswirtschaft wie mit der durch die Reformation neu-
geschaffenen Lage eines verheirateten Priesterstandes derart
wichtig, daB sie einen erheblichen Teil seines eheethischen
Schrifttums einnimmt.

28 bd. 2 De thoro legit. zu 1. Kor. 7, 33 £, 1? £. 539r = B {. 98v.

30 Weitere Stellen z.B. De thoro legit. zu Gen. 2, 18 (L? f.545v/546r
=B f.100r), wo die Frage von der Schipfung her angefalit wird (Apostel
und Propheten als Diener in den gegenwiirtigen Noten bediirfen keines
anderen Gehilfen als des HI. Geistes); Von der Ehe Ordnung und Eigen-
schaft (L2 f.556r =B f.103r); Sermon Dilige proximum tuum (SII, S.473:
die Apostel sollen nur einander lieben); Super Epistolam Petri (SII,
S. 504).

3t Super Epist. Petri, SII, S.504. 32 De thoro legit., B. f. 97r.

33 De thoro legit., L? . 533r = B 1. 961r/97r; De thoro, vidua et virgine,
Sl1, 8. 271,

3 De thoro legit., B f. 98r.

3 De thoro legit. zu 1. Kor. 7, 25, 12 £. 537r.



Persénlichkeit des Theophrastus Paracelsus 213

2. Welches ist die persinliche Wertung, die Hohenheim bei
diesem System der Ehe widerfahren 146t? Wie steht er selbst
zu ihr? Seine eigene Stellung zur Ehe ist vollkommen positiv,
abgesehen von allen theoretischen Erwigungen. «die ehe ist
ein werk gottes, dann er hat sie beid gemacht, den mann und
die frauen, auch ir kinder, wie das Werk sein soll. leben und
wachsen hat er befolen und gelernt, und das werk soll sich
niemandts understohn einicherlei do zu verendern.» * Die Ehe
gehort also zum Menschen, macht sogar sein eigentliches
Wesen aus, soweit er ein Stiick der belebten Natur ist, aber
auch sein Menschsein, sofern es hoherer Herkunft und Be-
stimmung ist, wie oben gezeigt wurde. Die Ehe steht in keiner
Weise in Widerspruch zur christlichen Stellung des Men-
schen iiber der iibrigen Kreatur. Sie ist mehr als die Sonne! *
Von einer ethischen Hoherwertung des «jungfrdulichen» Stan-
des gegeniiber dem ehelichen im mittelalterlichen Sinne findet
sich bei Paracelsus kaum noch eine Spur *®, abgesehen von
einigen wenigen, sogleich noch zu zeigenden Momenten, die
aber zum groflen Teil wesentlich anderer Herkunft sind. Er
hat in diesem Punkte das Mittelalter sogar noch radikaler
iiberwunden als der stidrker mit allerlei neuplatonisch-dua-
listischen Restvorstellungen ringende Luther. Der Mann ohne
Frau ist nicht ganz; nur beide sind ein Ganzes, weil aus einer
Erden.®* Daran dndern auch gelegentliche geringschétzige

3 Psalmenkommentar zu Ps.110 (111), 3, H f. 264v.

37 De thoro legit., L? £.524v = B f.95r. Ja, die Ehe des Menschen ist
géttlich, «denn das bild ist gottes und die ehe dieses bilds ist auch sein»
(ebd. zu Gen. 1, 26, 1.2 f. 544v).

38 Hochstens in allegorischer Wendung begegnet es gelegentlich, daf}
die Jungfrauen den Frauen als ¢keusch und reiners» vorgezogen werden
(z.B. De decem virginibus, L' f.422v).

3 Schon um 1520: Von den podagrischen Krankheiten, I. S.362. Fir
Luther geschieht «keyn ehepflicht on sund», und die Siinde wird nur von
Gott «aull gnaden» verziehen, denn durch sie hindurch wird das Gute ge-
wirkt (Vom ehelichen Leben, Weimarer Ausg. Bd. 10, 2, S.304). Gelegent-
lich gibt es freilich auch bei unserm P. eine derartige neuplatonisierende
und dualistische Ho6herschitzung der Jungfriulichkeit. Wie Luther be-
hauptet auch er einmal, die Ehe sei eigentlich ein Stand, <darinnen nit
ohn siind sein kannst oder magsty (Sermo von der Ehe, gesetzt auf das
Wort Gottes, L? £ 559v; desgl. Die gefihrlichheit aus dem ehestand, ib.



214 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

Aussagen iiber die Frau® nichts. Er gebraucht beiliufig so-
gar merkwiirdige Redewendungen, aus denen man schliefen
kénnte, er sei selbst verheiratet gewesen: «Also sollen wir alle
in der ehe leben und sein, allein die apostel nit und die eu-
nuchi nit. besser ist es aber also den aposteln keusch sein;
dann wo sie nit keusch seindt, so ist der apostel der, so der
natur dienet. er soll aber in natiirlichen dingen nit dienen,
dann sie miigen nit bei einander stehn. die wir aber weibent,
bhalten ie nit unser fleisch allein .. .» * Das letztere kann sich
wohl nun nicht gut auf ihn beziehen, sondern ist aus der
Gemeinschaft und inneren Verbundenheit mit den in diesen
predigtartigen Gedankengingen Angesprochenen heraus ge-
sagt. Vorher war von der Arbeit der «Apostel» unter Verlassen
von Weib, Kind, Haus und Hof die Rede*, und zu ihrer
Lebensweise und Aufgabe hat er sich wohl eher gerechnet
als zu denen, die «weibeny. Es ist gewiB etwas vom alten
zolibatiren Ideal fiir den Klerus dabei, mit dem aber nun nicht
eine Abwertung des Geschlechtlichen ausgesprochen wird,
sondern eine berufsethische Forderung, eine Arbeitsaskese,
die in vollem Umfange nur fiir diesen Beruf gilt, der die
héchste Verantwortung um das Seelenleben des Menschen
hat. Fast widerwillig gesteht er im Blick auf die Unterbrin-

f.563v: Geschlechtsverkehr ist Erbsiinde!). Das sind aber seltene Aus-
nahmen.

% Aufer der bekannten — nicht so bdse gemeinten —, dall die Frau
nur ein halber Mensch sei, vgl. etwa De generatione hominis, I, S. 304 {.
(die Frau als Urheberin aller Untreue und «unérbarkeits> im Menschen)
oder Von der Gebirung der empfindlichen Dinge, I, S.277ff. (die Frau
als Ursache aller schlechten Anlagen im Menschen). Aber auch hier stehen
schon andere Aussagen dem gegeniiber (z. B. I, S.283), und die ehrer-
bietige Redeweise iiberwiegt durchaus. In De thoro legit. sagt er etwa, die
Frau sei «undter der ruten des manns und von des manns wegen beschaf-
fen» (zu 1. Kor.11, 7/8, 12 f. 542r). Sie habe allerlei schlechte ILigenschai-
ten (<hoffart, hohmut, poch, pracht und andere unfréiuliche stiick»), derent-
wegen sie dem Manne untertan sein soll, da sie seinetwegen da ist, nicht
umgekehrt; und dennoch «ist nichts iiber die liebe der ehe» (zu Eph.5,
22 und 31, I? f.543r). Sie ist nur «das ein teil des mannes, das wenigest
aber», und dann wird doch wieder ihre Bedeutung fiir den Mann und die
enge Zusammengehorigkeit beider dargelegt (zu Gen. 2, 1? f. 546r).

4 Auslegung iiber die zehen Gebot, zum 6. Gebot, L* f.494v/495r.

12 Ehd. f.494v.



Personlichkeit des Theophrastus Paracelsus 216

gung von Frauen in Klostern (die er im allgemeinen ablehnt)
zu, dall es auch sonst noch eine Berufung zur Keuschheit
ebenso wie zur Ehe gibt *%, die mutatis mutandis auch fiir ihn
gelten mochte. Auch der Fraueniiberschull kann dazu veran-
lassen. ** Gezwungen soll jedenfalls niemand zur Ehe werden.
Das steigert sich bis zu einer Metaphysik der Ehe, die von
einer gottlichen Vorherbestimmung zweier Menschen fiirein-
ander schon <¢in utero matrisy weil und die es als hdéchste
Tragik empfindet, wenn diese Préadestination durch Verfiih-
rung eines Mé#dchens zerstort wird.* «ad caelibatum veror-
denty sind dagegen nur wenige, und wenn Paulus will, daB
alle seien wie er (1.Kor.7,7), «<vermeint er die apostel und
jiinger, damit sie ungehindert [in] die welt auszihenxy. *¢
Dabei begegnen aber auch Aussagen iiber den hdéheren
Wert des mit dem zahlenmiiflig recht geringfiigigen Apostolat
verbundenen ehelosen Standes in schroffem Gegensatze zu der
an gleicher Stelle erfolgenden Superlativierung der Ehe: <dann
der da will ein jungfrau sein, frau oder mann, muf} sich an
ein bessern stand stellen, denn der ehelich stand ist. was ist
besser? allein das apostelamt, das kleinste, nit vil, nit grof.
und wo du nit ein wahrer apostel bist und heltst den jung-
fraustand, frau oder mann, so sihe, wie grofl du vor got be-
schuldiget wiirdst werden am jungsten tag. dann der ehelich
stand ist der grofBt fiir got...» * Die Keuschheit kann aber
zuweilen auch in echt antik-mittelalterlicher Weise als solche
empfohlen werden, gewissermallen als die rechte Disposition

% Auslegung iiber die zehen Gebot, zum 9. Gebot, L* £.507v: «so er
anderst in die ehe berufen isty; £.508 v: «wiewol ich nit widerreden will,
gestorben im herzen zusein zu der keuschheit ete.: ja die so darzu berufen
seindt .. .»

% De thoro legit. zu 1. Kor. 7, 1, L* f. 533r.

% De nupta, G S.352; Auslegung iiber die zehen Gebot, zum 9. Ge-
bot, T f.508r: Der zukiinftige Mann wird dem Maidlein von Gott «zu-
gefiiegt», «also ist ein iedliche, die da geboren wird, praedestinirt zu der
ehe. g0 du nun dieselbig aus irer praedestination brechtest und nembest
sie in hurerei, so ist sie an dem ort entsetzt und dell beraubt...» — Heute
nicht mehr zu lésen ist die Frage, ob dem nicht gar eigenes leidvolles
Erleben dieser Art zugrunde liegt, das ihn von der Ehe abgehalten hat.

%8 De nupta, G S. 352.

47 Auslegung iiber die zehen Gebot, zum 4. Gebot, L' f.479v/480r.



216 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

fiir die Erkenntnis, besonders fiir die religiose: «die weisheit
ist ein frucht der keuschheit in géttlichen dingen. darumb wer
sich erhalten mag, der weib nit.» *®* Ueberschwiingliches Lob
der Ehe einerseits steht also der Empfehlung des <«besseren»
Standes ziemlich unvermittelt gegeniiber. ** Nach Christi Wort
(Matth. 19, 29) wird dem <«ein griflere belonungey zuteil, der
seine Familie und sein Gut verldf}t, um sich im apostolischen
Amt der Verkiindigung zu widmen. * Wenn er meint, daf} die
Lehrer der HI. Schrift «englisch und ein engel» sein miiliten,
nicht «im irdischen weseny **, dann wertet er letzteres doch
wohl ab. Die Apostel miissen deshalb ehelos sein, weil sie
«<mehr denn yre nachbauren [= Nachbarn]» sein sollen. **
Kinder von Geistlichen sind Gott nicht lieb, sonst hétte er dem
ganzen Stande die Ehe verordnet. ®* Und die Pfaffenweiber sind
geizig, lippig usw., «verblendeny ihre Méinner im Apostel-
dienst. «<es mull etwas in der ehe sein nemlich der weiber
schult das Paulus so stark sich wider sie einlegt, es mul} der
weiber vppigkeit schult sein geitz vnd vntrew vnd Jres nagens,
dadurch sie den geist gotes abwenden.» ** Gelegentlich scheint
es auch, als sei es die Sinnlichkeit, das Geschlechtliche, das
die Ehe niedriger und fiir die Apostel ungeeignet macht.

Es sind also allerlei Unebenheiten in seiner Stellung zu
Ehe und Ehelosigkeit zu bemerken. Es wirkt hier wahrschein-

%8 De thoro legit. zu 1. Kor. 7, 6, L? f.534v; vgl. ebd. zu 1. Kor. 7, 25,
12 £ 537r.

% Vgl. De thoro legit. zu 1. Kor, 7, 36 u. 37: «ein eheman ist kein diener
sondern frei ein christ mit dem blut Christi erkaufft, der aber nit ein ehe-
man ist der ist ein diener Christi auch erlost durch das blut Christi vnd
berufft mer den [= mehr als] eheman in das apostelambt, den eheman zu
furen.» Dennoch steht der Apostolat wertmillig wegen seiner Aufgabe
hoher: <also thun sie beide recht, rechter aber, der nicht ehelich wird...
drumb ist weniger der ehelich wird, den er ist kein apostel nit noch wege-
zeiger des volgks an stad Christiy (B f. 98v =L f.539v/540r).

5% De thoro, vidua et virgine, SII, S. 271.

5 Phil. sag. I, 8, XII, S.192.

52 De thoro legit. zu Matth. 19, 12, 1.* f. 529r.

% Sermon v.d. Ehe der Priester, L? f.562r =B f. 105r; vgl. Phil. sag.
I, 10 (XII, S.236): «got dem gefelt ir frucht nichty, er will von ihnen
die Frucht Petri haben, das Martyrium.

5 De thoro legit. zu 1. Kor. 6, B f.99r = 1.2 {. 541v.

% ¢nit den frauen an die briist>; Phil. sag. I, 10, XII, S. 236.



Persénlichkeit des Theophrastus Paracelsus 217

lich noch die aus den spétantiken Héresien (Marcionitismus,
Gmosis, Manichidismus) in das mittelalterliche Sektierertum,
mit dem Paracelsus unbezweifelbar in geistesgeschichtlichem
Zusammenhange steht, eingedrungene Unterscheidung zwi-
schen den zum Amt berufenen Erleuchteten (perfecti der Ka-
tharer), daher Ehelosen, und dem verheirateten Volk (amici,
credentes), den Glaubigen zweiten Ranges, nach. Die Ehe ver-
dirbt sozusagen das spezifisch apostolische Charisma, das
Pneuma des Predigeramtes, weil sie irgendwie unvollkommen
ist. Eine Zwischenstufe bilden die paracelsischen «Bischéte,
die aber eben nicht voll genommen werden (vgl. De thoro legit.
zu 1. Tim. 3, 1, L 2 f. 543 v; De officiis, beneficiis et stipendiis,
M, S.2291.). Von da aus ist das ganze eheethische Wertsystem
am besten zu verstehen, und diese dualistische Zwei-Klassen-
Theorie ist ein nicht unwichtiger Bestandteil der paracelsi-
schen Religionsauffassung. Die Schitzung der Ehelosigkeit
fiir die Apostel beschriankt sich immerhin auf den in dieses
Amt gerufenen kleinen Kreis, und so gewinnt sie praktisch
kaum Bedeutung. Sie gilt betont einem Ausnahmezustand.
Wichtiger ist die Frage, wie sich nun Paracelsus innerhalb
dieses seines Systems gefiihlt und eingeordnet hat und womit
er seine Ehelosigkeit begriinden mdochte.

3. Diese Frage ist zugleich die nach der Siellung Hohen-
heims in seinem eigenen Sidindesystem; denn er hat keine
direkte Auskunft iiber die Griinde fiir sein Unverheiratetsein
gegeben. Wenn sich dieses apostolische Lebensideal auch auf
einen kleinen Kreis bezog, so lag es ihm doch nahe, diesen
Superlativ auf sich selbst anzuwenden. Der vermittelnde Be-
griff ist der der heroischen Nachfolge Christi, die ja allen
Christen gilt. Christus aber war der Ehelose schlechthin. ®®
Das «Kriegeny um das Zeitliche, fiir die Familie, und das
«Kriegen» «vmbs wort Christi» sind kaum zu vereinigen.
Der Apostel soll — wie der Meister — zum Martyrium bereit
sein und kommt allein durch die Evangeliumsverkiindigung in
den Himmel. 5 Diese Theorien stammen aber aus einer Zeit,
in der Hohenheim letztlich in der gleichen Situation war wie

5% Aus einem Fragment: «Christus ist ohne weib gewesen aller mut-
tigkeit voll, also sollen die apostel auch sein, zu den er das gered hitt...»
(B f.106r). 57 Ebd.



218 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte und

die Apostel, d.h. in der er auch wandernd das Evangelium
verkiindete und ums Reich Gottes «kriegtey. Und so kann er
sich selbst in diese Nachfolgekette der Ehelosen einbegreifen:
«Also wie Christus ein exempel geben hatt, vnd darnach die
apostel, denselben [konj.: den sollen?] wir nachvolgen . ..»*®
Es ist die gleiche Zeit, in der er sich als ein Glied der Amts-
trigerschaft fiithlte und sich deshalb den theologischen Doktor-
Titel beilegte. Aber noch von einer andern Seite her erklart
sich seine Position: von der inneren Beziehung zwischen Arzt-
tum und Apostolai. Zum Apostolat gehort nédmlich das Ge-
sundmachen der Kranken im Awuftrage Christi®, zunichst
wohl als iibernatiirliche Heilweise durch Wunder verstanden:
«welche die krancken gesund machen, die aussetzigen reini-
geny. ®° «zugleicherweis wie ein eigenschaft ist eins gerechten
auserwelten apostels, das er gesunt macht die kranken, die
blinden gesehend, die lamen gerad, die toten auferweckt, also
hangen auch solche ding am arzet.» ® Hier also liegt der
Knotenpunkt von ehelosem Apostolat und seiner ehelosen
drztlichen Mission, die ihm, mindestens in jener Periode, nicht
nur-von seiner religios-theologischen Arbeit, sondern eben
auch von seiner medizinischen Aufgabe her als ein Teil des
urchristlichen apostolischen Amtes erscheint. Aber auch
ethisch, von seiner epochemachenden &rztlichen Berufsethik
her gesehen, kann er fiir alle Aerzte das Ideal apostolischer
Haltung (wenn auch nur ganz allgemein) proklamieren: «also
ist des arzts redlikeit, das er so stanthaft und so warhaft sei
als die erwelten apostel Christi; dan er ist nicht minder bei
got.» © Geistlicher und Arzt sind iiberhaupt innerlich ver-
wandte und #dullerlich zusammengehorige Stinde.® Damit

5 Ehd.
5% Sermon von der Ehe gesetzt auf das Wort Gottes, 1* f.561v =B
f.104v/105r. ® Ebd., B f.105r = L2 f. 561v.

81 4 Traktat des Paragranum (also um 1529/30!), VIII, S. 216.

% Ebd., VIII, S. 206.

% Tn De ordine doni werden sie mit dem <astronomus», d. h. dem Philo-
sophen, als Bestandteil der zur «dritten Monarchei» (die unter der vierten,
der Obrigkeit, steht) gehorigen sieben freien Kiinste beschrieben. Medi-
ziner und Theologe kénnen eigentlich fiir ihre Arbeit nicht bezahlt wer-
den, sollen sich aber gegenseitig bei ihrem Lebensunterhalt helfen und
Briiderschaft miteinander haben (G S. 366 f.).



Personlichkeit des Theophrastus Paracelsus 219

nimmt Hohenheim eine sich durch alle Jahrhunderte ziehende,
besonders aber in der alten Kirche stark vertretene Tradition
von der Einheit drztlichen und religiés-missionarischen und
seelsorgerlichen Handelns auf: das Christentum als die Reli-
gion von der Heilung und vom Heiland.® Demnach scheint
es doch nicht ganz so zu sein, wie Sartorius von Walters-
hausen meint, dafl ndmlich &rztliches und apostolisches Amt
fiir Paracelsus nur durch «gleichsam formale Momente» ein-
ander naheriickten und dall es Hohenheim von sich gewiesen
habe, Apostel zu sein.® Letzteres kann wohl durch einige
ganz konkrete Bemerkungen im spéteren Schrifttum schein-
bar belegt werden , mull aber im Hinblick auf die Entelechie
der Hohenheimschen Entwicklung stark eingeschrinkt wer-
den, die eben doch ganz deutlich — sowohl im Lebensstil,
mindestens einer gewissen Kpoche, wie auch im literarischen
Schaffen, wenngleich es nur «personliches Bekenntnis geblie-
ben isty  — auf eine Art religiosen Apostolates mit all seinen
Konsequenzen zusteuert.

Wenn man wie Paracelsus betont, dafl nur das Apostelamt
(bzw. das Unfiédhigsein von Geburt oder «Beschneidungs») von
der Ehe dispensiere, die der grofite Stand ist®, so kann der

8 Vgl. Adolf Harnack, Medicinisches aus der &ltesten Kirchenge-
schichte; Texte u. Unters. z. Gesch. d. altchristl. Lit., VII1/4, Leipzig 1892.

% Bodo Sartorius Frhr. v. Waltershausen, Paracelsus am Eingang der
deutschen Bildungsgeschichte, Leipzig 1935, S.8 1.

6 Vgl. oben Anm. 74, S.205; es ist das hauptsichlich aus der neuen
Amtstheorie zu verstehen, die eben Untergliederungen des apostolischen
Amtes auller den ¢Aposteln» im strengen Sinne kennt. Auch fiir sie gilt
das Eheverbot, und einer von ihnen rechnet P. sich zu.

87 v. Waltershausen, a.a.0., S.9.

8 Wenn er z B. in der Auslegung iiber die zehen Gebot z. 1. Gebot
sagt, dall die Apostel «liechter der welty seien, wiahrend wir <nit liechter
der welt, sonder glaubige aus dem liecht der welt, das der heilige geist
selber ist», sind (I* f.471r), so hat er wahrscheinlich eben wieder die
Gemeinschaft mit dem Leser bzw. Horer im Auge, von dem aus er redet.
Seine autoritative Predigt widerspriche dem sonst. Oder er hat noch nicht
die Differenzierung der Aemter gefunden, die ihm seine eigene Einordnung
in das System der Aemter erlaubte, bzw. hat hier den historischen Apo-
stolatsbegriff im Auge, dessen Unterscheidung vom geistlichen Amt, wie
wir oben sahen, ihm zu schaffen macht.

8 Vgl. etwa Auslegung iiber die zehen Gebhot, z. 4. Gebot, L f. 480r;
De thoro legit., B f. 96r.



220 K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte. ..

Grund oder die nachtridgliche Rechtfertigung fiir die eigene
Ehelosigkeit nur in einem dieser drei Motive gesucht werden,
will man nicht einen ganz krassen Widerspruch zwischen
Lehre und Leben aufreifien. Dall allein der erstere wahr-
scheinlich ist, diirfte klar sein. Sagt er doch selbst, dal wir
das fiir uns Beste «ausklaubeny sollen, ungezwungen, und so
soll niemand Keuschheit halten, «<es habe ihne dann got darzu
berufen mit warhaftiger gezeugnus». Sonst «wirds eitel gleis-
nerei sein und auferstehny. ? Er findet demnach, so kann man
mit Sicherheit annehmen — zumindest um 1530 —, die Begriin-
dung fir seine Freiheit von der Ehe in seiner der drztlich-
wissenschaftlichen verwandien religios-missionarischen Be-
rufung. Der freie, unabhingige und irdischer Sorgen entbun-
dene Apostolat hat das beste Teil auf Erden und ist selig zu
preisen; nach ihm sehnt sich Hohenheim 7, und er denkt wohl
gar daran, dal} eine Befreiung der iibrigen Menschen zu dieser
Freiheit moglich und sogar notig ist. ? Auch das ist eine Art,
in der sich sein starker Individualismus und Idealismus
regte.

Diese ethisch-religiose Begriindung (die einzige!) fiir die
freiwillige Ehelosigkeit taucht also erst relativ spéit auf, nam-
lich Ende der zwanziger, spitestens Anfang der dreilliger
Jahre des 16. Jahrhunderts. Ob diese Anschauung und dieses
Ideal, wie das Ringen mit den religiésen Problemen iiberhaupt,
fiir Hohenheim schon Mitte oder gar Anfang der zwanziger

"0 Auslegung iiber die zehen Gebot, z. 9. Gebot, L* f. 510r.

™ Psalmenkommentar zu Ps.118 (119), 147: «darumb der ist selig
und selig uf erden, dem got ein ampt gibt und sein nahrung also, dal} er
nit mehr dann allein gottes knecht ist und nit der mentschen vonwegen
seines pflugs, mull ein andern herren neben got suchen. selig und wol
fart der, der ein apostel ist und lebt apostolisch, das ist: er nimpt kein
predig an umb sold, kein bestimpt ampt, kein weib, kein eigens. diser ist
allein ein knecht gottes und behuet sich vor andern herrn und wart allein
auf got...» (H f.406v). — Das ist ein Stiick paracelsischer <«Konfes-
sioneny!

72 Psalmenkommentar zu Ps.118 (119), 148, H. f.407r. Auch dies ist
eine altchristliche Restvorstellung; vgl. (wenn auch hier noch manches
der Nachpriifung und Erlduterung bedarf) Karl Miiller, Die Forderung
der Ehelosigkeit fiir alle Getauften in der alten Kirche, Tiibingen 1927
(= Samml. gemeinverstidndl. Vortrige u. Schriften aus dem Gebiet d.
Theologie u. Religionsgesch., Nr. 126).



Rezensionen 221

Jahre bestand und ob er schon damals unter diesen Gesichts-
punkten auf die Ehe verzichtet hatte, ldt sich nicht mehr
sagen, ebensowenig, ob ihn vielleicht zunichst persdnliche
Enttduschung oder seine Veranlagung und seine wissenschaft-
liche Arbeits- und Lebensweise davon abgehalten hat. Gewil}
ist, daB sich ihm unter dem Eindruck der so verhidngnisvoll
gewordenen Ereignisse in Basel, die ihn «ins Elendy, auf die
Landstralle trieben, das Ideal ehelosen apostolischen Wander-
lebens ersteht. Der Apostolatsgedanke wird ihm jetzt irgend-
wie Erklarungsprinzip seines ruhelosen Daseins. Und wenn
dies nicht immer so war, dal diese spezifisch religiose Ober-
idee sein Leben beherrschte, dann hatte doch die &rztliche
Berufsethik und das wissenschaftliche Sendungsbewultsein
des Rastlosen den Grundstein der Ehelosigkeit abgegeben.
Daraus bildete sich dann zunéchst die oben aufgezeigte erste
Amtstheorie, darauf, in ruhigerer und klarerer Ausformung,
die zweite der Philosophia Magna. Der ehelose Apostelschiiler
und wandernde Jiinger wurde zum «Doctor der Heiligen Ge-
schrifty.
Marburg/Lahn. Kurt Goldammer.

Rezensionen.

Einar Bronno (Vaerslev, Dinemark), Studien tiber Hebrdische
Morphologie und Vokalismus, Abhandlungen fiir die Kunde
des Morgenlandes XXVIII, Leipzig, F. A. Brockhaus, 1943,
XV, 489 S.

In der ThZ 1946/2, S. 301 ff. habe ich die Arbeiten von A.
Sperber angezeigt, in denen er die starken Abweichungen der
aulermasoretischen Tradition von der durch die Masora
vertretenen Sprachform des Hebriischen feststellt und weit-
gehende sprachgeschichtliche Folgerungen daraus zieht. Als
wichtiges Gegenstiick dazu ist nun eine mir erst seitdem zu-
ginglich gewordene Arbeit eines jiingeren ddnischen Gelehr-
ten zu nennen, die 1938 in dénischer Sprache abgeschlossen
wurde.

Brenno beschrinkt seine Untersuchung auf die griechischen
Umschriften in der zweiten Kolumne von Origenes’ Hexapla,
der sog. SEC(unda), und zwar auf die Fragmente, die Kardi-



	Neues zur Lebensgeschichte und Persönlichkeit des Theophrastus Paracelsus

