
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 3

Artikel: Das wahre durch die ausgebliebene Parusie gestellte
neutestamentliche Problem

Autor: Cullmann, Oscar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877529

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


O. Cullmann, Das wahre durch die ausgebliebene Parusie. 177

mit seinem knappen Wort: «Ich sah den Satan wie einen Blitz
vom Himmel fallen» den Vorhang gelüftet hat, so ist solches
Wort nun doch wie eine Ueberschrift über die ganze
Johannes-Apokalypse, indem hier eine Jesus-Aussage in vielen, vielen
Bildern entfaltet ist. Damit ist der sperrende Vorhang kräftig
zurückgezogen. Was wir dann mit dem Visionär, mit dem
Seher, mit dem Apokalyptiker als enthüllte Zukunft sehen,
ist gnädig hell, doch auch richterlich grell, so daß wir oft
nicht anders können, als die Augen zu schließen, um sie dann
aber doch wieder zu öffnen, weil uns diese apokalyptischen
Bilder etwas unser Leben Richtendes und Ausrichtendes zu
sagen haben.

Basel. Karl Ludwig Schmidt.

Das wahre durch die ausgebliebene Parusie
gestellte neutestamentliche Problem.

Wenn ich mich im folgenden doch noch einmal zur Frage
der «Parusieverzögerung» äußere, so soll das nicht heißen,
daß ich ihre Behandlung zu den «dringlichsten Aufgaben
heutiger Theologie» rechne, wie Fritz Buri in seinem kürzlich

erschienenen Aufsatz «Das Problem der ausgebliebenen
Parusie» 1 dies fordert. Vielmehr möchte ich im Gegensatz
zu F. Buris Ausführungen zeigen, daß das wahre
neutestamentliche Problem in diesem Zusammenhang gerade nicht die
Parusieverzögerung seihst ist, sondern die Tatsache, daß

trotz dieser Verzögerung, die von den ersten Christen festgestellt

und empfunden worden ist, die spezifisch urchristliche
Hoffnung nicht erschüttert wurde, daß also hier noch keine
Enteschatologisierung eintrat, daß im Gegenteil das ursprüngliche

und für das ganze Neue Testament im Unterschied von
der jüdischen Apokalyptik charakteristische Heilsschema
bemerkenswerterweise unberührt blieb, nach dem die Erfüllung
schon Wirklichkeit geworden ist, die Vollendung aber noch
aussteht.

Das ganze Neue Testament weiß in der Tat von einer
«Verzögerung». Bei Jesus hören wir von einem «Verziehen des

1 Schweizerische Theologische Umschau 1946, S. 97 ff.

12



178 O. Cullmann, Das wahre durch die ausgebliebene

Bräutigams» (Matth. 25, 5) ; in der Apostelgeschichte taucht
die ungeduldige Frage nach dem Wann auf (Kap. 1, 6); Paulus

glaubt im 1. Thessalonicherbrief (Kap. 4, 15), er werde
noch leben bei der Parusie, später aber (2. Kor. 5,1 ff.; Phil. 1,

23) glaubt er dies offenbar nicht mehr. Der Verfasser des
2. Petrus-Briefes weiß von den Spöttern, die sagen, ihre Väter
seien gestorben, und es sei nichts passiert (Kap. 3, 8), und er
rechnet nun mit der Möglichkeit einer Dauer von Jahrtausenden.

Und doch warten sie alle weiter aufs Ende! Das Wort
vom Warten auf einen neuen Himmel und eine neue Erde steht
gerade im 2. Petrus-Brief (Kap. 3, 13). Auch die Evangelisten
konnten zur Zeit der Abfassung ihrer Bücher feststellen, daß
die Vollendung nicht eingetroffen ist, und trotzdem zögern sie
nicht, Worte Jesu zu überliefern, die das Kommen des Gottesreichs

auf die Zeit der Generation Jesu verheißen (Mark. 9,

1; 13, 30; Matth. 10, 23).
Wie kommt es, daß die Hoffnung im Bereich des Neuen

Testaments trotz der von der ersten Zeit an festgestellten
Parusieverzögerung unerschüttert gebliehen ist? Das ist die
Frage, die wir zu stellen haben.

Zunächst einmal beweist der erwähnte Tatbestand, daß
die zwar gewiß für das Neue Testament charakteristische
Naherwartung nicht das Zentrale an der neutestamentlichen Hoffnung

ist. Das kommt daher, daß im ganzen Neuen Testament,
und zwar schon bei Jesus selbst, von Anfang an die
Naherwartung nicht das Prius ist, sondern im Gegenteil die Folge
des Glaubens an das, was schon geschehen ist und in der neu-
testamentlichen Gegenwart geschieht: Blinde sehen, Lahme
gehen, Aussätzige werden geheilt, Taube hören, Tote stehen
auf — wenn ich mit dem Finger Gottes die Dämonen
austreibe, so ist das Reich Gottes schon über euch hereingebrochen

— den Satan habe ich vom Himmel fallen sehen wie
einen Blitz Christus ist auferstanden von den Toten —
die Mächte sind ihm unterworfen — er ist zur Rechten Gottes
erhöht — er herrscht (Kûpioç Ipffoûç XpiOTÔç).

Dieser trotz nicht zu leugnenden Verschiedenheiten allen
neutestamentlichen Verfassern gemeinsame Glaube, die
Entscheidung sei schon gefallen, ist nicht eine «Verlegenheitsauskunft»

wegen der ausgebliebenen Parusie, sondern er ist der



Parusie gestellte neutestamentliche Problem 179

Grund der Naherwartimg. Er hat die Hoffnung auf die Parusie

überhaupt erst im neutestamentlichen Sinn begründet und
intensiviert, genau wie im Kriege der Glaube an eine schon
errungene siegreiche Entscheidungsschlacht und die tägliche
Erfahrung ihrer Auswirkungen die Hoffnung auf den Endsieg

erst recht begründet und intensiviert. Die Naherwartung
ist nur eine besondere Form der Intensität der Hoffnung.
Diese Intensität oder gar die Hoffnung überhaupt steht und
fällt nicht mit der Naherwartung, wohl aber mit dem Glauben
an die schon gefallene Entscheidung. Dieser gehört also
keineswegs in den Enteschatologisierungsprozeß hinein, wie F.
Buri immer wieder behauptet, wenn er z. B. W. G. Kümmel
vorwirft, er wolle sich mit diesem (urchristlichen) Glauben
wie Münchhausen am eigenen Zopf aus dem Sumpf ziehen
(S.112).

Mögen Martin Werner und F. Buri noch so oft wiederholen,
die Annahme eines schon errungenen Sieges sei ein nachträglicher

Lösungsversuch, der «im Zuge der Enteschatologisie-
rung» fortschreitend mit dem weitern Ausbleiben der Parusie
die Eschatologie zurückgedrängt habe; die Texte beweisen für
das Neue Testament jedenfalls das Gegenteil. Nicht als ob
nicht Enttäuschung und Ungeduld schon seit den ersten
Anfängen, wie wir gesehen haben, festzustellen wären. Sie wurden

jedoch in der Zeit, in die die Abfassung der
neutestamentlichen Schriften fällt, überwunden durch jenen Glauben,
und zwar infolge der in der Gegenwart der Verfasser erlebten

und dem Heiligen Geiste zugeschriebenen Auswirkungen.
F. Buri wendet nun allerdings ein — und er verleiht diesem
Einwand durch Sperrdruck besonderes Gewicht —, der
«Entscheidungscharakter» dieses Sieges «werde in Frage gestellt
in dem Maße, als der Victory Day nach jenem als
Entscheidungsschlacht gewerteten Datum ausbleibe» (S. 111). Aber auf
dem Boden des Neuen Testaments ist diese Infragestellung —
das wird F. Buri zugeben — noch nicht erfolgt, und da liegt
eben das wahre Problem.

Die rein historische Erklärung hierfür ist nach den oben

angeführten Texten darin zu sehen, daß, um in meinem Bilde
von der Entscheidungsschlacht und dem Endsieg zu bleiben,
die Folgen der Entscheidungsschlacht in der Gegenwart, und

12*



180 O. Cullmann, Das wahre durch die ausgebliebene

zwar in der Gegenwart Jesu wie in derjenigen der neutesta-
mentlichen Verfasser in täglich neuen siegreichen Manifestationen

erlebt werden. Der Glaube an die Entscheidungsschlacht

ist nicht nur ein Glaube an die Vergangenheit,
sondern an die Gegenwart. Das, was sich in Jesu Wundern täglich

ereignet, was nachher als Aeußerung des Heiligen Geistes
von der Urgemeinde und von Paulus auf seinen Missionsreisen

nicht nur subjektiv erlebt, sondern in der Wirkung
auch vom Historiker festgestellt wird: das ist der Grund, weshalb

weder der Entscheidungscharakter der schon geschlagenen

Schlacht durch die ausbleibende Parusie «in Frage
gestellt» worden ist noch die Hoffnung auf den eschatologischen
Endsieg zurückgewichen ist, sondern im Gegenteil an Intensität

nichts verloren hat. Solange diese Wirkungen des als
appaßtuv aufgefaßten Heiligen Geistes andauern, ist von Ent-
eschatologisierung keine Rede. Diese wird freilich schon
verhältnismäßig früh einsetzen, aber sie wird dann nicht durch
die Parusieverzögerung hervorgerufen werden, sondern durch
das Eindringen des nicht eschatologisch orientierten Hellenismus

und durch das gleichzeitige Nachlassen der Geisteswirkungen.

In der Urkirche ist von beidem noch wenig zu spüren.
F. Buri hält mir die von mir angeblich unbeachteten

«Unterschiede entgegen, die zwischen Jesus, der Urgemeinde und
dem Apostel Paulus hinsichtlich ihrer Beurteilung der Weltzeit

bestehen».2 Es liegt mir fern, Unterschiede, sofern sie
tatsächlich vorhanden sind, zu bagatellisieren. Aber ich
wiederhole, daß in dem Punkt, auf den es hier allein ankommt,
eben kein Unterschied besteht: Jesus, die Urgemeinde wie
Paulus sagen das haldige Kommen des Endes deshalb voraus,

weil sie daran glauben, daß die Entscheidung schon
gefallen ist, und sie glauben daran, weil sie ihre Auswirkungen
im Heiligen Geiste in ihrer Gegenwart machtvoll erfahren.

Sobald Neutestamentier, die nicht zur Schule der
«konsequenten Eschatologie» gehören, vom Glauben der Urkirche

2 F. Buri denkt hier an die im Anschluß an Albert Schweitzer von M.

Werner, Die Entstehung des christlichen Dogmas, 1941, gemachten
Unterscheidungen. In seinem ganzen Artikel folgt er übrigens ganz der
Argumentation M. Werners.



Parusie gestellte neutestamentliche Problem 181

und den von ihr dem Heiligen Geiste zugeschriebenen
Wirkungen reden, reagiert nun F. Buri (wie vor ihm gelegentlich
schon M. Werner) mit einem höchst eigenartigen Einwand:
das sei ein dogmatisches Ausweichen, da höre jede
wissenschaftliche Diskussionsmöglichkeit auf! Dabei handelt es sich
hier doch zunächst um rein historische Aussagen über Glauben

und Hoffen Jesu und der Urgemeinde, wie M. Werner
und F. Buri selbst auch über die Naherwartung Jesu und der
Urgemeinde sprechen. Der Frage, ob dieser Glaube trotz bald
2000jähriger Parusieverzögerung noch unser Glaube sein
kann, gehe ich keineswegs aus dem Wege, und es soll von ihr
nachher noch die Rede sein. Aber es ist für eine ersprießliche
Diskussion nicht dienlich, wenn F. Buri in seinem Artikel
ständig die historische mit der dogmatischen Frage vermischt,
und ich möchte hier ausdrücklich daran erinnern, daß ich
mich in meinem Buche «Christus und die Zeit» mit den
Vertretern der «konsequenten Eschatologie» auf dem rein historischen

Boden der Frage nach dem Zentralen in der urchristlichen

Verkündigung auseinandergesetzt habe. Wenn ich in
diesem Zusammenhang vom Glauben an die gefallene
Entscheidung spreche, so kann an keiner Stelle mißzuverstehen
sein, daß ich vom Glauben Jesu und vom Glauben der
Urgemeinde rede. Denn auf diesem historischen Boden sollte es

wenigstens eine gemeinsame Diskussionsbasis geben, auch
wenn F. Buri für sich diesen neutestamentlichen Glauben
meint ablehnen zu müssen.

In völliger Verkennung des historischen Charakters meines
Buches 3 — denn neutestamentliche Theologie, so wichtig auch
ihre Ergebnisse für die Dogmatik sind, ist eine historische
Disziplin — wirft mir F. Buri vor, ich berufe mich für meine
Deutung auf «Offenbarung, die an den Glauben, nicht an
historische Kontrolle appelliere». In dem von F. Buri aus
dem Zusammenhang gerissenen Satz handelt es sich jedoch
nicht um meine Deutung, sondern um die von der Urgemeinde
gegebene Deutung4, und wenn ich von der «normativen Ver-

3 S. außer dem Untertitel «Die urchristliche Zeit- und Geschichtsauffassung»,

besonders das Vorwort, ferner S. 26.
4 Man möge in «Christus und die Zeit» den ganzen auf S. 86 unten

beginnenden Abschnitt nachlesen.



182 O. Cullmann, Das wahre durch die ausgebliebene

wendung der biblischen Geschichte» rede 5, so ist im Rahmen
meines Buches unmißverständlich die für die Urgemeinde
normative Verwendung gemeint. Daß ich der Meinung bin,
sie könne auch für uns normativ sein, kommt für die
historische Diskussion nicht in Betracht.

Aus dem gleichen Grunde muß ich auch seinen weitern
Einwand abweisen, ich hätte mich mit der «Berufung auf
Offenbarung, die an den Glauben appelliere», mit der von
mir aufgestellten Bedingung in Widerspruch gesetzt, daß das
Kriterium der Bestimmung des christlichen Wesenskerns auf
keinen Fall irgendeine im voraus feststehende — etwa
philosophische — Position sein dürfe. «Als ob», so schreibt F. Buri
(S. 111), «dieser Fall nur unter Voraussetzung einer
philosophischen und nicht auch einer theologischen Position
vorliegen würde!» Wieder unterläuft ihm hier die gleiche
Konfusion. Die «theologische Position», um die es sich hier
handelt, ist nicht diejenige irgendeiner modernen theologischen

Schule, sondern einfach der in durchaus klaren Texten
unzweideutig bezeugte Glaube Jesu, daß Satan schon vom
Himmel gefallen und das Reich schon hereingebrochen ist,
sowie der ebenso klar bezeugte Glaube der Urgemeinde, daß die

Auferstehung an Christus schon erfolgt ist, daß Christus
herrscht und daß der Heilige Geist am Werke ist.

Die Frage meines Buches lautete: was ist innerhalb des

urchristlichen Glaubens für die ersten Christen seihst das

Zentrale, von dem aus dann die andern Punkte in richtiger
Perspektive zu erklären sind? Daß die Feststellung der ersten
Zusammenfassungen der christlichen Botschaft, wie sie die

Urgemeinde selber in den ältesten Formeln vorgenommen hat,
mir als objektives Kriterium besonders wichtig ist, habe ich
hier nicht noch einmal auszuführen. Dieses Kriterium bestätigt

mir jedenfalls, daß der Glaube an die Auferstehung und an
die gegenwärtige Herrschaft Christi — Kyrios Christos —
als das Zentrum des urchristlichen Glaubens anzusehen ist.
Das ist nicht eine «theologische Position», sondern eine
historische Feststellung, die von dogmatisch ganz und gar indifferenten

Forschern, von Historikern, die überhaupt nicht Theologen

sind, anerkannt wird.
6 ib. S. 17.



Parusie gestellte neutestamentliche Problem 183

Warum ist nun jedoch gerade mit den Vertretern der
konsequenten Eschatologie auch schon ein rein historisches
Gespräch so überaus schwierig? Hier ist über ihre
historischexegetische Grundlage zu reden. Ohne Diskussion werden
die Thesen Albert Schweitzers übernommen, als ob seit 1913
die neutestamentliche Forschung zum Stillstand gekommen
wäre. Es ist gewiß nicht Mangel an Verehrung für A. Schweitzers

bleibende Leistung auf neutestamentlichem Gebiet, wenn
ein für allemal erklärt werden muß, daß jene Thesen, die F.
Buri in seinem Aufsatz wieder einmal reproduziert,
«Hypothesen» sind, und daß es nicht angeht, alle andern durchaus
auch erwägenswerten, wenn auch kritisch zu behandelnden
Hypothesen anderer Forscher einfach als «exegetischen Nebel»
abzutun und überhaupt den Anschein zu erwecken, als sei

jeder in finsterstem Dogmatismus befangen, der A. Schweitzers
exegetische Hypothesen über synoptische Texte nicht bejahe.
In Wirklichkeit liegen die Dinge heute so, daß die überaus
große Mehrzahl aller Fachgelehrten aus den verschiedensten
Lagern die Exegese A. Schweitzers von Matth. 10 nicht
annimmt.

Auch die Kapitelüberschrift «Die jüngsten Ausweichversuche»,

unter der F. Buri meine wie andere neuere Erklärungen

einzureihen beliebt, geht von der stillschweigenden und
von M. Werner gelegentlich auch ausgesprochenen Voraussetzung

aus, wir seien im Grunde ja alle, ohne es uns selbst
einzugestehen, von der Unwiderstehlichkeit der in den
Behauptungen der «konsequenten Eschatologie» beschlossenen
Wahrheit überzeugt, und nur pfäffisch verlogene
Schriftgelehrsamkeit veranlasse uns, dieser Wahrheit «auszuweichen»
und zu «gequälten Künsteleien», «unhaltbaren
Verlegenheitslösungen» Zuflucht zu nehmen. Ich kann jedoch
versichern, daß ich von der Richtigkeit der A. Schweitzersehen
Exegese von Matth. 10 und ihren Folgerungen noch nie so fest
überzeugt gewesen bin, daß ich mich veranlaßt gefühlt hätte,
positiv zustimmend oder negativ «ausweichend» an ihr meine

ganze theologische Arbeit zu orientieren, und auch für die
andern in dem Aufsatz F. Buris visierten Urheber von
«Ausweichversuchen» dürfte dies kaum der Fall sein.

Ich habe A. Schweitzers Auslegung immer als das betrach-



184 O. Cullmann, Das wahre durch die ausgebliebene

tet, was sie ist: eine an sich erwägenswerte Hypothese, die
auch dann, wenn sie sich als unrichtig erweist, fruchtbar sein
kann, deren hypothetischer Charakter aber keinen Augenblick
zu vergessen ist. Es muh ein für allemal daran erinnert werden,

daß in allen synoptischen Texten kein Wort davon steht,
daß Jesus sich zurückgezogen habe wegen der Parusiever-
zögerung, ebensowenig daß er durch seinen Tod das Reich
Gottes im Zusammenhang mit dieser Verzögerung habe
herbeizwingen wollen. Damit soll keineswegs die prinzipielle
Berechtigung zur Aufstellung von Arbeitshypothesen, auch
dieser, abgelehnt werden. Aber es ist unwissenschaftlich, solche
Hypothesen als bewiesene Grundlagen aller künftigen neu-
testamentlichen Forschung zu postulieren. Die «überraschende
Einfachheit» einer Lösung ist kein Kriterium der Wahrheit.
Denn die Wahrheit ist selten simpel, sondern meistens durchaus

komplex und kann daher durch allzu einfache Lösungen
nicht erfaßt werden.

Vor allem glaubt nun F.Buri mit einem Satz (S. 101) die
erst nach dem Erscheinen von A. Schweitzers Geschichte der
Leben-Jesu-Forschung begonnenen formgeschichtlichen
Arbeiten über die Evangelien abtun zu können, die doch geeignet
sind, die auf dem synoptischen Rahmen des Lebens Jesu
aufgebauten Hypothesen A. Schweitzers von vornherein in Frage
zu stellen. M. Werner hat in seiner «Entstehung des christlichen

Dogmas» den Einwand beachtet und hat seiner
Beantwortung ein Kapitel gewidmet6, in dem er auf allerhand
Widersprüche und Unklarheiten der formgeschichtlichen
Untersuchungen hinweist.

Mag man nun zu diesen Arbeiten stehen, wie man will —
im einzelnen enthalten sie tatsächlich viel Problematisches —,
heute kann jedenfalls kein Neutestamentier an einem ihrer
Ergebnisse vorbeigehen, und es gibt wohl auch kaum einen
Neutestamentier, der dies tut: daß die mündliche Evangelientradition

wie alle mündliche Tradition nur Einzelperikopen,
dagegen den verbindenden Rahmen, ausgenommen bei der
Leidensgeschichte, nicht überliefert hat, und daß die Evangelisten
als Sammler dieser Einzelstücke mit großer Freiheit diesen
Rahmen nachträglich, und zwar jeder nach verschiedenen Ge-

6 1941, S. 52 ff.



Parusie gestellte neutestamentliche Problem 185

Sichtspunkten geschaffen haben. Bei aller berechtigten Kritik,
die an einzelnen formgeschichtlichen Behauptungen zu üben
ist, wird doch dieses Resultat der Studien Karl Ludwig
Schmidts über den «Rahmen der Geschichte Jesu» (1919) und
«Die Stellung der Evangelien in der allgemeinen
Literaturgeschichte» (1928) nur noch von ganz wenig Fachgelehrten
bestritten. Diese Erkenntnis, die für alle, auch die profane
Volksliteratur gilt, sollte einer Theorie zuliebe nicht mehr
beiseite geschoben werden. Daß auch der Verfasser des Lukas-
Evangeliums trotz dem von M. Werner und F. Buri besonders
zitierten Prolog kein Historiker ist, das hat schon Franz Overheck

treffend festgestellt.7
Es ist also doch eine Umkehrung des wahren Sachverhalts,

wenn die exegetische Grundlage der «konsequenten Eschatologie»

sozusagen als eine sich von selbst aufdrängende Wahrheit

hingestellt wird, der gegenüber es nur zwei Möglichkeiten
gebe: ihr zuzustimmen oder ihr «auszuweichen». Denn

wenn der synoptische Rahmen der Ueberlieferung keinen
Anspruch auf historische Genauigkeit erheben kann, so wird die
Erklärung, die A. Schweitzer von Matth. 10 gibt, noch
fragwürdiger, als sie ohnehin schon ist.

Nicht die Naherwartung ist das spezifisch und zentral
Neue an der neutestamentlichen Eschatologie, sondern die
Verbindung der Hoffnung auf die noch ausstehende Vollendung
mit dem Glauben an die bereits eingetretene Erfüllung. Diese
Behauptung fußt auf dem Befund der neutestamentlichen
Texte, und zwar unter Berücksichtigung gerade seiner
Komplexität, die nicht mittels einer vereinfachenden Konstruktion
weginterpretiert werden darf. Denn die Texte, die von der
Erfüllung als einem «fait accompli» sprechen, sind ebenso ernst
zu nehmen wie diejenigen, die erst für die Zukunft die
Vollendung verheißen.

Ist nun diese Lösung, die von den Vertretern der «kon-

7 Christentum und Kultur, Gedanken und Anmerkungen zur modernen

Theologie von Franz Overbeck, hrsg. von C. A. Bernoulli, 1919, S. 80

his 82. — K. L. Schmidt verdanke ich ferner den Hinweis auf F. Overbecks
Aufsatz «Die Anfänge der patristischen Literatur:» in «Historische
Zeitschrift» 1882.



186 O. Cullmann, Das wahre durch die ausgebliebene

sequenten Eschatologie» wenigstens für Paulus als «genialer»
Versuch anerkannt wird \ für uns nur wegen des Ausbleibens
der Parusie hinfällig geworden? Hier handelt es sich um die
dogmatische Frage, deren Beantwortung zwar die geschichtliche

Erklärung des aufgezeigten historischen Problems
voraussetzt, aber von ihr doch zu scheiden ist. Da F. Buri sich in
seinem Artikel auf dieses Gebiet begeben hat, so soll hier
auch auf diese dogmatische Frage eingegangen werden.

Ist heute die Annahme einer Heilsgeschichte deshalb nicht
mehr möglich, weil «das Neue Testament die Negation aller
Geschichtsdauer bildet», wie F. Buri (S. 104) sagt? Der
Begriff der «Geschichte» ist freilich dem Neuen Testament fremd,
aber eben nicht derjenige der «Heilsgeschichte». Denn sobald
irgendein zeitliches Intervall zwischen «schon erfüllt» und
«noch nicht vollendet» angenommen wird — und dies ist der
Fall nicht erst in dem «genialen» Lösungsversuch des Paulus,
sondern von vornherein schon bei Jesus —, so ist damit der
Begriff einer zwischen der Erfüllung und der Vollendung
liegenden Heilsgeschichte gegeben, ob diese nur eine kurze
Zeitspanne dauert, wie Jesus und die ersten Christen irrtümlich

geglaubt haben, oder Jahrtausende.
Wenn jene oben aufgezeigte Bindung der Eschatologie an

ein im historischen Rahmen sich bereits abwickelndes
Heilsgeschehen von vornherein für die Erwartung des Neuen Testaments

bestimmend ist, so kann es jedenfalls wegen der Paru-
sieverzögerung keinen «unheilbaren Konflikt mit dem
tatsächlichen Geschehen» (S. 102) geben. Dann kann und muß
durch diese Verzögerung nur die Naherwartung, nicht aber
jene typische Verbindung von Glauben und Hoffnung dementiert

werden, heute ebensowenig wie im apostolischen
Zeitalter. Denn wie wir gesehen haben, ist die Parusieverzögerung

bereits in der ersten Zeit festgestellt worden. Der Glaube
an die schon gefallene Entscheidung und ihre Auswirkung
in der Gegenwart, der Jesus und die ersten Christen trotz
jenem Ausbleiben des Weltendes veranlaßte, weiterhin und
erst recht zuversichtlich auf die zukünftige Vollendung zu
warten, ist auch durch die fernere Parusieverzögerung nicht

8 F. Buri, op. cit., S. 104.



Parusie gestellte neutestamentliche Problem 187

hinfällig geworden und kann durch sie heute ebensowenig wie
damals hinfällig werden. Es mag andere Gründe geben, diesen
Glauben nicht mehr zu teilen. Jedenfalls stellt aber die
Tatsache, daß der Endsieg noch immer nicht eingetroffen ist und
daß zwar Vorzeichen aufs Ende weiterhin genug da sind, aber
durchaus keine besondern Anzeichen eines baldigen Eintreffens,

den Entscheidungscharakter des auf einen Endpunkt
zustrebenden Christusgeschehens nicht in Frage. Voraussetzung
ist allerdings die Erkenntnis, daß im Neuen Testament nicht
die Hoffnung den Glauben an die schon eingetroffene Erfüllung,

sondern umgekehrt der Glaube an die schon eingetroffene

Erfüllung die Hoffnung begründet.
Wenn seit dem 2. Jahrhundert bis heute in den christlichen

Kirchen freilich eine nicht zu leugnende Enteschatologisie-
rung eingetreten ist, so ist dies nicht der Parusieverzögerung
zuzuschreiben, sondern einerseits dem ganz und gar verschiedenen

hellenistischen Zeitbegriff, der im Zuge der Hellenisie-
rung der ganzen antiken Welt in das Christentum eingedrungen

ist, in dem kein Platz ist für die charakteristische
zeitliche Spannung zwischen Erfüllung und Vollendung und in
dem diese vielmehr ersetzt wird durch den Gegensatz von Zeit
und Ewigkeit. Anderseits ist sie dem Zurücktreten der
Geisteswirkungen zuzuschreiben und der damit zusammenhängenden
andersgerichteten Bewertung der Gegenwart, die nicht mehr
von dem Gedanken des «Angeldes» beherrscht ist, sondern
einseitig nur mit der Vergangenheit, nicht mit der Zukunft
heilsgeschichtlich verbunden wird.

Diese Hellenisierung und diese «Entpneumatisierung» war
keineswegs eine wegen der Parusieverzögerung notwendig
gewordene Entwicklung. Eine innere theologische Notwendigkeit

lag hierfür nicht vor. Das neutestamentliche theologische
Nebeneinander von Erfüllung und Verheißung ist nicht an die
Naherwartung gebunden, und deshalb ließe sich von hier aus
eine Rückkehr zur Intensität urchristlicher Hoffnung —
allerdings nicht zu der besondern Form der Naherwartung — trotz
bald 2000jährigem Ausbleiben denken, unter der doppelten
Bedingung allerdings, daß das Christentum enthellenisiert würde
und daß das irveûpa als appaßwv im biblischen Sinne wieder
eine Realität in der Kirche würde.



188 O. Cullmann, Das wahre durch die ausgebliebene

Mit diesen Ausführungen will ich keineswegs den
Vertretern der «konsequenten Eschatologie» oder andern den
Glauben an die Heilsgeschichte andemonstrieren. Ich möchte
nur zeigen, daß jedenfalls die Parusieverzögerung kein Grund
ist, sie abzulehnen, sowenig sie es in neutestamentlicher Zeit
gewesen ist. Die Naherwartung, die allein von ihr betroffen
wird, hat für den Glauben an die Verbindlichkeit der Schrift
keine größere Bedeutung als etwa das überholte Weltbild der
Bibel.

Um den Glauben an das neutestamentliche Zeugnis von
einer göttlichen Heilsgeschichte zu erschüttern, ließen sich
andere und, wie mir scheint, doch schwerwiegendere Gründe
denken als die Parusieverzögerung. Den Liberalismus auf
dieser schmalen Basis aufzubauen, scheint mir weder besonders

überzeugend noch notwendig. Die Erreichung des Zieles,
die normative Geltung der Bibel als Grundlage theologischer
Erkenntnis zu bestreiten, ist seit dem 18. Jahrhundert je und
je mit weniger Aufwand und vielleicht mit gewichtigeren
Argumenten von einem klassischen Liberalismus versucht worden,

der von vornherein seinen Ausgangspunkt in einer
bewußten und zugestandenen Weite nimmt.

Die Einstellung der sogenannten «konsequenten Eschatologie»

ist insofern nicht eigentlich liberal, als sie sich vom
Schriftprinzip — im negativen Sinne seiner Ablehnung —
weder im Ausgangspunkt noch in ihrem weitern theologischen

Bemühen wirklich befreit, sondern von seiner Bekämpfung

wie von einem Komplex beherrscht wird. So ist ihre
Position schon im Ansatz nicht eindeutig, wenn sie sich den
Anschein gibt, eigentlich höchst orthodox vom Schriftprinzip
auszugehen, indem sie behauptet, nur wegen der in der Schrift
bezeugten und als Illusion erwiesenen Naherwartung dieses
Schriftprinzip aufzugeben. Wenn M. Werner weiterhin auch
das Dogma nur aus diesem Grunde (als Produkt der infolge
jener Illusion nötig gewordenen Enteschatologisierung)
ablehnt, so ist auch hier zu erwidern, daß sowohl von einem
klassischen Liberalismus als auch von einem konsequenten
Biblizismus aus dieses Resultat billiger und überzeugender
zu erreichen ist.



Parusie gestellte neutestamentliche Problem 189

In diesem Zusammenhang muß zum Schluß doch auch ein
Wort zu F. Buris eigenem Lösungsversuch gesagt werden,
den er als 4. Kapitel seines Artikels unter der Ueberschrift
«Unsere eigene Stellungnahme» zufügt. Hier springt die
Zweideutigkeit und Gebundenheit dieser Form des Liberalismus
ganz besonders ins Auge. Während klassischer Liberalismus
sich positiv darum bemüht, frei von der Bindung an die Schrift
jene Weite des Ausgangspunkts für die Erfassung eines
christlichen Prinzips fruchtbar zu machen, wird hier der
unmögliche Versuch unternommen, an die Feststellung des
illusorischen Charakters der als zentral aufgefaßten neutesta-
mentlichen Naherwartung eine Existenzphilosophie anzuhängen

und dieser auf Grund einer solchen Anknüpfung an einen
neutestamentlichen Grundirrtum einen christlichen Mantel
umzuhängen.

Es soll anerkannt werden, daß hier immerhin der Versuch
gemacht wird, eine Antwort zu geben auf die schon längst offene
Frage nach der Christlichkeit einer Theologie, die das von ihr
behauptete Zentrum der neutestamentlichen Botschaft als
Irrtum ablehnt. Wenn ein Buddhist nicht etwa irgendeine
buddhistische Lehre, sondern die buddhistische Zentrallehre
bestreitet, so pflegen wir ihn nicht mehr als Vertreter des Buddhismus

zu betrachten, auch wenn er mit noch so viel Scharfsinn die
Unmöglichkeit jener Zentrallehre nachweist. Ein Mohammedaner,

der nicht irgendeine Lehre des Korans, sondern seine
Zentrallehre ablehnt, ist kein Mohammedaner mehr, auch dann,
wenn er ihre Bekämpfung vom Koran selber aus unternimmt.
Die Vertreter der «konsequenten Eschatologie» halten — zu
Unrecht übrigens — die Naherwartung des Endes für das
Zentrum der neutestamentlichen Verkündigung. Sie müssen sie
radikal ablehnen, und da sie die urchristliche Ueberzeugung,
in der wir das wahre Zentrum des neutestamentlichen Glaubens
erkannt haben, als eine Folge jenes Irrtums der Naherwartung
ansehen, müssen sie konsequenterweise auch diese ablehnen.

Die dogmatische «Konsequenz» sollte sich von selbst
ergeben

F. Buri bemüht sich jedoch, zu zeigen, warum diese
Konsequenz von der «konsequenten Eschatologie» nicht zu ziehen
sei. Die Christlichkeit des eigenen Standpunktes, der derjenige



190 O. CuUmann, Das wahre durch die ausgebliebene Parusie

einer Existenzphilosophie ist, soll dadurch gewährleistet sein,
daß er sich sozusagen aus jenem Zentralirrtum des Neuen
Testaments ergebe: «In der geschichtlichen Problematik der
urchristlichen Eschatologie erkennt eigentliche Existenz ihre
wesenhafte Problematik, die darin besteht, daß sie um ihres
Sinnes willen das Sein, wie es ist, in Frage stellen muß und
doch auf dieses Sein angewiesen ist, so daß sie sich letztlich
auch nur in der Bereitschaft zum Scheitern um der Treue des
erkannten Sinnes willen vollenden kann» (S. 119).

Als ob es hierzu gerade dieses neutestamentlichen Irrtums
bedürfte! Als ob eine derartige «sinngebende» Anknüpfung an
eine Illusion nicht auch irgendwo anders und ganz außerhalb
aller neutestamentlichen Botschaft zu finden wäre! Klassische
Vertreter der von F. Buri vorgetragenen Existenzphilosophie
haben das Neue Testament hierzu denn tatsächlich nicht
benötigt. F. Buri gibt denn auch zu, daß zur Erreichung des
Zweckes, den Weg zu einer «wahrhaftigen und wirklichen
Sinngebung unserer Existenz zu weisen», die urchristliche
(von ihm abgelehnte) Parusieerwartung nur ein «wenn auch
nicht letztlich unbedingt notwendiges, so doch vorzügliches
Mittel» (S. 115) sei!

Damit ist implizite, wenn auch sehr schüchtern zugestanden,

daß F. Buris eigene Stellungnahme im Neuen Testament
(und zwar in der Erkenntnis seines Grundirrtums) nur eine
nachträgliche, im Grunde nicht «letztlich unbedingt notwendige»

Bestätigung findet. In der Tat kann eine derartige
Begründung der Sinngebung unserer Existenz in unzähligen
andern Illusionen gefunden werden! Darf F. Buris existential-
philosophische Sinngebung als christlich ausgegeben werden,
wo doch diejenige Sinngebung, die im ganzen Neuen Testament

vorliegt, nicht nur in einer von der Existentialphilosophie
F. Buris verschiedenen, sondern ihr diametral entgegengesetzten

Weise begründet wird, nämlich gerade nicht mit der
Sinnlosigkeit der Heilsgeschichte, sondern mit höchster Sinn-
gefülltheit dieser Iieilsgeschichte, und wo sie mit ihr nach der
Meinung der Verfasser steht und fällt?

Die Frage nach der dogmatischen «Konsequenz» der
«konsequenten Eschatologie» bleibt somit offen. Sie muß offen
bleiben, weil das historische Problem des Zentralen in der



K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte des Theophrastus Paracelsus 191

lirchristlichen Botschaft in einer falschen Perspektive
gesehen ist nnd von ihr aus mit dem negativen Resultat

einer Ablehnung enden muß. Mit dieser Feststellung der
Sinnlosigkeit des neutestamentlichen Zentralglaubens an ein
göttliches Heilsgeschehen die Sinngebung unserer Existenz
zu verbinden und in dieser negativen Anknüpfung die legitime

«Verwendung» der urchristlichen Eschatologie für die
«kirchliche Verkündigung» zu sehenB, ist Umdeutung der
neutestamentlichen Botschaft und sogar mehr als Umdeutung.
Im Hinblick auf diesen dogmatischen Ausgang, zu dem bei
A. Schweitzer selber Ansätze vorliegen, muß gesagt werden,
daß die theologiegeschichtlich so wertvolle und exegetisch
jedenfalls anregende «Geschichte der Leben-Jesu-Forschung»
des großen Theologen mit ihrem Nachweis der für das 19.

Jahrhundert charakteristischen Umdeutungen eigentlich
umsonst geschrieben worden ist.

Basel. Oscar Cullmann.

Neues zur Lebensgeschichte und Persönlichkeit
des Theophrastus Paracelsus.

I. War Paracelsus Doktor der Theologie?
Zur Berufsauffassung und Aemterlehre um 1530.

II. Die Ehelosigkeit des Paracelsus.

I.
1. Es gehört zu den eigenartigen und verwunderlichen Dingen,

die demjenigen auffallen, der sich mit Lehen und Werk
des Paracelsus näher beschäftigt, daß sich dieser Mann in
einer gewissen Zeit seines Lebens «Doktor der Hl. Schrift»,
d. h. also Doktor der Theologie, nennt. Da der Besitz eines
solchen akademischen Grades bei Hohenheim von vornherein
eine gewisse Unwahrscheinlichkeit darstellt und es wohl kaum
einen Kenner der Paracelsus-Biographie gehen wird, der die
Frage unseres Themas ohne weiteres zu bejahen geneigt
wäre, so sehr ein solcher Titel auf Grund der quantitativ wie
qualitativ recht erheblichen religiös-theologischen Arbeit des

8 F. Buri, op. cit., S. 115.


	Das wahre durch die ausgebliebene Parusie gestellte neutestamentliche Problem

