Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 3(1947)

Heft: 3

Artikel: Das wahre durch die ausgebliebene Parusie gestellte
neutestamentliche Problem

Autor: Cullmann, Oscar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877529

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

0. Cullmann, Das wahre durch die ausgebliebene Parusie . . . 177

mit seinem knappen Wort: «Ich sah den Satan wie einen Blitz
vom Himmel falleny den Vorhang geliiftet hat, so ist solches
Wort nun doch wie eine Ueberschrift iiber die ganze Johan-
nes-Apokalypse, indem hier eine Jesus-Aussage in vielen, vielen
Bildern entfaltet ist. Damit ist der sperrende Vorhang kriftig
zuriickgezogen. Was wir dann mit dem Visionédr, mit dem
Seher, mit dem Apokalyptiker als enthiillte Zukunft sehen,
ist gniddig hell, doch auch richterlich grell, so dafl wir oft
nicht anders konnen, als die Augen zu schlieffen, um sie dann
aber doch wieder zu 6ffnen, weil uns diese apokalyptischen
Bilder etwas unser Leben Richtendes und Ausrichtendes zu

sagen haben.
Basel. Karl Ludwig Schmidt.

Das wahre durch die ausgebliebene Parusie
gestellte neutestamentliche Problem.

‘Wenn ich mich im folgenden doch noch einmal zur Frage
der «Parusieverzigerung» #dulere, so soll das nicht heillen,
dall ich ihre Behandlung zu den «<«dringlichsten Aufgaben
heutiger Theologiey rechne, wie Fritz Buri in seinem kiirz-
lich erschienenen Aufsatz «Das Problem der ausgebliebenen
Parusie» * dies fordert. Vielmehr méchte ich im Gegensatz
zu F. Buris Ausfiihrungen zeigen, dafl das wahre neutesta-
mentliche Problem in diesem Zusammenhang gerade nicht die
Parusieverzégerung selbst ist, sondern die Tatsache, daf}
trotz dieser Verzogerung, die von den ersten Christen festge-
stellt und empfunden worden ist, die spezifisch urchristliche
Hoffnung nicht erschiittert wurde, dall also hier noch keine
Enteschatologisierung eintrat, dafl im Gegenteil das urspriing-
liche und fiir das ganze Neue Testament im Unterschied von
der jiidischen Apokalyptik charakteristische Heilsschema be-
merkenswerterweise unberiihrt blieb, nach dem die Erfillung
schon Wirklichkeit geworden ist, die Vollendung aber noch
aussteht.

Das ganze Neue Testament weill in der Tat von einer «Ver-
zogerungy. Bei Jesus horen wir von einem «Verziehen des

1 Schweizerische Theologische Umschau 1946, S.97 ff.
12



178 0. Cullmann, Das wahre durch die ausgebliebene

Briautigamsy (Matth. 25, 5); in der Apostelgeschichte taucht
die ungeduldige Frage nach dem Wann auf (Kap.1, 6); Pau-
lus glaubt im 1. Thessalonicherbrief (Kap.4, 15), er werde
noch leben bei der Parusie, spiter aber (2. Kor. 5, 1 {f.; Phil. 1,
23) glaubt er dies offenbar nicht mehr. Der Verfasser des
2. Petrus-Briefes weill von den Spoéttern, die sagen, ihre Viter
seien gestorben, und es sei nichts passiert (Kap. 3, 8), und er
rechnet nun mit der Mo6glichkeit einer Dauer von Jahrtausen-
den. Und doch warten sie alle weiter aufs Ende! Das Wort
vom Warten auf einen neuen Himmel und eine neue Erde steht
gerade im 2. Petrus-Brief (Kap.3, 13). Auch die Evangelisten
konnten zur Zeit der Abfassung ihrer Biicher feststellen, daf
die Vollendung nicht eingetroffen ist, und trotzdem zogern sie
nicht, Worte Jesu zu iiberliefern, die das Kommen des Gottes-
reichs auf die Zeit der Generation Jesu verheillen (Mark.9,
1; 13, 30; Matth. 10, 23).

Wie kommt es, dal die Hoffnung im Bereich des Neuen
Testaments trotz der von der ersten Zeit an festgestellten
Parusieverzogerung unerschiittert geblieben ist? Das ist die
Frage, die wir zu stellen haben.

Zunichst einmal beweist der erwidhnte Tatbestand, dal
die zwar gewil fiir das Neue Testament charakteristische Nah-
erwartung nicht das Zentrale an der neutestamentlichen Hoff-
nung ist. Das kommt daher, dafl im ganzen Neuen Testament,
und zwar schon bei Jesus selbst, von Anfang an die Nah-
erwartung nicht das Prius ist, sondern im Gegenteil die Folge
des Glaubens an das, was schon geschehen ist und in der neu-
testamentlichen Gegenwart geschieht: Blinde sehen, Lahme
gehen, Aussitzige werden geheilt, Taube horen, Tote stehen
auf — wenn ich mit dem Finger Gottes die Ddmonen aus-
treibe, so ist das Reich Gottes schon iiber euch hereingebro-
chen — den Satan habe ich vom Himmel fallen sehen wie
einen Blitz — — Christus ist auferstanden von den Toten —
die Michte sind ihm unterworfen -—— er ist zur Rechten Gottes
erh6ht — er herrscht (Kipiog ’Incoig Xpiotég).

Dieser trotz nicht zu leugnenden Verschiedenheiten allen
neutestamentlichen Verfassern gemeinsame Glaube, die Ent-
scheidung sei schon gefallen, ist nicht eine «Verlegenheitsaus-
kunft> wegen der ausgebliebenen Parusie, sondern er ist der



Parusie gestellte neutestamentliche Problem 179

Grund der Naherwartung. Er hat die Hoffnung auf die Paru-
sie iiberhaupt erst im neutestamentlichen Sinn begriindet und
intensiviert, genau wie im Kriege der Glaube an eine schon
errungene siegreiche Kntscheidungsschlacht und die tidgliche
Erfahrung ihrer Auswirkungen die Hoffnung auf den End-
sieg erst recht begriindet und intensiviert. Die Naherwartung
ist nur eine besondere Form der Intensitit der Hoffnung.
Diese Intensitit oder gar die Hoffnung iiberhaupt steht und
féllt nicht mit der Naherwartung, wohl aber mit dem Glauben
an die schon gefallene Entscheidung. Dieser gehort also kei-
neswegs in den Enteschatologisierungsprozefl hinein, wie F.
Buri immer wieder behauptet, wenn er z.B. W. G. Kidmmel
vorwirft, er wolle sich mit diesem (urchristlichen) Glauben
wie Miinchhausen am eigenen Zopf aus dem Sumpf ziehen
(S.112).

Mégen Martin Werner und F. Buri noch so oft wiederholen,
die Annahme eines schon errungenen Sieges sei ein nachtrég-
licher Liésungsversuch, der «im Zuge der Enteschatologisie-
rungy fortschreitend mit dem weitern Ausbleiben der Parusie
die Eschatologie zuriickgedringt habe; die Texte beweisen fiir
das Neue Testament jedenfalls das Gegenteil. Nicht als ob
nicht Enttduschung und Ungeduld schon seit den ersten An-
faingen, wie wir gesehen haben, festzustellen wéren. Sie wur-
den jedoch in der Zeit, in die die Abfassung der neutesta-
mentlichen Schriften fillt, iberwunden durch jenen Glauben,
und zwar infolge der in der Gegenwart der Verfasser erleb-
ten und dem Heiligen Geiste zugeschriebenen Auswirkungen.
F. Buri wendet nun allerdings ein — und er verleiht diesem
Einwand durch Sperrdruck besondeies Gewicht —, der «Ent-
scheidungscharaktery dieses Sieges «werde in Frage gestellt
in dem Mafle, als der Victory Day nach jenem als Entschei-
dungsschlacht gewerteten Datum ausbleibey (S.111). Aber auf
dem Boden des Neuen Testaments ist diese Infragestellung —
das wird F. Buri zugeben — noch nicht erfolgt, und da liegt
eben das wahre Problem.

Die rein historische Erklirung hierfiir ist nach den oben
angefiihrten Texten darin zu sehen, dal}, um in meinem Bilde
von der Entscheidungsschlacht und dem Endsieg zu bleiben,
die Folgen der Entscheidungsschlacht in der Gegenwart, und

12%



180 0. Cullmann, Das wahre durch die ausgebliebene

zwar in der Gegenwart Jesu wie in derjenigen der neutesta-
mentlichen Verfasser in tédglich neuen siegreichen Manifesta-
tionen erlebt werden. Der Glaube an die Entscheidungs-
schlacht ist nicht nur ein Glaube an die Vergangenheit, son-
dern an die Gegenwart. Das, was sich in Jesu Wundern tig-
lich ereignet, was nachher als Aeullerung des Heiligen Geistes
von der Urgemeinde und von Paulus auf seinen Missions-
reisen nicht nur subjektiv erlebt, sondern in der Wirkung
auch vom Historiker festgestellt wird: das ist der Grund, wes-
halb weder der Entscheidungscharakter der schon geschla-
genen Schlacht durch die ausbleibende Parusie «in Frage ge-
stellty worden ist noch die Hoffnung auf den eschatologischen
Endsieg zuriickgewichen ist, sondern im Gegenteil an Inten-
sitdt nichts verloren hat. Solange diese Wirkungen des als
appapiv aufgefaliten Heiligen Geistes andauern, ist von Ent-
eschatologisierung keine Rede. Diese wird freilich schon ver-
héaltnisméflig frith einsetzen, aber sie wird dann nicht durch
die Parusieverzigerung hervorgerufen werden, sondern durch
das Eindringen des nicht eschatologisch orientierten Hellenis-
mus und durch das gleichzeitige Nachlassen der Geisteswir-
kungen. In der Urkirche ist von beidem noch wenig zu spiiren.
F. Buri hilt mir die von mir angeblich unbeachteten «Un-
terschiede entgegen, die zwischen Jesus, der Urgemeinde und
dem Apostel Paulus hinsichtlich ihrer Beurteilung der Welt-
zeit besteheny.? Es liegt mir fern, Unterschiede, sofern sie
tatsichlich vorhanden sind, zu bagatellisieren. Aber ich wie-
derhole, daBl in dem Punkt, auf den es hier allein ankommt,
eben kein Unterschied besteht: Jesus, die Urgemeinde wie
Paulus sagen das baldige Kommen des Endes deshalb vor-
aus, weil sie daran glauben, daf} die Entscheidung schon ge-
fallen ist, und sie glauben daran, weil sie ihre Auswirkungen
im Heiligen Geiste in ihrer Gegenwart machtvoll erfahren.

Sobald Neutestamentler, die nicht zur Schule der «konse-
quenten Eschatologiey gehéren, vom Glauben der Urkirche

? F. Buri denkt hier an die im Anschlull an Albert Schweitzer von M.
Werner, Die Entstehung des christlichen Dogmas, 1941, gemachten Unter-
scheidungen. In seinem ganzen Artikel folgt er iibrigens ganz der Argu-
mentation M. Werners.



Parusie gestellte neutestamentliche Problem 181

und den von ihr dem Heiligen Geiste zugeschriebenen Wir-
kungen reden, reagiert nun F'. Buri (wie vor ihm gelegentlich
schon M. Werner) mit einem hdochst eigenartigen Einwand:
das sei ein dogmatisches Ausweichen, da hore jede wissen-
schaftliche Diskussionsmoglichkeit auf! Dabei handelt es sich
hier doch zundchst um rein historische Aussagen iiber Glau-
ben und Hoffen Jesu und der Urgemeinde, wie M. Werner
und F. Buri selbst auch iiber die Naherwartung Jesu und der
Urgemeinde sprechen. Der Frage, ob dieser Glaube trotz bald
2000jahriger Parusieverziogerung noch wunser Glaube sein
kann, gehe ich keineswegs aus dem Wege, und es soll von ihr
nachher noch die Rede sein. Aber es ist fiir eine erspriellliche
Diskussion nicht dienlich, wenn F. Buri in seinem Artikel
stindig die historische mit der dogmatischen Frage vermischt,
und ich mochte hier ausdriicklich daran erinnern, dal ich
mich in meinem Buche «Christus und die Zeity mit den Ver-
tretern der «konsequenten Eschatologiey auf dem rein histori-
schen Boden der Frage nach dem Zentralen in der urchrist-
lichen Verkiindigung auseinandergesetzt habe. Wenn ich in
diesem Zusammenhang vom Glauben an die gefallene Ent-
scheidung spreche, so kann an keiner Stelle miBzuverstehen
sein, daBl ich vom Glauben Jesu und vom Glauben der Ur-
gemeinde rede. Denn auf diesem historischen Boden sollte es
wenigstens eine gemeinsame Diskussionsbasis geben, auch
wenn F. Buri fiir sich diesen neutestamentlichen Glauben
meint ablehnen zu miissen.

In volliger Verkennung des historischen Charakters meines
Buches * — denn neutestamentliche Theologie, so wichtig auch
ihre Ergebnisse fiir die Dogmatik sind, ist eine historische
Disziplin — wirft mir F. Buri vor, ich berufe mich fir meine
Deutung auf «Offenbarung, die an den (Glauben, nicht an
historische Kontrolle appellierey. In dem von F. Buri aus
dem Zusammenhang gerissenen Satz handelt es sich jedoch
nicht um meine Deutung, sondern um die von der Urgemeinde
gegebene Deutung®, und wenn ich von der «normativen Ver-

3 S. auller dem Untertitel «Die urchristliche Zeit- und Geschichtsauf-
fassung», besonders das Vorwort, ferner S.26.

% Man moge in «Christus und die Zeity> den ganzen auf S.86 unten
beginnenden Abschnitt nachlesen.



182 0. Cullmann, Das wahre durch die ausgebliebene

wendung der biblischen Geschichtey rede®, so ist im Rahmen
meines Buches unmiliverstéindlich die fiir die Urgemeinde
normative Verwendung gemeint. Dall ich der Meinung bin,
sie konne auch fiir uns normativ sein, kommt fiir die histo-
rische Diskussion nicht in Betracht.

Aus dem gleichen Grunde mul} ich auch seinen weitern
Einwand abweisen, ich hétte mich mit der «Berufung auf
Offenbarung, die an den Glauben appelliere», mit der von
mir aufgestellten Bedingung in Widerspruch gesetzt, dafl das
Kriterium der Bestimmung des christlichen Wesenskerns auf
keinen Fall irgendeine im voraus feststehende — etwa philo-
sophische — Position sein diirfe. <Als ob», so schreibt F. Buri
(S.111), «dieser Fall nur unter Voraussetzung einer philo-
sophischen und nicht auch einer theologischen Position vor-
liegen wiirde!y Wieder unterlduft ihm hier die gleiche Kon-
fusion. Die «theologische Positiony, um die es sich hier
handelt, ist nicht diejenige irgendeiner modernen theologi-
schen Schule, sondern einfach der in durchaus klaren Texten
unzweideutig bezeugte Glaube Jesu, dall Satan schon vom
Himmel gefallen und das Reich schon hereingebrochen ist, so-
wie der ebenso klar bezeugte Glaube der Urgemeinde, dal} die
Auferstehung an Christus schon erfolgt ist, dal Christus
herrscht und daf der Heilige Geist am Werke ist.

Die Frage meines Buches lautete: was ist innerhalb des
urchristlichen Glaubens fiir die ersten Christen selbst das
Zentrale, von dem aus dann die andern Punkte in richtiger
Perspektive zu erkliren sind? Dal die Feststellung der ersten
Zusammenfassungen der christlichen Botschaft, wie sie die
Urgemeinde selber in den iltesten Formeln vorgenommen hat,
mir als objektives Kriterium besonders wichtig ist, habe ich
hier nicht noch einmal auszufiihren. Dieses Kriterium besti-
tigt mir jedenfalls, daf der Glaube an die Auferstehung und an
die gegenwirtige Herrschaft Christi — Kyrios Christos —
als das Zentrum des urchristlichen Glaubens anzusehen ist.
Das ist nicht eine «theologische Position», sondern eine histo-
rische Feststellung, die von dogmatisch ganz und gar indiffe-
renten Forschern, von Historikern, die iiberhaupt nicht Theo-
logen sind, anerkannt wird.

5 ib. S.17.



Parusie gestellte neutestamentliche Problem 183

Warum ist nun jedoch gerade mit den Vertretern der kon-
sequenten Eschatologie auch schon ein rein historisches Ge-
spriich so iiberaus schwierig? Hier ist iiber ihre historisch-
exegetische Grundlage zu reden. Ohne Diskussion werden
die Thesen Albert Schweitzers iibernommen, als ob seit 1913
die neutestamentliche Forschung zum Stillstand gekommen
wire. Es ist gewill nicht Mangel an Verehrung fiir A. Schweit-
zers bleibende Leistung auf neutestamentlichem Gebiet, wenn
ein fiir allemal erklirt werden muf}, dall jene Thesen, die F.
Buri in seinem Aufsatz wieder einmal reproduziert, «Hypo-
thesen» sind, und dal} es nicht angeht, alle andern durchaus
auch erwédgenswerten, wenn auch kritisch zu behandelnden
Hypothesen anderer Forscher einfach als «exegetischen Nebel»
abzutun und iiberhaupt den Anschein zu erwecken, als sei
ieder in finsterstem Dogmatismus befangen, der A. Schweitzers
exegetische Hypothesen iiber synoptische Texte nicht bejahe.
In Wirklichkeit liegen die Dinge heute so, dal die iiberaus
grofle Mehrzahl aller Fachgelehrten aus den verschiedensten
Lagern die Exegese A.Schweitzers von Matth. 10 nicht an-
nimmt.

Auch die Kapiteliiberschrift «Die jiingsten Ausweichver-
suchey, unter der F. Buri meine wie andere neuere Erkliarun-
gen einzureihen beliebt, geht von der stillschweigenden und
von M. Werner gelegentlich auch ausgesprochenen Vorausset-
zung aus, wir seien im Grunde ja alle, ohne es uns selbst
einzugestehen, von der Unwiderstehlichkeit der in den Be-
hauptungen der «konsequenten KEschatologies beschlossenen
Wahrheit iiberzeugt, und nur pfiffisch verlogene Schriftge-
lehrsamkeit veranlasse uns, dieser Wahrheit «auszuweichen»
und zu «gequilten Kiinsteleieny, <«unhaltbaren Verlegen-
heitslosungeny Zuflucht zu nehmen. Ich kann jedoch ver-
sichern, dafl ich von der Richtigkeit der A. Schweitzerschen
Exegese von Matth. 10 und ihren Folgerungen noch nie so fest
iiberzeugt gewesen bin, daBl ich mich veranlaBt gefiihlt hitte,
positiv zustimmend oder negativ «ausweichend»y an ihr meine
ganze theologische Arbeit zu orientieren, und auch fiir die
andern in dem Awufsatz F. Buris visierten Urheber von «Aus-
weichversucheny diirfte dies kaum der Fall sein.

Ich habe A. Schweitzers Auslegung immer als das betrach-



184 O. Cullmann, Das wahre durch die ausgebliebene

tet, was sie ist: eine an sich erwigenswerte Hypothese, die
auch dann, wenn sie sich als unrichtig erweist, fruchtbar sein
kann, deren hypothetischer Charakter aber keinen Augenblick
zu vergessen ist. Es mulBl ein fiir allemal daran erinnert wer-
den, daB in allen synoptischen Texten kein Wort davon steht,
dall Jesus sich zuriickgezogen habe wegen der Parusiever-
zdgerung, ebensowenig dal er durch seinen Tod das Reich
Gottes im Zusammenhang mit dieser Verzoégerung habe her-
beizwingen wollen. Damit soll keineswegs die prinzipielle Be-
rechtigung zur Aufstellung von Arbeitshypothesen, auch die-
ser, abgelehnt werden. Aber es ist unwissenschaftlich, solche
Hypothesen als bewiesene Grundlagen aller kiinftigen neu-
testamentlichen Forschung zu postulieren. Die «iiberraschende
Einfachheity einer Loésung ist kein Kriterium der Wahrheit.
Denn die Wahrheit ist selten simpel, sondern meistens durch-
aus komplex und kann daher durch allzu einfache Losungen
nicht erfafit werden.

Vor allem glaubt nun F. Buri mit einem Satz (S.101) die
erst nach dem Erscheinen von A. Schweitzers Geschichte der
Leben-Jesu-Forschung begonnenen formgeschichtlichen Ar-
beiten iiber die Evangelien abtun zu konnen, die doch geeignet
sind, die auf dem synoptischen Rahmen des Lebens Jesu auf-
gebauten Hypothesen A. Schweitzers von vornherein in Frage
zu stellen. M. Werner hat in seiner «Entstehung des christ-
lichen Dogmasy den Einwand beachtet und hat seiner Be-
antwortung ein Kapitel gewidmet®, in dem er auf allerhand
Widerspriiche und Unklarheiten der formgeschichtlichen Un-
tersuchungen hinweist.

Mag man nun zu diesen Arbeiten stehen, wie man will —
im einzelnen enthalten sie tatséichlich viel Problematisches —,
heute kann jedenfalls kein Neutestamentler an einem ihrer
Ergebnisse vorbeigehen, und es gibt wohl auch kaum einen
Neutestamentler, der dies tut: daB die miindliche Evangelien-
tradition wie alle miindliche Tradition nur Einzelperikopen,
dagegen den verbindenden Rahmen, ausgenommen bei der Lei-
densgeschichte, nicht iiberliefert hat, und daf} die Evangelisten
als Sammler dieser Einzelstiicke mit grofler Freiheit diesen
Rahmen nachtréiglich, und zwar jeder nach verschiedenen Ge-

8 1941, S.521f.



Parusie gestellte neutestamentliche Problem 185

sichtspunkten geschaffen haben. Bei aller berechtigten Kritik,
die an einzelnen formgeschichtlichen Behauptungen zu iiben
ist, wird doch dieses Resultat der Studien Karl Ludwig
Schmidts iiber den «Rahmen der Geschichte Jesuy (1919) und
«Die Stellung der Evangelien in der allgemeinen Literatur-
geschichte» (1923) nur noch von ganz wenig Fachgelehrten
bestritten. Diese Erkenntnis, die fiir alle, auch die profane
Volksliteratur gilt, sollte einer Theorie zuliebe nicht mehr bei-
seite geschoben werden. Dal auch der Verfasser des Lukas-
Evangeliums trotz dem von M. Werner und F. Buri besonders
zitierten Prolog kein Historiker ist, das hat schon Franz Over-
beck treffend festgestellt.?

s ist also doch eine Umkehrung des wahren Sachverhalts,
wenn die exegetische Grundlage der «konsequenten KEschato-
logiey sozusagen als eine sich von selbst aufdringende Wahr-
heit hingestellt wird, der gegeniiber es nur zwei Moéglichkei-
ten gebe: ihr zuzustimmen oder ihr «auszuweicheny. Denn
wenn der synoptische Rahmen der Ueberlieferung keinen An-
spruch auf historische Genauigkeit erheben kann, so wird die
Erklirung, die A.Schweitzer von Matth. 10 gibt, noch frag-
wiirdiger, als sie ohnehin schon ist.

Nicht die Naherwartung ist das spezifisch und zentral
Neue an der neutestamentlichen Eschatologie, sondern die Ver-
bindung der Hoffnung auf die noch ausstehende Vollendung
mit dem Glauben an die bereits eingetretene Erfiillung. Diese
Behauptung fulit auf dem Befund der neutestamentlichen
Texte, und zwar unter Beriicksichtigung gerade seiner Kom-
plexitit, die nicht mittels einer vereinfachenden Konstruktion
weginterpretiert werden darf. Denn die Texte, die von der Er-
fiilllung als einem «fait accompli» sprechen, sind ebenso ernst
zu nehmen wie diejenigen, die erst fiir die Zukunft die Voll-
endung verheillen.

Ist nun diese Ldésung, die von den Vertretern der <kon-

7 Christentum und Kultur, Gedanken und Anmerkungen zur moder-
nen Theologie von Franz OQOuverbeck, hrsg. von C.A. Bernoulli, 1919, S. 80
bis 82. — K. L. Schmidt verdanke ich ferner den Hinweis auf F. Overbecks
Aufsatz ¢«Die Anfinge der patristischen Literatur» in «Historische Zeit-
schrifty 1882.



186 O. Cullmann, Das wahre durch die ausgebliebene

sequenten Eschatologiey wenigstens fiir Paulus als «genialery
Versuch anerkannt wird ®, fiir uns nur wegen des Ausbleibens
der Parusie hinfillig geworden? Hier handelt es sich um die
dogmatische Frage, deren Beantwortung zwar die geschicht-
liche Erklirung des aufgezeigten historischen Problems vor-
aussetzt, aber von ihr doch zu scheiden ist. Da F. Buri sich in
seinem Artikel auf dieses Gebiet begeben hat, so soll hier
auch auf diese dogmatische Frage eingegangen werden.

Ist heute die Annahme einer Heilsgeschichte deshalb nicht
mehr moglich, weil «das Neue Testament die Negation aller
Geschichtsdauer bildety, wie F.Buri (S.104) sagt? Der Be-
griff der «Geschichtey ist freilich dem Neuen Testament fremd,
aber eben nicht derjenige der «Heilsgeschichtey. Denn sobald
irgendein zeitliches Intervall zwischen «schon erfiillty und
«noch nicht vollendety angenommen wird — und dies ist der
Fall nicht erst in dem «genialeny Losungsversuch des Paulus,
sondern von vornherein schon bei Jesus —, so ist damit der
Begriff einer zwischen der Erfiillung und der Vollendung
liegenden Heilsgeschichte gegeben, ob diese nur eine kurze
Zeitspanne dauert, wie Jesus und die ersten Christen irrtiim-
lich geglaubt haben, oder Jahrtausende.

Wenn jene oben aufgezeigte Bindung der Eschatologie an
ein im historischen Rahmen sich bereits abwickelndes Heils-
geschehen von vornherein fiir die Erwartung des Neuen Testa-
ments bestimmend ist, so kann es jedenfalls wegen der Paru-
sieverzogerung keinen <¢unheilbaren Konflikt mit dem tat-
sichlichen Geschehen» (S. 102) geben. Dann kann und muf
durch diese Verzogerung nur die Naherwartung, nicht aber
jene typische Verbindung von Glauben und Hoffnung demen-
tiert werden, heute ebensowenig wie im apostolischen Zeit-
alter. Denn wie wir gesehen haben, ist die Parusieverzoge-
rung bereits in der ersten Zeit festgestellt worden. Der Glaube
an die schon gefallene Entscheidung und ihre Auswirkung
in der Gegenwart, der Jesus und die ersten Christen trotz
jenem Ausbleiben des Weltendes veranlafite, weiterhin und
erst recht zuversichtlich auf die zukiinftige Vollendung zu
warten, ist auch durch die fernere Parusieverzigerung nicht

8 F. Buri, op.cit., S.104.



Parusie gestellte neutestamentliche Problem 187

hinfiallig geworden und kann durch sie heute ebensowenig wie
damals hinfillig werden. Es mag andere Griinde geben, diesen
Glauben nicht mehr zu teilen. Jedenfalls stellt aber die Tat-
sache, daBl der Endsieg noch immer nicht eingetroffen ist und
daBl zwar Vorzeichen aufs Ende weiterhin genug da sind, aber
durchaus keine besondern Anzeichen eines baldigen Eintref-
fens, den Entscheidungscharakter des auf einen Endpunkt zu-
strebenden Christusgeschehens nicht in Frage. Voraussetzung
ist allerdings die Erkenntnis, dal im Neuen Testament nicht
die Hoffnung den Glauben an die schon eingetroffene Erfiil-
lung, sondern umgekehrt der Glaube an die schon eingetrof-
fene Erfiillung die Hoffnung begriindet.

Wenn seit dem 2. Jahrhundert bis heute in den christlichen
Kirchen freilich eine nicht zu leugnende Enteschatologisie-
rung eingetreten ist, so ist dies nicht der Parusieverzogerung
zuzuschreiben, sondern einerseits dem ganz und gar verschie-
denen hellenistischen Zeitbegriff, der im Zuge der Hellenisie-
rung der ganzen antiken Welt in das Christentum eingedrun-
gen ist, in dem kein Platz ist fiir die charakteristische zeit-
liche Spannung zwischen Erfiillung und Vollendung und in
dem diese vielmehr ersetzt wird durch den Gegensatz von Zeit
und Ewigkeit. Anderseits ist sie dem Zuriicktreten der Geistes-
wirkungen zuzuschreiben und der damit zusammenhé&ngenden
andersgerichteten Bewertung der Gegenwart, die nicht mehr
von dem Gedanken des «Angeldesy beherrscht ist, sondern
einseitig nur mit der Vergangenheit, nicht mit der Zukunft
heilsgeschichtlich verbunden wird.

Diese Hellenisierung und diese «Entpneumatisierung» war
keineswegs eine wegen der Parusieverzigerung nofwendig
gewordene Entwicklung. Eine innere theologische Notwendig-
keit lag hierfiir nicht vor. Das neutestamentliche theologische
Nebeneinander von Erfiillung und Verheiflung ist nicht an die
Naherwartung gebunden, und deshalb liefle sich von hier aus
eine Riickkehr zur Intensitit urchristlicher Hoffnung — aller-
dings nicht zu der besondern Form der Naherwartung — trotz
bald 2000jihrigem Ausbleiben denken, unter der doppelten Be-
dingung allerdings, dafl das Christentum enthellenisiert wiirde
und dafl das mveduo als éppaflv im biblischen Sinne wieder
eine Realitit in der Kirche wiirde.



188 O. Cullmann, Das wahre durch die ausgebliebene

Mit diesen Ausfiihrungen will ich keineswegs den Ver-
tretern der «konsequenten Eschatologies oder andern den
Glauben an die Heilsgeschichte andemonstrieren. Ich mochte
nur zeigen, dal jedenfalls die Parusieverzogerung kein Grund
ist, sie abzulehnen, sowenig sie es in neutestamentlicher Zeit
gewesen ist. Die Naherwartung, die allein von ihr betroffen
wird, hat fiir den Glauben an die Verbindlichkeit der Schrift
keine grioflere Bedeutung als etwa das iiberholte Weltbild der
Bibel.

Um den Glauben an das neutestamentliche Zeugnis von
einer gottlichen Heilsgeschichte zu erschiittern, lieflen sich an-
dere und, wie mir scheint, doch schwerwiegendere Griinde
denken als die Parusieverzégerung. Den Liberalismus auf
dieser schmalen Basis aufzubauen, scheint mir weder beson-
ders iiberzeugend noch notwendig. Die Erreichung des Zieles,
die normative Geltung der Bibel als Grundlage theologischer
Erkenntnis zu bestreiten, ist seit dem 18. Jahrhundert je und
je mit weniger Aufwand und vielleicht mit gewichtigeren Ar-
gumenten von einem klassischen Liberalismus versucht wor-
den, der von vornherein seinen Ausgangspunkt in einer be-
wuliten und zugestandenen Weite nimmt.

Die Einstellung der sogenannten <konsequenten Eschato-
logiey ist insofern nicht eigentlich liberal, als sie sich vom
Schriftprinzip — im negativen Sinne seiner Ablehnung —
weder im Awusgangspunkt noch in ihrem weitern theologi-
schen Bemiihen wirklich befreit, sondern von seiner Bekémp-
fung wie von einem Komplex beherrscht wird. So ist ihre
Position schon im Ansatz nicht eindeutig, wenn sie sich den
Anschein gibt, eigentlich hochst orthodox vom Schriftprinzip
auszugehen, indem sie behauptet, nur wegen der in der Schrift
bezeugten und als Illusion erwiesenen Naherwartung dieses
Schriftprinzip aufzugeben. Wenn M. Werner weiterhin auch
das Dogma nur aus diesem Grunde (als Produkt der infolge
jener Illusion noétig gewordenen Enteschatologisierung) ab-
lehnt, so ist auch hier zu erwidern, dafl sowohl von einem
klassischen Liberalismus als auch von einem konsequenten
Biblizismus aus dieses Resultat billiger und iiberzeugender
zu erreichen ist.



Parusie gestellte neutestamentliche Problem 189

In diesem Zusammenhang mul} zum Schlufl doch auch ein
Wort zu F.Buris eigenem Lodsungsversuch gesagt werden,
den er als 4. Kapitel seines Artikels unter der Ueberschrift
«Unsere eigene Stellungnahmey zufiigt. Hier springt die Zwei-
deutigkeit und Gebundenheit dieser Form des Liberalismus
ganz besonders ins Auge. Wiahrend klassischer Liberalismus
sich positiv darum bemiiht, frei von der Bindung an die Schrift
jene Weite des Ausgangspunkts fiir die Erfassung eines
christlichen Prinzips fruchtbar zu machen, wird hier der
unmogliche Versuch unternommen, an die Feststellung des
illusorischen Charakters der als zentral aufgefaliten neutesta-
mentlichen Naherwartung eine Existenzphilosophie anzuhén-
gen und dieser auf Grund einer solchen Ankniipfung an einen
neutestamentlichen Grundirrtum einen -christlichen Mantel
umzuhingen.

Es soll anerkannt werden, dall hier immerhin der Versuch
gemacht wird, eine Antwort zu geben auf die schon lingst offene
Frage nach der Christlichkeit einer Theologie, die das von ihr
behauptete Zentrum der neutestamentlichen Botschaft als Irr-
tum ablehnt. Wenn ein Buddhist nicht etwa irgendeine bud-
dhistische Lehre, sondern die buddhistische Zentrallehre be-
streitet, so pflegen wir ihn nicht mehr als Vertreter des Buddhis-
mus zu betrachten, auch wenn er mit noch so viel Scharfsinn die
Unmoglichkeit jener Zentrallehre nachweist. Ein Mohammeda-
ner, der nicht irgendeine Lehre des Korans, sondern seine Zen-
trallehre ablehnt, ist kein Mohammedaner mehr, auch dann,
wenn er ihre Bekimpfung vom Koran selber aus unternimmt.
Die Vertreter der «konsequenten Eschatologiey halten — zu
Unrecht iibrigens — die Naherwartung des Endes fiir das Zen-
trum der neutestamentlichen Verkiindigung. Sie miissen sie
radikal ablehnen, und da sie die urchristliche Ueberzeugung,
in der wir das wahre Zentrum des neutestamentlichen Glaubens
erkannt haben, als eine Folge jenes Irrtums der Naherwartung
ansehen, miissen sie konsequenterweise auch diese ablehnen.

Die dogmatische «Konsequenzy sollte sich von selbst er-
geben ...

F. Buri bemiiht sich jedoch, zu zeigen, warum diese Kon-
sequenz von der «konsequenten KEschatologie» nicht zu ziehen
sei. Die Christlichkeit des eigenen Standpunktes, der derjenige



190 O. Cullmann, Das wahre durch die ausgebliebene Parusie . . .

einer Existenzphilosophie ist, soll dadurch gewéhrleistet sein,
daB er sich sozusagen aus jenem Zentralirrtum des Neuen
Testaments ergebe: «In der geschichtlichen Problematik der
urchristlichen Eschatologie erkennt eigentliche Existenz ihre
wesenhafte Problematik, die darin besteht, dafl sie um ihres
Sinnes willen das Sein, wie es ist, in Frage stellen mufl und
doch auf dieses Sein angewiesen ist, so dalB sie sich letztlich
auch nur in der Bereitschaft zum Scheitern um der Treue des
erkannten Sinnes willen vollenden kann» (S.119).

Als ob es hierzu gerade dieses neutestamentlichen Irrtums
bediirfte! Als ob eine derartige «sinngebende» Ankniipfung an
eine Illusion nicht auch irgendwo anders und ganz aulerhalb
aller neutestamentlichen Botschaft zu finden wére! Klassische
Vertreter der von F. Buri vorgetragenen Kxistenzphilosophie
haben das Neue Testament hierzu denn tatséichlich nicht be-
notigt. F. Buri gibt denn auch zu, daB zur Erreichung des
Zweckes, den Weg zu einer «wahrhaftigen und wirklichen
Sinngebung unserer KExistenz zu weiseny, die urchristliche
(von ihm abgelehnte) Parusieerwartung nur ein «wenn auch
nicht letztlich unbedingt notwendiges, so doch ... vorziigliches
Mittely (S.115) sei!

Damit ist implizite, wenn auch sehr schiichtern zugestan-
den, dall F. Buris eigene Stellungnahme im Neuen Testament
(und zwar in der Erkenntnis seines Grundirrtums) nur eine
nachtrigliche, im Grunde nicht «letztlich unbedingt notwen-
digey Bestitigung findet. In der Tat kann eine derartige Be-
griindung der Sinngebung unserer Existenz in unzidhligen an-
dern Illusionen gefunden werden! Darf F. Buris existential-
philosophische Sinngebung als christlich ausgegeben werden,
wo doch diejenige Sinngebung, die im ganzen Neuen Testa-
ment vorliegt, nicht nur in einer von der Existentialphiloso-
phie F. Buris verschiedenen, sondern ihr diametral entgegen-
gesetzten Weise begriindet wird, ndmlich gerade nicht mit der
Sinnlogigkeit der Heilsgeschichte, sondern mit héchster Sinn-
gefiilltheit dieser Heilsgeschichte, und wo sie mit ihr nach der
Meinung der Verfasser steht und fallt?

Die Frage nach der dogmatischen «Konsequenzy der «kon-
sequenten Eschatologies bleibt somit offen. Sie mufl offen
bleiben, weil das historische Problem des Zentralen in der



K. Goldammer, Neues zur Lebensgeschichte des Theophrastus Paracelsus 191

urchristlichen Botschaft in einer falschen Perspektive ge-
sehen ist und von ihr aus mit dem negativen Resul-
tat einer Ablehnung enden mul. Mit dieser Feststellung der
Sinnlosigkeit des neutestamentlichen Zeniralglaubens an ein
gottliches Heilsgeschehen die Sinngebung unserer Existenz
zu verbinden und in dieser negativen Ankniipfung die legi-
time «Verwendung» der urchristlichen Eschatologie fiir die
«kirchliche Verkiindigungy zu sehen®, ist Umdeutung der
neutestamentlichen Botschaft und sogar mehr als Umdeutung.
Im Hinblick auf diesen dogmatischen Ausgang, zu dem bei
A. Schweitzer selber Ansitze vorliegen, mull gesagt werden,
dal} die theologiegeschichtlich so wertvolle und exegetisch je-
denfalls anregende «Geschichte der Leben-Jesu-Forschung»
des groflen Theologen mit ihrem Nachweis der fiir das 19.
Jahrhundert charakteristischen Umdeutungen eigentlich um-
sonst geschrieben worden ist.
Basel. Oscar Cullmann.

Neues zur Lebensgeschichte und Personlichkeit
des Theophrastus Paracelsus.

I. War Paracelsus Doktor der Theologie?
Zur Berufsauffassung und Aemterlehre um 1530.

II. Die Ehelosigkeit des Paracelsus.
I.

1. Es gehort zu den eigenartigen und verwunderlichen Din-
gen, die demjenigen auffallen, der sich mit Leben und Werk
des Paracelsus niher beschiftigt, dal sich dieser Mann in
einer gewissen Zeit seines Lebens «Doktor der HI. Schrifty,
d. h. also Doktor der Theologie, nennt. Da der Besitz eines
solchen akademischen Grades bei Hohenheim von vornherein
eine gewisse Unwahrscheinlichkeit darstellt und es wohl kaum
einen Kenner der Paracelsus-Biographie geben wird, der die
Frage unseres Themas ohne weiteres zu bejahen geneigt
wire, so sehr ein solcher Titel auf Grund der quantitativ wie
qualitativ recht erheblichen religios-theologischen Arbeit des

9 F. Buri, op.cit., S.115.



	Das wahre durch die ausgebliebene Parusie gestellte neutestamentliche Problem

