
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 3

Artikel: Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse

Autor: Schmidt, Karl Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877528

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
3. Jahrgang Heft 3 Mai/Juni 1947

Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse.
Akademischer Vortrag am 4. März 1937

in der Universität Basel.

Unser Thema «Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse»

ist an und für sich zum Verständnis dieses letzten
Bibelbuches wichtig, ist aber auch wichtig zur Beurteilung
dieses umstrittenen Buches innerhalb der urchristlichen
Literatur, Frömmigkeit und Theologie. Um der in einem Vortrag
nicht zu bewältigenden Stoff-Fülle willen habe ich absichtlich
nicht formuliert: «Die Bildersprache der Johannes-Apokalypse»,

sondern: «... in der Johannes-Apokalypse»; ich müßte

sogar noch vorsichtiger formulieren: «Zur Frage nach der
Bildersprache in der Johannes-Apokalypse».

Daß und wie diese merkwürdige Schrift, die in der
katholischen Kirche und Theologie nicht mit Unrecht «Das Buch
der geheimen Offenbarung» genannt wird, schon in den ersten
Jahrhunderten der christlichen Kirche umstritten gewesen ist,
wie es da mit Zurückhaltung, Mißbehagen, Widerspruch,
Verwerfung gegenüber einer abgestuften Anerkennung auf- und
abgegangen ist, dafür sei auszugsweise das umfassende Votum
des Bischofs Dionysius von Alexandria, eines gemäßigten
Schülers des Origenes, aus dem dritten Jahrhundert mitgeteilt,

wie es im vierten Jahrhundert von Eusebius in seiner
«Kirchengeschichte» (Buch VII, Kap. 25) offenbar beifällig
festgehalten ist: «Einige nun unserer Vorfahren haben das
Buch ganz und gar verworfen und abgelehnt. Ich aber
möchte nicht wagen, das Buch zu verwerfen; denn viele Brüder

sind eifrig um es bemüht. Da ich vielmehr glauben möchte,
daß es größer ist als mein Fassungsvermögen, vermute ich,
daß die Auslegung in jeder Einzelheit verborgen und sehr
wunderbar ist. Denn wenn ich es auch nicht verstehe, so ahne
ich doch, daß irgendein tieferer Sinn in den Worten liegt.
Diese messe und beurteile ich nicht nach dem Verstand,
sondern lege dem Glauben das höhere Gewicht bei und halte die
Worte für zu erhaben, als daß sie von mir begriffen werden

Ii



162 K. L. Schmidt, Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse

könnten. Und ich verurteile nicht, was ich nicht erfaßt habe,
bewundere es im Gegenteil um so mehr, eben weil ich es nicht
durchschaut habe.» Dieser Alexandriner Dionysius arbeitet
dann die Frage nach der formalen und inhaltlichen
Zusammengehörigkeit der johanneischen Apokalypse mit den anderen

johanneischen Schriften des Neuen Testaments so heraus:
«Völlig anders und fremd steht gegenüber diesen Schriften
die Apokalypse da, ohne fast eine Silbe mit ihnen gemein zu
haben. Auch enthält weder der Brief (seil, der erste
Johannes-Brief) — vom Evangelium nicht zu reden — irgendeine
Erinnerung oder einen Gedanken der Apokalypse noch die
Apokalypse solche des Briefes, während doch Paulus in
seinen Briefen auf die ihm gewordenen Offenbarungen anspielt,
obwohl er sie nicht in eigenen Schriften aufgezeichnet hat.
Weiterhin läßt sich auch aus dem Stil (cppâcnç) die Verschiedenheit

des Evangeliums und des Briefes gegenüber der
Apokalypse feststellen. Jene sind nicht nur fehlerlos in der
Sprache der Griechen geschrieben, sondern mit höchster
Gewandtheit im Ausdruck, in der Gedankenentwicklung, in der
Satzverbindung; man wird kaum einen barbarischen Laut
oder einen Solöcismus oder überhaupt einen Vulgarismus darin

finden. Denn ihr Verfasser besaß, wie es scheint, beide
Gaben — beide eine Gabe des Herrn —, die Gabe der
Erkenntnis und des Stiles. Zwar bestreite ich nicht, daß jener
andere Offenbarungen geschaut, Erkenntnis und Prophetengabe

empfangen hat. Doch ich sehe, daß seine Kede und
Sprache nicht rein griechisch sind und daß er barbarische
Wendungen und gelegentlich auch Solöcismen gebraucht. Dies
hier herauszustellen, halte ich nicht für nötig. Niemand möge
aber glauben, daß ich dies in spöttischer Absicht sage. Ich
wollte nur die Ungleichheit dieser Schriften aufweisen.»
Soweit Dionysius.

Man wird es diesem christlichen Alexandriner lassen müssen,

daß sein Urteil besonnen und füglich sympathisch ist.
Fruchtbar ist insbesondere sein Hinweis auf die Anspielung
des Paulus auf eine ihm zuteil gewordene Offenbarung. Es
kann hier nur 2. Kor. 12,1 ff. gemeint sein, wo die ersten
Worte so lauten: «Gerühmt muß sein; nützlich ist es zwar
nicht, ich will aber auf Erscheinungen und Offenbarungen



K. L. Schmidt, Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse 163

des Herrn kommen. Ich weiß von einem Menschen in Christus,
daß er vor vierzehn Jahren — oh im Leibe, weiß ich nicht, ob
außer dem Leibe, weiß ich nicht; Gott weiß es — der Betreffende
bis in den dritten Himmel entrückt wurde. Und ich weiß von
dem betreffenden Menschen — ob im Leibe, oh ohne Leih,
weiß ich nicht; Gott weiß es —, daß er in das Paradies
entrückt wurde und unaussprechliche Worte hörte, die ein Mensch
nicht sagen darf...» Ja, es ist so, daß Paulus, der hier in
einer ihm aufgezwungenen Selbstverteidigung — seine Gegner

haben ihm sicherlich vorgehalten, er sei solcher Erlebnisse

nicht fähig — ausnahmsweise eine Vision und dann auch
Audition in übrigens geradezu exakter psychologischer
Beschreibung sozusagen preisgibt, sich aber dann doch scheut,
«unaussprechliche Worte» zu zerreden. Es handelt sich hier
bei dem Ausdruck apppTa pppaTa um ein Wortspiel, das man im
Deutschen so wiedergeben mag: «nichtredbare Reden». Es ist
zuzugeben, daß Paulus hier zurückhaltender war als der
Verfasser der Johannes-Apokalypse, der sich solcher Zurückhaltung

nicht befleißigt hat, obwohl auch bei ihm bestimmte
Hinweise in solcher Richtung nicht ganz fehlen. Ferner darf über
den Kritiker Dionysius hinaus nicht vergessen werden, daß

nun doch auch Paulus im Blick auf das von ihm erwartete
Endgeschehen in seinen Briefen an die Thessalonicher und an
die Korinther durchaus apokalyptische Ausführungen gemacht
hat (1. Thess. 5; 2. Thess. 2; 1. Kor. 15). Im übrigen urteilt
Dionysius über all diese Dinge — ich möchte sagen — zu
griechisch und als Stilkritiker fast wie ein Attizist. Dabei ist
es ihm unterlaufen, daß er das Johannes-Evangelium inhaltlich

zu sehr spiritualisiert — fast wie die deutschen Idealisten
vom 18. zum 19. Jahrhundert, die das vierte Evangelium
verflüchtigt haben, wie das etwa Fichte in seiner «Anweisung
zum seligen Leben» getan hat — und formal auf eine ihm
nicht gemäße Höhe hebt. Denn das Johannes-Evangelium
kann rein sprachlich-stilistisch doch vor keinem Attizisten
bestehen. Und die angeblichen Vulgarismen und Barbarismen
der Johannes-Apokalypse sind einerseits nicht abzuleugnen,
doch anderseits weithin jenseits einer solchen Auseinandersetzung

als ein hieratischer Stil zu verstehen, dessen Herkunft
nicht aus einem hellen griechischen Geist abzuleiten ist, son-

u*



164 K. L. Schmidt, Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse

dem, abgesehen von der alttestamentlichen Prophétie, aus der
schwelenden, schwülen jüdischen Apokalyptik, die dabei von
anderen griechischen Strömungen uralter Theogonien und
Kosmogonien, orphischen Schriften, Vergils Aeneis Buch VI
u. a. mitgespeist ist. Und dies alles wirkt sich vornehmlich
in der Bildersprache aus.

Es ist keine pexdpamç eiç a\\o pévoç, wenn wir über die in
den folgenden Jahrhunderten schwankende Geschichte der
Auslegung der Johannes-Apokalypse hinweg auf die
vielgenannte Stellungnahme Luthers in seiner «Vorrede zu der
Offenbarung Johannis» im sogenannten September-Testament
1522 zu sprechen kommen, wo ja nun mehr zum Inhaltlichen,
aber doch auch zum Formalen und damit auch zur
Bildersprache dies u. a. ausgeführt ist: «An diesem Buch der
Offenbarung Johannis laß ich auch jedermann seines Sinnes walten;

will niemand an meinem Dünkel oder Urteil verbunden
haben. Ich sage, was ich fühle. Mir mangelt an diesem Buch
nicht einerlei, daß ichs weder für apostolisch noch profetisch
halte. Zuerst und allermeist, daß die Apostel nicht mit
Gesichten umgehen, sondern mit klaren und dürren Worten
weissagen, wie Petrus, Paulus, Christus im Evangelium auch tut.
Denn es gebührt auch dem apostolischen Amt, klar und ohne
Bild oder Gesicht von Christus und seinem Tun zu reden.
Auch ist kein Profet im Alten Testament, geschweige im
Neuen, der so ganz durch und durch, mit Gesichten und
Bildern handelt, daß ichs fast gleich bei mir achte dem vierten
Buch Esra; und allerdings nicht spüren kann, daß es von dem

heiligen Geist gestellt sei... Es haben auch viele der Väter
dieses Buch vor Zeiten verworfen, und ob es wohl S. Hieronymus

mit hohen Worten führt und spricht: es sei über alles Lob
und soviel Geheimnisse drinnen als Wörter, so kann er doch
davon nichts beweisen und ist wohl an mehr Orten mit seinem
Loben zu mild. Endlich halte davon jedermann, was ihm sein
Geist gibt. Mein Geist kann sich in das Buch nicht schicken.
Und das ist mir Ursache genug, daß ich seiner nicht hoch
achte, daß Christus darin weder gelehrt noch erkannt
wird ...»

Sicherlich hat Luther mit seinem Protest darin richtig
gesehen, daß wir sonst in der Bibel jedenfalls des Neuen Testa-



K. L. Schmidt, Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse 165

ments keinen Autor finden, «der so ganz durch und durch,
mit Gesichten und Bildern handelt:». Das hat auch Dionysius
in der Zeit der alten Kirche empfunden. Schlechterdings richtig

ist Luthers Hinweis auf den 4. Esra, d. h. eine jüdische
Apokalypse außerhalb des Kanons, nur daß dann freilich auch
die Daniel-Apokalypse innerhalb des Kanons genannt sein
sollte. Daß die Apostel, insonderheit Paulus «nicht mit
Gesichten umgehen», scheitert allerdings an dem, was wir vorhin

bei Paulus im Blick auf seine eine Visionsschilderung und
seine verschiedenen apokalyptischen Ausführungen mitgeteilt
haben. Und was den von Luther angerufenen «Christus im
Evangelium» betrifft, so muß ja nun wohl doch auf Mark. 13

und Parallelen, diese sogenannte «synoptische Apokalypse»,
hingewiesen werden, wo eine durchgängige Parallelität zur
johanneischen Apokalypse unverkennbar ist. Der beiderseitige

Unterschied liegt demnach nicht im Qualitativen, sondern
eigentlich nur im Quantitativen. Wenn manche Interpreten
die synoptische Apokalypse nicht nur in einigen in der Tat
strittigen Einzelheiten, sondern in Bausch und Bogen nicht
nur Jesus selbst, sondern überhaupt der ältesten Evangelien-
Überlieferung absprechen, so geraten wir m. E. in einen
heillosen circulus vitiosus.

Nun gibt es aber noch ein bestimmtes Einzellogion Jesu,
das aus diesem Zusammenhang nicht hinausmanövriert werden

kann und das gerade hier von der allergrößten Tragweite
ist. Ich meine den Ausspruch Jesu Luk. 10, 18: «Ich sah den
Satan wie einen Blitz vom Himmel fallen.» Wir tun gut, gleich
die beiden hier folgenden Verse zu nennen, wo es heißt: «Sehet

(NB.! angeredet sind die Jünger, die von ihrem Meister zum
Predigen und Dämonenaustreiben ausgeschickt waren und
nach Erfüllung dieser Aufgabe zurückgekehrt sind), ich habe
euch Macht gegeben, zu treten auf Schlangen und Skorpionen,
und über alle Gewalt des Feindes; und nichts wird euch
beschädigen. Doch darin freuet euch nicht, daß euch die Geister
Untertan sind! Freuet euch aber, daß eure Namen im Himmel
aufgeschrieben sind!» Wir tun weiter gut, diesen Komplex
innerhalb der urchristlichen Verkündigung überhaupt zu
betrachten und von da aus die Linien zur Johannes-Apokalypse
zu ziehen. Was hat es mit diesen Bildausdrücken für eine Be-



166 K. L. Schmidt, Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse

wandtnis? Es gehört zur Vergegenwärtigung des zukünftigen
Heiles, daß den Jüngern Jesu Christi wie diesem selbst alles
Böse jetzt schon Untertan und damit von ihm und den Seinen
die messianische Schlacht gewonnen ist. Dem Christus und
den Seinen kann die jetzt noch waltende Herrschaft des Bösen
eigentlich nichts anhaben, und zwar deshalb nichts anhaben,
weil diese Bosheitsherrschaft einmal verschwinden wird, was
Jesus in einer Vision vorweggenommen hat, wie das nicht
anders in den Visionen der Johannes-Apokalypse der Fall ist.
Dabei wird aber nun der Akzent von der Besiegung des Bösen
nach einem anderen «Standpunkt» verlagert. Ueber die
genannte Satanshesiegung soll man sich letztlich nicht freuen.
Warum nicht? Mit klaren Worten ist über solche Machtfreude,
die hei Menschen — auch im Kampf gegen das Böse und den
Bösen! — schnell umschlägt in Machtstreben und
Machtrausch, die höhere Freude gestellt, die allein endgültige Freude
an der allein entscheidenden Tatsache, daß wir Menschen ins
Lehensbuch Gottes eingetragen sind. Im Anschluß an die alt-
testamentliche Rede von diesem Lehensbuch, dieser Bürgerliste

Gottes (vgl. Exod. 32, 31—-33; Jes. 4, 3; Mal. 3, 16; Ps. 69,

29; 139, 16; Dan. 12, 1), wird die Freude dessen betont, der
da gehört «zu der Gemeinde der Erstgeborenen, die im Himmel

angeschrieben sind» (Hebr. 12, 23). Paulus bezeichnet
seine Mitarbeiter als solche, «welcher Namen sind im Buch
des Lebens» (Phil. 4, 3). Von hier aus ist es begreiflich genug,
daß im letzten Buch der Bibel der Lobpreis dieses Lebensbuches

gesungen wird. In dem Sendschreiben an die Gemeinde
von Sardes heißt es: «... ich werde seinen (seil, desjenigen,
der überwindet) Namen nicht austilgen aus dem Buch des
Lebens» (Apk. Joh. 3, 5). In dem Kapitel über den Antichrist
und seine Trabanten lesen wir: «Und alle, die auf Erden wohnen,

beten es (seil, das Tier aus dem Abgrund) an, deren
Namen nicht geschrieben sind in dem Lebensbuch des Lammes»

(13, 8). In dem Kapitel über Hochmut und Fall der
großen Babel lesen wir: «... es werden sich verwundern, die
auf Erden wohnen, deren Namen nicht geschrieben stehen in
dem Buch des Lehens» (17, 8). Ferner: «Und ich sah die
Toten, beide, groß und klein, stehen vor Gott, und Bücher
wurden aufgetan. Und ein anderes Buch wurde aufgetan, wel-



K. L. Schmidt, Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse 167

ches ist das Buch des Lebens. Und die Toten wurden gerichtet
nach der Schrift in den Büchern, nach ihren Werken»

(20,12). Im Gegensatz zu den von Gott geführten Büchern,
in denen die bösen Taten der Menschen aufgezeichnet sind,
ist das Buch des Lebens ein anderes Buch. Von diesem Buch
ist dann noch zweimal in der Johannes-Apokalypse gesprochen

(20, 15; 21,27). Ich denke, es dürfte nunmehr einigermaßen

klar sein, daß dieses Bild vom Buche des Lebens, wie
es sich bei Moses, den israelitischen Propheten, den alttesta-
mentlichen Psalmisten, den jüdischen Sehern, Jesus Christus
selbst und seinen Aposteln findet, in der Johannes-Apokalypse

nur wiederholt ist, ohne daß es dabei einer weiteren
Ausmalung in diesem Falle bedurft hätte.

Ueber der vorhin genannten polemischen Vorrede Luthers
1522, in der solche sich uns aufdrängende Sicht nicht
verrechnet ist, darf nicht vergessen werden, daß der Reformator
selber diese seit 1530 durch eine andere ersetzt hat, die wesentlich

anders ausgefallen ist. Luther spricht nun auf einmal viel
positiver von Visionen und ihren Bildern. Gut beobachtend
spricht er von dreierlei Art der «Weissagung»: «Etliche weissagt

von künftigen Dingen, die nicht zuvor in der Schrift
stehen; und diese ist dreierlei. Die erste tuts mit ausgedrückten

Worten, ohne Bilder und Figuren, wie Moses, David und
dergleich Propheten mehr Die andere tuts mit Bildern, aber
setzt doch daneben auch die Auslegung mit ausgedrückten
Worten, wie Joseph die Träume auslegt und Daniel beides,
Träume und Bilder, auslegt. Die dritte, die es ohne Worte oder
Auslegung mit bloßen Bildern und Figuren tut, wie dies Buch
der Offenbarung und vieler heiligen Leute Träume, Gesichter
und Bilder, welche sie vom Heiligen Geist haben. Wie Apg. 2

Petrus aus Joel predigt: Eure Söhne und Töchter sollen
weissagen und eure Jünglinge sollen Gesichte sehen und eure
Aeltesten sollen Träume träumen.» Ueber die Möglichkeit
einer sicheren Einzelauslegung denkt allerdings Luther nach
wie vor skeptisch, schließt aber dann doch eine recht ausführliche

Inhaltsübersicht der Johannes-Apokalypse mit folgenden
Worten: «Nach dieser Auslegung können wir dies Buch uns
nütz machen und wohl gebrauchen. Erstlich zur Tröstung,
daß wir wissen, wie daß keine Gewalt noch Lügen, keine



168 K. L. Schmidt, Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse

Weisheit noch Heiligkeit, keine Trübsal noch Leid werden
die Christenheit unterdrücken, sondern sie soll endlich den
Sieg behalten und obliegen.» Nachdem dann Luther den

Hauptinhalt der Johannes-Apokalypse für seine eigene, schier
apokalyptische Zeit aktualisiert hat, zieht er folgende «Summa:

Unsere Heiligkeit ist im Himmel, da Christus ist, und
nicht in der Welt vor den Augen, wie ein Kram auf dem Markt.
Darum laß Aergernis, Rotten, Ketzerei und Gebrechen sein
und schaffen, was sie mögen. So allein das Wort des
Evangeliums bei uns rein bleibt und wir es lieb und wert haben,
so sollen wir nicht zweifeln, Christus sei bei uns und mit uns,
wenns gleich aufs Aergste geht. Wie wir sehen in diesem
Buch, daß Christus durch und über alle Plagen, Tiere, böse
Engel dennoch hei und mit seinen Heiligen ist und endlich
obliegt.»

Man wird doch wohl sagen dürfen, daß sich Luthers
Zeitgenosse Albrecht Dürer mit seiner Holzschnittfolge in den
Dienst dieser Interpretation gestellt hat, wenn er nun
bestimmte Bilder der Johannes-Apokalypse in seinen Bildern
festgehalten hat. Das gilt vor allem für die vier apokalyptischen

Reiter, deren Darstellungstyp er für die Folgezeit in der
künstlerischen Interpretation festgelegt hat.

So sehr das zuletzt Gesagte bis auf diesen Tag gilt, so
sehr man da und dort in dieser Kriegszeit und nun auch
Nachkriegszeit, die noch keinen Frieden gebracht hat, etwa in
einem Zeitungsartikel von den apokalyptischen Reitern als
den Plagegeistern der Menschheit lesen kann, so sehr stößt
man aber doch immer wieder auf eine bewußte Ablehnung der
Johannes-Apokalypse mit ihren Visionen und Bildern.
Symptomatisch ist hier die Stellungnahme Goethes. Von seiner
Schweizer Reise schrieb Goethe 1779 aus Genf an Lavater,
den begeisterten Verehrer der Johannes-Apokalypse: «Ich bin
ein sehr irdischer Mensch, mir ist das Gleichnis vom
ungerechten Haushalter, vom verlorenen Sohn, vom Säemann, von
der Perle, vom Groschen ppp. göttlicher (wenn ja etwas
Göttliches da sein soll) als die sieben Bischöfe, Leuchter, Hörner,
Siegel, Sterne und Wehe.» Goethe wirft hier mit einer gewissen

absichtlichen Unbekümmertheit allerlei Perlen, so könnte
man sagen, aus den Evangelien einerseits und aus der Johan-



K. L. Schmidt, Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse 169

nes-Apokalypse anderseits kunterbunt durcheinander. In der
Interpretation der angeblich einfachen, in Wirklichkeit jedoch
höchst paradoxen Gleichnisse Jesu in der Gestaltung der
synoptischen Bildreden konnte Goethe auch anders, und zwar
richtiger urteilen. Am Schluß seines Gedichts «Ilmenau» hat
er den wirklichen Sinn des Gleichnisses vom Säemann, wenn
auch spottend, durchaus richtig verstanden:

«So wandle du — der Lohn ist nicht gering —
Nicht schwankend hin, wie jener Sämann ging,
Daß bald ein Korn, des Zufalls leichtes Spiel,
Hier auf den Weg, dort zwischen Dornen fiel;
Nein! streue klug wie reif, mit männlich steter Hand,
Den Segen aus auf ein geackert Land ...»
Im Anschluß an einen solchen paradoxen Sachverhalt

gehen wir zuerst auf die schlechthin paradoxen Bilder der
Johannes-Apokalypse ein. Das paradoxeste und zugleich
umfassendste dürfte die Vision in Kap. 5 sein, wo Christus als
Löwe und Lamm zugleich beschrieben wird: «... Siehe,
gesiegt hat der Löwe aus dem Stamme Juda, der Wurzelsproß
Davids Und ich sah ein Lamm stehen wie geschlachtet,
das hatte sieben Hörner und sieben Augen, die sind die sieben
Geister Gottes, ausgesandt auf die ganze Erde» (Vers 5 und
6). Sicherlich erscheint dieser Gestaltwandel als Uebergang
von einem Bild zum andern sehr schroff. Es fragt sich aber

nun, ob solche Schroffheit nicht gerade gewollt, weil in der
Sache begründet ist. Allerlei Versuche, einen vermeintlichen
Widerspruch zu beseitigen oder wenigstens zu mildern, dürften

an der Sache, die gemeint ist, vorbeistoßen. Wenn manche
Kritiker um der erstrebten Bildeinheit und -anschaulichkeit
willen die ganze Aussage über den Löwen und andere die
Wendung «ein Lamm wie geschlachtet» als angeblich
nachträglichen Einschub streichen, so heben sich beide gewaltsamen
Operationen gegenseitig auf. Einleuchtender sind sprachliche
und religionsgeschichtliche Erwägungen, denen zufolge in
dem Lamm kein Opferlamm, sondern ein Widder zu sehen
sei, zu dem die starken Hörner zu gehören scheinen, so daß

man diesen Widder mit dem bekannten Sternbild gleichen
Namens zusammenzubringen geneigt ist. Es mag sein, daß



170 K. L. Schmidt, Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse

solche Vorstellungen im Hintergrund zu verrechnen sind. Es
bleibt aber dann doch dabei, daß im Vordergrund eben das
Opferlamm dasteht. Sicherlich ist dieses kein schwaches
Lämmlein, sondern ein starkes Lamm als untadeliges Opfertier,

dessen Stärke aber nun darin besteht, daß es die Sündenlast

der Menschen auf sich genommen hat. Dabei wird man
nicht vergessen dürfen, daß die Bildersprache im Grunde nicht
ausreicht, das hier waltende Geheimnis auszuschöpfen. Löwe
und Lamm in eins gesetzt ist nicht darstellbar wie die ägyptische

Sphinx, diese Mischgestalt aus Mensch und Tier, in der
innere, geistige und äußere, physische Kraft vereint sind. Diese
beiden Arten von Kraft stehen schließlich doch unter einem
gemeinsamen Hauptnenner. Im Bild vom Löwen und Lamm
ist aber unüberbrückbar Gegensätzliches zusammengesehen,
nämlich Kraft und Schwachheit, die dann keine Schwachheit
mehr im menschlichen Sinne ist. Vor dem Betrachter steht der
auf Golgatha gekreuzigte Christus mit seinen unter sich in
der evangelischen Berichterstattung verschiedenen Worten
am Kreuz. Was in Worten nur als ein Nebeneinander gebracht
werden kann, jedoch nicht als Gegensatz gedeutet werden
darf, ist in der Bildersprache der Johannes-Apokalypse als
ein Ineinander dargestellt: Christus ist Löwe und Lamm
zugleich.

Höchst paradox kann Bitteres und Süßes zugleich da sein.
In Kap. 10, 9 f. lesen wir: «... Und er (seil, der Engel) sagte
zu mir: Nimm und verschlinge es (seil, das Büchlein), und es

wird dir bitter machen im Bauche; aber in deinem Munde
wird es süß sein wie Honig. Und ich nahm das Büchlein aus
der Hand des Engels und verschlang es; und es war in meinem
Munde süß wie Honig, und als ich es verschlungen hatte,
wurde es mir bitter im Bauche.» Wir haben bei Ezechiel (2, 8;
3, 1—3) dasselbe Bild vom Verschlingen einer Buchrolle, freilich

mit dem Unterschied, daß dort nur von der Süßigkeit des
Inhaltes gesprochen ist. Vielleicht hat aber nun eine etwas
später kommende Ezechiel-Stelle eingewirkt (3, 14), wo es

dann vom Propheten heißt: «Und ich ging dahin voll bitteren
Unmutes.» Die hier in der Johannes-Apokalypse mehr in
eins gesehene Doppelwirkung wird vielfach so interpretiert,
daß der Empfang einer göttlichen Botschaft für den Propheten



K. L. Schmidt, Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse 171

etwas Erquickendes, etwas Süßes, sei, während dann die
Botschaft selbst nachher für die Hörer etwas Schreckhaftes, etwas
Bitteres, sei. Hier ist es aber nun doch so, daß der Seher selbst
beides empfindet. Der zu visierende Sachverhalt ist der, daß
das Evangelium zugleich Gnade und Gericht ist.

Etwas Entsprechendes liegt vor, wenn es in einer späteren
Vision heißt: «Und ich sah (etwas) wie ein kristallenes, mit
Feuer vermischtes Meer» (15, 2). Während an einer ganzen
Anzahl anderer Stellen das Bild vom kristallenen Meer die
Erhabenheit und Reinheit der majestätischen Ruhe Gottes und
derer, die ihm nahe sind, kennzeichnet (4, 6; 21, 18. 21; 22, 1),
ist das hier eingemengte Feuer Symbol des anhebenden
Gerichts. So wird auch hier deutlich, daß das Evangelium
zugleich Gnade und Gericht ist.

Im Bereich nicht einer Vision, sondern einer Audition
finden wir formal und sachlich Entsprechendes in folgender
Schilderung: «Und ich hörte eine Stimme aus dem Himmel
wie die Stimme von vielen Wassern und wie die Stimme eines
starken Donners, und die Stimme, die ich hörte, war wie von
Harfenspielern, die auf ihren Harfen spielen» (14, 2). Während

die öfters vorkommende Bildrede von der Stimme des
richtenden Gottes mit Posaunenschall (1, 10; 4, 1), mit
Wassergetöse (1, 15; 19, 6), mit Donnerkrach (6, 1 u. a. St.) zu
finden ist, klingt auch einmal die Stimme des gnädigen Gottes
hindurch, wie sie dann aufgenommen ist von dem beglückenden

Musizieren der Harfenspieler.
Andere Bilder in der Johannes-Apokalypse sind nicht

zweideutig im Sinn einer Paradoxie, sondern eindeutig, aber
nun doch unanschaulich. Solche Unanschaulichkeit kann
etwas Groteskes an sich haben. Wir nannten schon die
Visionsszene vom Verschlingen des Büchleins, die sich bereits
im Alten Testament findet. Wenn Dürer in seiner Holzschnittfolge

dieses Bild im Bilde dargestellt hat, so sieht das sehr
absonderlich aus. Wenn es einmal bei Jeremia (15, 16) heißt:
«Stellte dein Wort sich ein, so verschlang ich's», so ist diese
mehr allegorische Ausdrucksweise vielleicht sogar besonders
eindrucksvoll. So oder so — das Bild vom Verschlingen eines
Buches mag damit zusammenhängen, daß sich primitive Völker

das Verständnis und die Wiedergabe von etwas Geschrie-



172 K. L. Schmidt, Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse

benem nicht anders vorstellen können als durch Essen und
Verschlingen. In der Vulgärspräche wird das Herunterwürgen

von Worten, die dann auch aufgeschrieben sein können,
als ein «Fressen» bezeichnet. Wir können uns etwas Geistiges

einverleiben, als ob es sich um den Vorgang des Essens
handelte. Es ist nicht möglich und nicht nötig, nach der
Herkunft eines solchen allgemein verständlichen Bildes aus einem
bestimmten Kulturkreis zu fragen.

Anders steht es mit der ohnehin umfassenderen und
wichtigeren Bildrede vom Aussehen des himmlischen Jerusalem,
das gegen Schluß der Johannes-Apokalypse ausführlich
geschildert ist. Wir sehen hier ab von seinen goldenen Straßen,
seiner gewaltigen via sacra, seiner die Sonne überflüssig
machenden Leuchtkraft, sondern beschäftigen uns nur mit
seiner topographischen Gestalt. Wir lesen: «Und die Stadt
liegt viereckig da, und ihre Länge ist wie ihre Breite. Und
er (seil, der angelus interpres) maß die Stadt mit dem Rohrstab

auf 12 000 Stadien. Ihre Länge und ihre Breite und ihre
Höhe ist gleich» (21, 16). Darnach ist also das himmlische
Jerusalem ein völlig gleichmäßiger Würfel, ein Kubus von
Riesenausmaßen. Die genannten 12 000 Stadien entsprechen
etwa 2400 Kilometern. Wäre dieses Gebilde eine irdische
Stadt, so wäre der Spott über die phantastische Höhe der
Stadt, die genau ihrer Länge und Breite entspricht, berechtigt.
Es ist aber hier zu bedenken, daß dem Ganzen die Vorstellung
vom Himmelsgewölbe zugrunde liegt. Nehmen wir hinzu, daß

es weiter heißt: «Und er maß ihre Mauer auf 144 Ellen» (21,
17), was etwa 70 Metern entspricht, so ist diese Mauer alles
andere als eine Schutzmauer, die üblicherweise die Höhe der
Stadthäuser überragt, sondern nur ein ganz feines Schmuckstück.

Man wird annehmen dürfen, daß sich hier letztlich das

babylonische Weltbild auswirkt, wo das unermeßliche
Himmelsgewölbe auf einem schmalen Damme ruhte. Dabei ist es

fraglich, ob der Schreiber der Johannes-Apokalypse die von
ihm mitgeteilten Zahlen über das Approximative hinaus
durchgedacht und verstanden hat. Wahrscheinlicher ist, daß solche
Zahlen als Reliquien einer alten Tradition ihrem Maßwert
nach keine Bedeutung mehr haben. (Nebenbei bemerkt: diese

Einstellung hat auch ihre Bedeutung für das vielgenannte



K. L. Schmidt, Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse 173

1000jährige Reich, das innerhalb der urchristlichen Eschatologie

und Apokalyptik nicht gerade mit der Zahl 1000 steht
und fällt.) Wenn die in ihren drei Dimensionen gleichmäßige
Himmelsstadt eigentlich eher ein unfaßbar großes Gebäude
ist, so haben wir ferner an die Tradition vom Tempelturm zu
erinnern, von dem uns Nachrichten aus Babylon berichten,
daß bei ihm Länge, Breite und Höhe die gleichen seien. Eines
solchen himmlischen Kubus hat sich dann aber auch die rab-
binische Gelehrsamkeit angenommen, der es im Anschluß an
sehr raffiniert ausgelegte Schriftstellen darauf angekommen
ist, nicht nur die Länge und Breite, sondern auch die Höhe
der Himmelsstadt ins schier Unermeßliche auszudehnen. Dabei

hat man sich wohl oder übel mit dem Problem der Höhe
beschäftigt und so geantwortet: «Wenn du aber sagen wolltest,
daß das Hinaufsteigen Mühe mache, so sagt die Schrift
lehrend: Wer sind diese, die wie eine Wolke daherfliegen und
wie die Tauben nach ihren Schlägen?», womit Jes. 60, 8 zitiert
und kommentiert ist. Darnach vollziehen also die Wolken den
nötigen Verkehrsdienst. Man muß es der Johannes-Apokalypse

mit ihrer Bildersprache als ein positivum anrechnen,
daß sie sich nicht in solchen Spekulationen, wie sie dem
jüdischen Midrasch eignen, ergeht, sondern mit ihrer Himmelsstadt

als dem unausdenkbar großen Kubus einen wesentlichen
Gedanken hat festhalten wollen: dieses mathematische
Gebilde ist das Symbol der vollkommenen Harmonie.

Um so unharmonischer bis hin zu schaurig-grotesken
Bildern geht es zu, wenn es gilt, die satanische Gegenwelt zu
schildern. Die Heuschrecken, die als besondere Plage- und
Rachegestalten mit ihrer zusammengeballten Wolke — man
denke an eine orientalische Heuschreckenplage — die Sonne
verdunkeln (9, 3 ff.), sind über das hinaus, was uns von den

ägyptischen Plagen und von der Joel-Prophetie her bekannt
ist, wirkliche Ueberheuschrecken, deren Schweife Schlangen
als selbständige Wesen sind wie bei Basilisken.

Christus ist dann nicht nur der strahlende Sieger auf dem
weißen Roß des Triumphators mit den Namen «Treu und
Wahrhaftig» (19, 11), sondern auch der grausige Keltertreter
des göttlichen Strafgerichtes. Vor einiger Zeit war in einer
hiesigen Zeitung dieses Bild unter dem alleinigen Gesichts-



174 K. L. Schmidt, Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse

punkt des Fruchtbarkeitszaubers und -ritus betrachtet. Ich
glaubte, demgegenüber darauf hinweisen zu müssen, daß es
wirklich näher liege, hier an die bildhafte Schilderung in der
Johannes-Apokalypse zu erinnern, wo es von Christus als
dem Richter der Endzeit heißt: «Und aus seinem Munde geht
hervor ein scharfes Schwert, auf daß er mit ihm schlage die
Heiden; und er wird sie weiden mit eisernem Stabe, und er
tritt die Kelter des Zornweines des Grimmes des allmächtigen
Gottes» (19, 15; vgl. auch 14, 19 f. und Joel 4, 13). Im
Anschluß an solche Stellen, zu denen dann noch eine aus dem
Segen des Patriarchen Jakob tritt (Gen. 49, 11 heißt es von
Juda, dem Stammvater des Christus: «Er wäscht sein
Gewand in Wein und in Trauhenblut seinen Mantel»), ist das
in der patristischen Exegese, Predigt- und Hymnenliteratur
und in den mittelalterlichen Passionsdarstellungen häufige
Motiv des Keltertreters entstanden, wobei der am Kreuz
leidende Christus zugleich als Keltertreter und gekelterte
Traube, d. h., um auf früher Gesagtes zurückzugreifen, als
Löwe und Lamm geschildert wird.

Es versteht sich von selbst, daß es in der Johannes-Apokalypse

mit ihrem überbordenden Reichtum an Bildern auch
solche gibt, die ohne weiteres allgemein verständlich sind. Dabei

gewinnt aber doch vieles derartiges Material mehr Farbe
und Kraft, wenn wir auf die zu verrechnenden besonderen
Hintergründe achten. Dafür sei als Beispiel das häufige Bild
von der Stimme Gottes und seiner Boten als der Posaunenstimme

genannt. Im Judentum war die Posaune zum heiligen,
nur im Gottesdienst gebrauchten Instrument geworden und
verkündet deshalb auch den Anbruch der Endzeit (vgl. Matth.
24, 31; 1. Kor. 15, 32; 1. Thess. 4, 16; schon Ex. 19, 16 ist das

vorgebildet).
Zum Schluß sei noch eine formale Besonderheit der

apokalyptischen Bildersprache behandelt, die mit folgendem
gegeben ist: Dem Leser muß es auffallen, daß es gleich im ersten
Visionsbericht nicht heißt: «Ich hörte hinter mir eine laute
Posaunenstimme», sondern: «Ich hörte hinter mir eine laute
Stimme wie eine Posaune» (1, 10). Dieses «wie» (wç) zieht
sich durch das ganze Buch hindurch. Damit scheint in der
Schilderung der Visionen und Auditionen auf das «Uneigent-



K. L. Schmidt, Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse 175

liehe» des Geschalten und Gehörten und auf diese Weise auf
die Mangelhaftigkeit der Bildersprache aufmerksam gemacht
zu sein. Dasselbe wie für die Präposition «wie» gilt für das

Adjektiv «gleich (wie)» (opoioç) und das einmal vorkommende

Substantiv «Nachbildung» (opoiujpa). Von der
geschauten Christusgestalt heißt es nicht: «Ich sah den
Menschensohn», sondern: «Ich sah (etwas, einen) gleich einem
Menschensohn» (1,13). Damit weist der Seher selbst auf die
Erscheinung des Menschensohnes in der Daniel-Apokalypse
hin, wo es im aramäischen Urtext und im griechischen Ueber-
setzungstext ebenso heißt: «wie ein Menschensohn» (7, 13).
Stellen aus anderen jüdischen Apokalypsen: «ein Kelch
gefüllt wie mit Wasser», «etwas wie ein Löwe» zeigen, daß
solche Apokalyptiker dieses «wie» (hebräisch, bzw. aramäisch
3) lieben. Warum? Der Tübinger Alttestamentier Paul Volz
hat in seinem Standardwerk über die jüdische Eschatologie
die richtige Antwort gegeben, wenn er schreibt: «... der
Apokalyptiker spricht die Sprache der Vision, des Gleichnisses;
es ist visionales Wasser, nicht gewöhnliches Wasser, ein
visionaler Löwe, nicht ein fürs äußere Auge sichtbarer Löwe;
also der k-bar'enäsch [wie ein Menschensohn] ist ein visionaler

Mensch, kein Mensch, wie ihn das gewöhnliche Auge sieht,
darum D [wie], aber er ist doch gerade ein Mensch, wie
das Wasser, der Löwe doch Wasser, und Löwe sind... er
ist einerseits Mensch, nicht Tier, d. h. die visionale Gestalt
gehört ihrem Ursprung, Wesen, Charakter nach dem Reich
des Geistigen, Göttlichen an, dem Reich, dem Gott und die
mit den Menschen verglichenen Engel angehören; andererseits

ist er ,Mensch', nicht Gott, nicht Engel, mitten unter
den Gestalten der transscendenten Sphäre erscheint der
Mensch.» Soweit Paul Volz. Ueber seine Sicht hinaus muß
aber nun auf einen Propheten des Alten Testaments
hingewiesen werden. Das ist Ezechiel, dessen Bildersprache in der
Johannes-Apokalypse besonders ausgiebig benutzt ist. Nähere
Aufklärung über diesen Zusammenhang verdanke ich dem
Zürcher Alttestamentler Ludwig Köhler, der mich folgendermaßen

belehrt hat: «Was das ujç im apokalyptischen Stil
angeht, so muß man, glaube ich, davon ausgehen, daß etwas
Aehnliches in den echten, alten Visionen der Propheten fehlt.



176 K. L. Schmidt, Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse

Die Propheten schildern das, was sie sehen, hören, fühlen,
immer unmittelbar und ohne abschwächendes ,wie, gleichsam'
usw. Beispiel Jes. 6, wo der Prophet unmittelbar sieht, hört,
fühlt. Das nun ist bei Ezechiel anders..., daß, soweit wir
sehen, Ezechiel der Vater des apokalyptischen Stils ist.
Besonders anschaulich ist das in Kap. 1: ,wie das Aussehen von
Blaßgold', ,eine Gestalt von vier Wesen', ,die Gestalt, Erscheinung

ihrer Gesichter', ,wie Feuerkohlen', ,wie das Aussehen
der Fackeln', ,wie die Stimme Schaddajs', ,wie eine menschliche

Erscheinung'. Es finden sich in diesem Kapitel noch
mehr solche Beispiele, und es scheint mir klar zu sein, daß
die Wirkung, welche mit diesem ,wie', ,Gestalt', ,Erscheinung',
,Aussehen' beabsichtigt ist, die sein muß, das Geschehene

irgendwie geheimnisvoll und damit mit tieferer Bedeutung,
mit einem inneren Sinn geladen zu machen. Das Eigentliche
wird durch das ,wie' in den — der Deutung und des geheimen
Wissens bedürftigen — Bereich des Uneigentlichen gerückt.
Das aber ist das Wesen des Apokalyptischen.»

Damit schließt sich der Ring der hier vorgeführten
Betrachtung. Die Johannes-Apokalypse will in der Tat «Das
Buch der geheimen Offenbarung» sein. Im Kranz der
spätjüdischen und altchristlichen Apokalypsen ist sie die einzige,
die in der Sache mit der prophetischen und apostolischen
Verkündigung völlig einiggeht, keine abseitigen Sonderan-
schauungen vertritt und deshalb mit Recht im Kanon der Bibel
Alten und Neuen Testaments steht. Was in den apostolischen
Briefen mit ihrer christologischen und soteriologischen Ab-
zweckung nicht gerade fehlt, wenn nun auch über die eschato-
logica specifica ein Wort zu sagen war, aber nicht immer im
Vordergrund zu sehen ist, das ist in der Johannes-Apokalypse
als der einzigen Vertreterin ihrer literarischen Gattung im
Neuen Testament ganz in den Vordergrund gerückt. Was sonst
im Neuen Testament knapper thematisch gesagt ist, das ist in
diesem letzten Bibelbuch reicher, sozusagen analytisch,
entfaltet. Es entspricht dem Wesen des Verhandlungsgegenstandes

des den Menschen an sich nicht apperzipierbaren Endes
aller Dinge, daß mehr oder weniger konzinne Bilder zur
Verdeutlichung hin- und ausgestellt werden müssen. Wenn, wie
wir gesehen haben, Jesus von Nazareth ein besonderes Mal



O. Cullmann, Das wahre durch die ausgebliebene Parusie. 177

mit seinem knappen Wort: «Ich sah den Satan wie einen Blitz
vom Himmel fallen» den Vorhang gelüftet hat, so ist solches
Wort nun doch wie eine Ueberschrift über die ganze
Johannes-Apokalypse, indem hier eine Jesus-Aussage in vielen, vielen
Bildern entfaltet ist. Damit ist der sperrende Vorhang kräftig
zurückgezogen. Was wir dann mit dem Visionär, mit dem
Seher, mit dem Apokalyptiker als enthüllte Zukunft sehen,
ist gnädig hell, doch auch richterlich grell, so daß wir oft
nicht anders können, als die Augen zu schließen, um sie dann
aber doch wieder zu öffnen, weil uns diese apokalyptischen
Bilder etwas unser Leben Richtendes und Ausrichtendes zu
sagen haben.

Basel. Karl Ludwig Schmidt.

Das wahre durch die ausgebliebene Parusie
gestellte neutestamentliche Problem.

Wenn ich mich im folgenden doch noch einmal zur Frage
der «Parusieverzögerung» äußere, so soll das nicht heißen,
daß ich ihre Behandlung zu den «dringlichsten Aufgaben
heutiger Theologie» rechne, wie Fritz Buri in seinem kürzlich

erschienenen Aufsatz «Das Problem der ausgebliebenen
Parusie» 1 dies fordert. Vielmehr möchte ich im Gegensatz
zu F. Buris Ausführungen zeigen, daß das wahre
neutestamentliche Problem in diesem Zusammenhang gerade nicht die
Parusieverzögerung seihst ist, sondern die Tatsache, daß

trotz dieser Verzögerung, die von den ersten Christen festgestellt

und empfunden worden ist, die spezifisch urchristliche
Hoffnung nicht erschüttert wurde, daß also hier noch keine
Enteschatologisierung eintrat, daß im Gegenteil das ursprüngliche

und für das ganze Neue Testament im Unterschied von
der jüdischen Apokalyptik charakteristische Heilsschema
bemerkenswerterweise unberührt blieb, nach dem die Erfüllung
schon Wirklichkeit geworden ist, die Vollendung aber noch
aussteht.

Das ganze Neue Testament weiß in der Tat von einer
«Verzögerung». Bei Jesus hören wir von einem «Verziehen des

1 Schweizerische Theologische Umschau 1946, S. 97 ff.

12


	Die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse

