Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 3(1947)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezension

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezension (W. Nigg, Grofe Heilige) 149

Unterscheidung der beiden Reiche z.B., der Lehre iiber den
triplex ordo hierarchicus, des neuen Berufsgedankens be-
michtigte, geleitet durch die Idee der Schopfungsordnungen
und durch bestimmte geschichtstheologische Absichten, und
damit teils die vorgefundene politische Ordnung legitimiert,
teils und mehr und mehr jenseits konkreter politischer Auf-
gaben im Gefilde vermeintlicher geistiger Freiheit politische
Programme entwarf, hat man sich Schritt fiir Schritt dem
schlichten Gehorsam eines christlichen Realismus im Namen
eines spezifischen «Luthertums» entzogen und das Erbe der
Reformation, das zum Nachvollzug selbstindiger Entschei-
dungen unter dem Wort des Evangeliums aufruft, Stiick fiir
Stiick preisgegeben. !

Nicht innerhalb einer <«lutherischen Kirchey, aber wohl
innerhalb der geglaubten Kirche Jesu Christi in ihrer Wirk-
lichkeit auf Erden ist auch das Erbe der Reformation wieder
zu gewinnen. Nur da bleibt es lebendig. Nur da gibt es neue
Hoffnung.

Gittingen. Ernst Wolf.

Rezension.

Walter Nigg, Grofie Heilige, Ziirich, Artemis-Verlag, 1946,
440 S., mit 9 ganzseitigen Bildnissen, geb. Fr. 21.—.

Es ist nicht leicht, dieses Werk sachgemifl und gerecht
zu rezensieren, denn sein Ziel ist sehr weit gesteckt, ohne dal}
es freilich eine Forderung der Einzelforschung erreichte. Am
zweckmilBigsten wird es sein, von der <«KEinleitung» auszu-
gehen (S.9—30), die die grundsiatzliche Einstellung darlegt
und die besondere Aufgabe formuliert («Die Erscheinung des
Heiligeny).

Verfasser sieht im Heiligen eine «Inkarnation der christ-
lichen Ideey (S.21), dieser gehore daher auch keiner Konfes-
sion im besonderen an, sondern «der gesamten Christenheity
(S.11, 12, 26). Das Verddmmern des Heiligen bedeute folge-
richtig eine Verarmung des Christentums (S.11), was Verf.
noch dadurch zu erklidren sucht, dafl die Moderne keinen Sinn
mehr fiir das «magische Weltgefiihly besitze (S.9, 19, 26, 82,
235: «<magische Verse», 376: magische Anziehungskraft — man



150 Rezension (W. Nigg, Grofie Heilige)

sieht, wie sehr Nigg dieses Adjektiv liebt), daBl ihr «die sym-
bolische Weltauffassung» abhanden gekommen sei (S.10, 22,
23, 28, 31, 99). Seine eigentliche Aufgabe erblickt Verf. nun
darin: «(Die Heiligen) unter allerlei Gero6ll wieder ausgraben
und deren unbekannte Welt in ihrer ganzen Gewalt vor die
Augen der neuzeitlichen Menschen riicken» (S.13). Dies ist
aber nur bei einer neuen Schau der Heiligen mdoglich, und
diese soll zugleich den neuen Heiligentyp sichtbar machen.
Worin dies neue Ideal besteht, wird indes nicht deutlich. Bald
wird der hl. Franz als «Vorbote eines neuen Weltgefiihls»
(S. 83) gepriesen, bald ist Tersteegen «die erste Ankiindigung
eines neuen Heiligentypusy (S.354), bald hat die Kkl. Therese
eine neue Bahn erdffnet (S.423), bald sind in den russischen
Revolutioniiren des 19. Jahrhunderts «schwache Ansitze einer
modernen Heiligkeit sichtbar geworden» (S.25). Von hier aus
hofft Verf., der christlichen Einheitsbewegung dienen zu kon-
nen und es vor allem zu verhindern, dall sich die Menschen
vom Evangelium abwenden (S.30, cf.S.87: die franziskani-
sche Moglichkeit fiir das Abendland).

Der Unklarheit und Verschwommenheit dieser Grund-
position entspricht eine auffdllige Unsicherheit in der kon-
fessionellen Haltung. Verf. erstrebt eine «vorurteilslose Auf-
geschlossenheity, die auf einem Freisein von «jeder katho-
lisierenden Tendenzy (S.313) ruhen solle. In Wirklichkeit
beobachtet man ein hidufiges Arbeiten mit katholischen Mal-
stiben und ein Verlassen des protestantischen Bodens. So wer-
den die Reformatoren nur als die Bahnbrecher, nicht als die
einzige Norm des Neuen gewdiirdigt (S.346), wihrend die ka-
tholische Mystik als die bedeutsamste Krscheinung christlicher
Frommigkeit gepriesen wird. So wird z. B. die Ekstase als
die einzig wiirdige Form bezeichnet, in der das Gottliche er-
lebt werden kann (S.234), und der Niedergang des Christen-
tums aus dem Versinken des visionér-ekstatischen Erlebens
erklirt (S.196). Ohne das spanische Christentum, insonderheit
die spanische Mystik, sei eine Erneuerung des Christentums
unmdoglich (S.176), und den Quietismus wertet Verfasser so-
gar als eine der Spitzenleistungen der christlichen Religiositit
(S.306)! Dann féllt es ihm auch nicht mehr schwer, im Katholi-
zismus den besten Ndhrboden fiir Heilige zu sehen (S. 12) und



Rezension (W. Nigg, Grope Heilige) 151

nur Worte bewundernder Anerkennung fiir das Ziel dieser
Frommigkeit zu finden: «Gott wiirdig zu werden, und vor
ihm bestehen zu konnens (S.18)!

Dal} sich dies mit einer reformatorischen Einstellung nicht
mehr vertréigt, braucht nicht besonders hervorgehoben zu wer-
den. Aber ich glaube auch, dafl die ebenso enthusiastischen
wie unklaren Ausfiihrungen Niggs sich nicht in die spezi-
fisch katholischen Problemstellungen einfiigen und ohne
Kenntnis all der Fragen geschrieben sind, die hier unablissig
erortert werden.

Das neue Bild des Heiligen will Verf. nun an Hand einiger
charakteristischer Beispiele erldutern, wobei er folgende Aus-
wahl trifft: Franz von Assisi (S.31—87), Jeanne d’Are (S. 89
bis 133), Niklaus v. Fliie (S. 135—173), Theresia v. Avila (S. 175
bis 220), Johannes v.Kreuz (S.221—263), Franz v.Sales (S. 265
bis 307), Gerhard Tersteegen (S.309—354), Vianney, der Pfar-
rer v. Ars (S.355—391), Therese v. Lisieux (S. 393—430). Es
handelt sich um kleine, in sich abgerundete Bilder, die nur
eine fliichtige Skizze vom betreffenden Heiligen entwerfen.
Alles ist fiir ein breiteres Publikum berechnet; neue, die For-
schung fordernde Gesichtspunkte werden nicht geboten. Man
erkennt es schon aus den Anmerkungen, wie weitgehend Verf.
mit Uebersetzungen gearbeitet hat, ohne die Originale zu ken-
nen, wie einseitig und unvollstindig die oft reiche Literatur
herangezogen und verwertet ist. Daher erhilt man nicht ein-
mal eine Schilderung, die sich auf der Hohe heutiger For-
schung hélt, geschweige dafl in Neuland vorgestofien wére. Der
betreffende Heilige wird auch nicht in seine Zeit hineinge-
stellt, nicht aus dem Gang der Frommigkeitsgeschichte erklért,
sondern Verf. begniigt sich meist mit recht billigen Formulie-
rungen und ganz allgemein gehaltenen Wendungen, die héiu-
fig falsch sind und giinstigenfalls nichts besagen.

So lehnt er es z. B. ab, den hl. Franz in ein Schema einzu-
ordnen (S.34), was zur Folge hat, dall der Heilige fast als
zeitlose GrofBe erscheint. Wenn der erniedrigte Herr fiir ihn
wichtig geworden ist, so urteilt Nigg: «etwas ganz Verschiit-
tetes kam zum Vorscheiny (S.44); die Aufdeckung der Zu-
sammenhénge von Besitz und Krieg soll eine der grofiten Taten
von Franz gewesen sein (S. 58), wo doch Augustin sich bereits



152 Rezension (W. Nigg, Grofe Heilige)

grundlegend dariiber gedulert hat; und wenn er die Freude
preist, so soll er auch hierin der erste gewesen sein (8. 77),
als wenn nicht die yopa bereits bei den griechischen Viitern
eine zentrale Rolle gespielt hitte! Gewill ist fiir Franz die
«Verschwisterung mit der gesamten Kreatur» charakteristisch,
aber besteht das Urteil wirklich zu Recht: «noch nie hatte ein
Christ je das Gleiche getany (S.79)? Man braucht doch nur
einen Blick in die altkirchlichen Monchsgeschichten zu tun,
um sich vom Gegenteil zu iiberzeugen. An die Stelle klarer
und préaziser Angaben treten verschwommene Ausfiihrungen
(z. B. S.54: das iiber die Nachfolge Gesagte, S. 56: «So nimmt
auch die Demut bei ihm durch die restlose Durchfiihrung ein
Ausmall an, daB sie zu einer Einstellung fiihrt, von der man
noch nie gehoért haty, S. 61: die Bewegung des Franziskus sei
dahergebraust «wie ein tosender Wildbachy). Und endlich
wird alles in eine Blickrichtung geriickt, die zu einer Ver-
zeichnung fithren mufl. Warum wird der hl. Franz ausge-
rechnet mit Buddha verglichen (S.51), warum nicht mit dem
hl. Bernhard? Warum versucht Verf. die neuen Formen, die
Franz dem Monchtum verliehen hat, von Dostojewskij aus
(S.63) zu verstehen (die Gestalt des Aljoscha!), warum
ist sein Naturgefiihl dem russischen Christentum verwandt
(S.81)?

Hinweise auf die russische Frommigkeit bilden iiberhaupt
eine Eigentiimlichkeit dieses Buches. Nicht nur Franz wird
mit Dostojewskij in Beziehung gesetzt, auch die hl. Teresa
de Jesis (nicht Jesu, wie Verf. beharrlich schreibt), deren
Ekstasen an den «ldioten» Fiirst Myschkin erinnern sollen
(S.203), und Vianney (S.358). Gogol (S.59), Tolstoj (S. 73,
427) und Mereschkowski S.50) miissen dhnliche Dienste lei-
sten. Im Leben der Jeanne d’Arc iiberstiirzen sich die Ereig-
nisse «wie in einem russischen Romany (S. 91), Niklaus v. Fliie
ist der schweizerische Staretz (S.135, 160—162: breit durch-
gefiihrter Vergleich), Franz v.Sales #dhnelt «dem russischen
Menscheny (S. 275), die kl. Therese besitzt «eine beinahe rus-
sische Zéartlichkeity (S.412)! Das Ganze wird fiir einen mo-
dernen Leser noch schmackhafter gemacht, indem Pascal recht
hiufig herangezogen wird (S. 122, 178 usw.) und ihm die mo-
dernen Dichter Bernanos (S. 14, 119, 355) und Péguy (S. 131)



Rezension (W. Nigg, Grofle Heilige) 153

an die Seite treten. Natiirlich fehlt auch Kierkegaard nicht
(S. 18, 54, 74, 227, 345), ja sogar Rilke (S. 132, 237, 417) und
Rembrandt (S.249) werden bemiiht.

Der Eindruck des Dilettantischen wéchst, wenn man einen
Blick auf die Methode richtet. Die eigentlich wissenschaftliche
Forschung mit ihrer «unbeteiligten Kiihley wird abgelehnt
(S.8, 26, 35, 43, 120 u. 6.). An ihre Stelle tritt die Meditation
(S. 56, 303), die «wiederholte, innere Versenkung» (S. 86), bis
der Heilige den Betrachter anredet (S.25). Erforderlich ist
das «innere Mitgehen>» (S.153), d. h. «<man mubl ... mit Bruder
Klaus in die Schlucht hinuntersteigen» (S.153), mit dem hl.
Franz «mystische Zwiespraches halten (S.78). Dann flammt
im Forscher ein Feuer auf, das nicht mehr erlischt (S.25),
wird etwas Neues geboren (S.98), entsteht eine innere Um-
stellung (S. 239). Sie bewirkt ein ehrfiirchtiges Sich-Verneigen
vor dem «Mysteriumy (S. 85, 381), d. h. das Ausschalten jeder
Kritik (cf. S.199), ein Zeugnis-Ablegen «in nérrischer Liebey
(S. 35). Sitze der Teresa de Jesus «betdubeny dann den
Leser (S. 178), ihre Erlebnisse der Levitation versetzen
ihn «in helle Begeisterungy (S.199), iiber die Jeanne d’Arc
«<konnte man vor Freuden jauchzens (S.112). Der Weisheit
letzter Schlub ist die Erkenntnis, dafl man die einzelnen Vor-
ginge iiberhaupt nicht mit Worten schildern kénne (S. 18, 29,
50, 60, 62, 154, 178, 373 u.6.), dall alle Vergleichsmoglichkei-
ten fehlen, weil sich alles «in einer unvorstellbaren Atmo-
sphéarey vollziehe (S.93). Diese «lauschende Geschichtsschrei-
bungy (S.315) bedeutet m. E. das Ende aller ernsthaften For-
schung, die auf methodische Sauberkeit und Exaktheit dringt,
sie miindet in Enthusiasmus und Schwéirmerei. Als hohes Vor-
bild fiir diese neue Methode wird ein so fragwiirdiges Buch
wie Hugo Balls «Byzantinisches Christentumy hingestellt.

Diese erschreckende Unklarheit ist indes nur ein Aus-
schnitt aus einer inneren Haltlosigkeit, einem Mangel an einer
gefestigten theologischen Position. Trotz allem fortgesetzten
Kampf gegen Aufklirung und Idealismus bleibt Verf. doch
deren Sehweise verhaftet. Der Heilige ist fiir ihn vornehmlich
«der religios begabte Mensch» (S.16), dessen Begabung «ge-
niale Formen» (S.16) angenommen habe (S. 44: der hl. Franz
besall eine «grofle intuitive Begabungy) und den ein «Erleben



154 Rezension (W. Nigg, Grope Heilige)

der Gottesrealitity kennzeichne (S.19). Aber Verf. scheint
irgendwie die Méngel dieser Theologie, in der er aufgewachsen
ist, zu empfinden und sucht sie durch Anleihen aus anderen
Systemen wettzumachen, die er dullerlich in die iiberkommene
Welt einbaut. So entsteht eine unklare und hochst unbefriedi-
gende Grundhaltung, die weder reformatorisch noch katho-
lisch ist, aber aus beiden Anleihen aufgenommen hat, ohne sie
freilich zu einem geschlossenen Ganzen verarbeiten zu kon-
nen, und die gerade dadurch, dall sie sich in eine kiinstliche
Begeisterung hineinsteigert, ihre eigene Unsicherheit verrit.

Das zeigt auch der Stil des Buches zur Geniige mit all seiner Ge-
schraubtheit und ausgesprochenen Vorliebe fiir iiberhell wirkende Ad-
jektiva: <katastrophale EinbuBe» (8. 11), «von enormer Wichtigkeit»
(S.21), «triumphale Heiterkeity (S.41), «triumphalste Erkenntnis» (8.
249), <«einer der monumentalsten Augenblicke» (8. 64), <mit genialem
Scharfsinny (S.76), «unerhérte Steigerung» (S.192), «das Grandiose die-
ser Aussages> (S.194), «das Bild einer phéinomenalen Frau» (8S.216), «die
ungeheure Bewidhrung» (S.408). Neben diesen Superlativen sollen auffal-
lige Redewendungen die Stimmung des Erhabenen hervorrufen, die frei-
lich fiir sich betrachtet und erst recht in ihrer H#ufung einen fast tri-
vialen Eindruck erwecken: «<wagt man kaum zu atmen» (8. 39), «das einem
das ganze Konzept durcheinanderbringts (S.41), «schniirt einem die Kehle
zu» (S.118). Endlich wiren noch die fortgesetzten und breiten Wieder-
holungen des gleichen Gedankens zu erwiihnen, die den Leser allmihlich
und unvermerkt in die gewiinschte Richtung fiihren und sein waches Be-
wulltsein einschlifern sollen.

So ist der Gesamteindruck dieses Buches ein durchaus
unerfreulicher. Als wissenschaftliche Leistung kann es nicht
bezeichnet werden, denn eine Forderung der Forschung be-
deutet es auf keinen Fall trotz aller Anspriiche, die es in
dieser Richtung erhebt (cf.die héufigen Vorwiirfe, daB} die
Forschung gerade diesen Punkt nicht beachtet habe, z.B.
S. 181, 194, 200, 201, 310, 399 u. 6.). Ob sich dagegen die letzten
Ziele, die dem Verf. bei der Niederschrift seines Werkes vor-
schwebten, mit solchen Mitteln iiberhaupt verwirklichen las-
sen, diese Feststellung wird heute noch nicht mdéglich sein
und gehort auch nicht zu den Aufgaben des Rezensenten.

Mainz. Walther Volker.



	Rezension

