
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezension

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezension W. Nigg, Große Heilige) 149

Unterscheidung der beiden Reiche z. B., der Lehre über den

triplex ordo hierarchicus, des neuen Berufsgedankens
bemächtigte, geleitet durch die Idee der Schöpfungsordnungen
und durch bestimmte geschichtstheologische Absichten, und
damit teils die vorgefundene politische Ordnung legitimiert,
teils und mehr und mehr jenseits konkreter politischer
Aufgaben im Gefilde vermeintlicher geistiger Freiheit politische
Programme entwarf, hat man sich Schritt für Schritt dem
schlichten Gehorsam eines christlichen Realismus im Namen
eines spezifischen «Luthertums» entzogen und das Erbe der
Reformation, das zum Nachvollzug selbständiger Entscheidungen

unter dem Wort des Evangeliums aufruft, Stück für
Stück preisgegeben.

Nicht innerhalb einer «lutherischen Kirche», aber wohl
innerhalb der geglaubten Kirche Jesu Christi in ihrer
Wirklichkeit auf Erden ist auch das Erbe der Reformation wieder
zu gewinnen. Nur da bleibt es lebendig. Nur da gibt es neue
Hoffnung.

Göttingen. Ernst Wolf.

Rezension.

Walter Nigg, Große Heilige, Zürich, Artemis-Verlag, 1946,
440 S., mit 9 ganzseitigen Bildnissen, geb. Fr. 21.—.

Es ist nicht leicht, dieses Werk sachgemäß und gerecht
zu rezensieren, denn sein Ziel ist sehr weit gesteckt, ohne daß

es freilich eine Förderung der Einzelforschung erreichte. Am
zweckmäßigsten wird es sein, von der «Einleitung» auszugehen

(S. 9—80), die die grundsätzliche Einstellung darlegt
und die besondere Aufgabe formuliert («Die Erscheinung des

Heiligen»),
Verfasser sieht im Heiligen eine «Inkarnation der christlichen

Idee» (S. 21), dieser gehöre daher auch keiner Konfession

im besonderen an, sondern «der gesamten Christenheit»
(S. 11, 12, 26). Das Verdämmern des Heiligen bedeute
folgerichtig eine Verarmung des Christentums (S. 11), was Verf.
noch dadurch zu erklären sucht, daß die Moderne keinen Sinn
mehr für das «magische Weltgefühl» besitze (S. 9, 19, 26, 82,
235: «magische Verse», 376: magische Anziehungskraft — man



150 Rezension (W. Nigg, Große Heilige)

sieht, wie sehr Nigg dieses Adjektiv lieht), daß ihr «die
symbolische Weltauffassung» abhanden gekommen sei (S. 10, 22,
23, 28, 31, 99). Seine eigentliche Aufgabe erblickt Verf. nun
darin: «(Die Heiligen) unter allerlei Geröll wieder ausgraben
und deren unbekannte Welt in ihrer ganzen Gewalt vor die
Augen der neuzeitlichen Menschen rücken» (S. 13). Dies ist
aber nur bei einer neuen Schau der Heiligen möglich, und
diese soll zugleich den neuen Heiligentyp sichtbar machen.
Worin dies neue Ideal besteht, wird indes nicht deutlich. Bald
wird der hl. Franz als «Vorbote eines neuen Weltgefühls»
(S. 83) gepriesen, bald ist Tersteegen «die erste Ankündigung
eines neuen Heiligentypus» (S. 354), bald hat die kl. Therese
eine neue Bahn eröffnet (S. 423), bald sind in den russischen
Revolutionären des 19. Jahrhunderts «schwache Ansätze einer
modernen Heiligkeit sichtbar geworden» (S. 25). Von hier aus
hofft Verf., der christlichen Einheitsbewegung dienen zu können

und es vor allem zu verhindern, daß sich die Menschen
vom Evangelium abwenden (S. 30, cf. S. 87: die franziskanische

Möglichkeit für das Abendland).
Der Unklarheit und Verschwommenheit dieser

Grundposition entspricht eine auffällige Unsicherheit in der
konfessionellen Haltung. Verf. erstrebt eine «vorurteilslose
Aufgeschlossenheit», die auf einem Freisein von «jeder katho-
lisierenden Tendenz» (S. 313) ruhen solle. In Wirklichkeit
beobachtet man ein häufiges Arbeiten mit katholischen
Maßstäben und ein Verlassen des protestantischen Bodens. So werden

die Reformatoren nur als die Bahnbrecher, nicht als die
einzige Norm des Neuen gewürdigt (S. 346), während die
katholische Mystik als die bedeutsamste Erscheinung christlicher
Frömmigkeit gepriesen wird. So wird z. B. die Ekstase als
die einzig würdige Form bezeichnet, in der das Göttliche
erlebt werden kann (S. 234), und der Niedergang des Christentums

aus dem Versinken des visionär-ekstatischen Erlebens
erklärt (S. 196). Ohne das spanische Christentum, insonderheit
die spanische Mystik, sei eine Erneuerung des Christentums
unmöglich (S. 176), und den Quietismus wertet Verfasser
sogar als eine der Spitzenleistungen der christlichen Religiosität
(S. 306) Dann fällt es ihm auch nicht mehr schwer, im Katholizismus

den besten Nährboden für Heilige zu sehen (S. 12) und



Rezension (W. Nigg, Große Heilige) 151

nur Worte bewundernder Anerkennung für das Ziel dieser
Frömmigkeit zu finden: «Gott würdig zu werden, und vor
ihm bestehen zu können» (S. 18)

Daß sich dies mit einer reformatorischen Einstellung nicht
mehr verträgt, braucht nicht besonders hervorgehoben zu werden.

Aber ich glaube auch, daß die ebenso enthusiastischen
wie unklaren Ausführungen Niggs sich nicht in die spezifisch

katholischen Problemstellungen einfügen und ohne
Kenntnis all der Fragen geschrieben sind, die hier unablässig
erörtert werden.

Das neue Bild des Heiligen will Verf. nun an Hand einiger
charakteristischer Beispiele erläutern, wobei er folgende
Auswahl trifft: Franz von Assisi (S. 31—87), Jeanne d'Arc (S. 89

bis 133), Nikiaus v. Flüe (S. 135—173), Theresia v. Avila (S. 175

bis 220), Johannes v.Kreuz (S. 221—263), Franz v. Sales (S. 265

bis 307), Gerhard Tersteegen (S. 309—354), Yianney, der Pfarrer

v.Ars (S. 355—391), Therese v. Lisieux (S. 393—430). Es
handelt sich um kleine, in sich abgerundete Bilder, die nur
eine flüchtige Skizze vom betreffenden Heiligen entwerfen.
Alles ist für ein breiteres Publikum berechnet; neue, die
Forschung fördernde Gesichtspunkte werden nicht geboten. Man
erkennt es schon aus den Anmerkungen, wie weitgehend Verf.
mit Uebersetzungen gearbeitet hat, ohne die Originale zu kennen,

wie einseitig und unvollständig die oft reiche Literatur
herangezogen und verwertet ist. Daher erhält man nicht einmal

eine Schilderung, die sich auf der Höhe heutiger
Forschung hält, geschweige daß in Neuland vorgestoßen wäre. Der
betreffende Heilige wird auch nicht in seine Zeit hineingestellt,

nicht aus dem Gang der Frömmigkeitsgeschichte erklärt,
sondern Verf. begnügt sich meist mit recht billigen Formulierungen

und ganz allgemein gehaltenen Wendungen, die häufig

falsch sind und günstigenfalls nichts besagen.
So lehnt er es z. B. ab, den hl. Franz in ein Schema

einzuordnen (S. 34), was zur Folge hat, daß der Heilige fast als
zeitlose Größe erscheint. Wenn der erniedrigte Herr für ihn
wichtig geworden ist, so urteilt Nigg: «etwas ganz Verschüttetes

kam zum Vorschein» (S. 44); die Aufdeckung der
Zusammenhänge von Besitz und Krieg soll eine der größten Taten
von Franz gewesen sein (S. 58), wo doch Augustin sich bereits



152 Rezension (W. Nigg, Große Heilige)

grundlegend darüber geäußert hat; und wenn er die Freude
preist, so soll er auch hierin der erste gewesen sein (S. 77),
als wenn nicht die xapd bereits bei den griechischen Vätern
eine zentrale Rolle gespielt hätte! Gewiß ist für Franz die
«Verschwisterung mit der gesamten Kreatur» charakteristisch,
aber besteht das Urteil wirklich zu Recht: «noch nie hatte ein
Christ je das Gleiche getan» (S. 79) Man braucht doch nur
einen Blick in die altkirchlichen Mönchsgeschichten zu tun,
um sich vom Gegenteil zu überzeugen. An die Stelle klarer
und präziser Angaben treten verschwommene Ausführungen
(z. B. S. 54: das über die Nachfolge Gesagte, S. 56: «So nimmt
auch die Demut bei ihm durch die restlose Durchführung ein
Ausmaß an, daß sie zu einer Einstellung führt, von der man
noch nie gehört hat», S. 61: die Bewegung des Franziskus sei
dahergebraust «wie ein tosender Wildbach»). Und endlich
wird alles in eine Blickrichtung gerückt, die zu einer
Verzeichnung führen muß. Warum wird der hl. Franz
ausgerechnet mit Buddha verglichen (S. 51), warum nicht mit dem
hl. Bernhard? Warum versucht Verf. die neuen Formen, die
Franz dem Mönchtum verliehen hat, von Dostojewskij aus
(S. 63) zu verstehen (die Gestalt des Aljoscha!), warum
ist sein Naturgefühl dem russischen Christentum verwandt
(S. 81)?

Hinweise auf die russische Frömmigkeit bilden überhaupt
eine Eigentümlichkeit dieses Buches. Nicht nur Franz wird
mit Dostojewskij in Beziehung gesetzt, auch die hl. Teresa
de Jesüs (nicht Jesu, wie Verf. beharrlich schreibt), deren
Ekstasen an den «Idioten» Fürst Myschkin erinnern sollen
(S. 203), und Vianney (S.358). Gogol (S.59), Tolstoj (S. 73,

427) und Mereschkowski S. 50) müssen ähnliche Dienste
leisten. Im Leben der Jeanne d'Arc überstürzen sich die Ereignisse

«wie in einem russischen Roman» (S. 91), Nikiaus v. Flüe
ist der schweizerische Staretz (S. 135, 160—162: breit
durchgeführter Vergleich), Franz v. Sales ähnelt «dem russischen
Menschen» (S. 275), die kl. Therese besitzt «eine beinahe
russische Zärtlichkeit» (S. 412) Das Ganze wird für einen
modernen Leser noch schmackhafter gemacht, indem Pascal recht
häufig herangezogen wird (S. 122, 178 usw.) und ihm die
modernen Dichter Bernanos (S. 14, 119, 355) und Péguy (S. 131)



Rezension W. Nigg, Große Heilige) 153

an die Seite treten. Natürlich fehlt auch Kierkegaard nicht
(S. 18, 54, 74, 227, 345), ja sogar Rilke (S. 132, 237, 417) und
Rembrandt (S. 249) werden bemüht.

Der Eindruck des Dilettantischen wächst, wenn man einen
Blick auf die Methode richtet. Die eigentlich wissenschaftliche
Forschung mit ihrer «unbeteiligten Kühle» wird abgelehnt
(S. 8, 26, 35, 43, 120 u. ö.). An ihre Stelle tritt die Meditation
(S. 56, 303), die «wiederholte, innere Versenkung» (S. 86), bis
der Heilige den Betrachter anredet (S. 25). Erforderlich ist
das «innere Mitgehen» (S. 153), d.h. «man muß mit Bruder
Klaus in die Schlucht hinuntersteigen» (S. 153), mit dem hl.
Franz «mystische Zwiesprache» halten (S. 78). Dann flammt
im Forscher ein Feuer auf, das nicht mehr erlischt (S. 25),
wird etwas Neues geboren (S. 98), entsteht eine innere
Umstellung (S. 239). Sie bewirkt ein ehrfürchtiges Sich-Verneigen
vor dem «Mysterium» (S. 85, 381), d.h. das Ausschalten jeder
Kritik (cf. S. 199), ein Zeugnis-Ahlegen «in närrischer Liehe»
(S. 35). Sätze der Teresa de Jesus «betäuben» dann den
Leser (S. 178), ihre Erlebnisse der Lévitation versetzen
ihn «in helle Begeisterung» (S. 199), über die Jeanne d'Arc
«könnte man vor Freuden jauchzen» (S. 112). Der Weisheit
letzter Schluß ist die Erkenntnis, daß man die einzelnen
Vorgänge überhaupt nicht mit Worten schildern könne (S. 18, 29,

50, 60, 62, 154, 178, 373 u. ö.), daß alle Vergleichsmöglichkeiten
fehlen, weil sich alles «in einer unvorstellbaren

Atmosphäre» vollziehe (S. 93). Diese «lauschende Geschichtsschreibung»

(S. 315) bedeutet m. E. das Ende aller ernsthaften
Forschung, die auf methodische Sauberkeit und Exaktheit dringt,
sie mündet in Enthusiasmus und Schwärmerei. Als hohes Vorbild

für diese neue Methode wird ein so fragwürdiges Buch
wie Hugo Balls «Byzantinisches Christentum» hingestellt.

Diese erschreckende Unklarheit ist indes nur ein
Ausschnitt aus einer inneren Haltlosigkeit, einem Mangel an einer
gefestigten theologischen Position. Trotz allem fortgesetzten
Kampf gegen Aufklärung und Idealismus bleibt Verf. doch
deren Sehweise verhaftet. Der Heilige ist für ihn vornehmlich
«der religiös begabte Mensch» (S. 16), dessen Begabung
«geniale Formen» (S. 16) angenommen habe (S. 44: der hl. Franz
besaß eine «große intuitive Begabung») und den ein «Erleben



154 Rezension (W. Nigg, Große HeiligeJ

der Gottesrealität» kennzeichne (S. 19). Aber Verf. scheint
irgendwie die Mängel dieser Theologie, in der er aufgewachsen
ist, zu empfinden und sucht sie durch Anleihen aus anderen
Systemen wettzumachen, die er äußerlich in die überkommene
.Welt einbaut. So entsteht eine unklare und höchst unbefriedigende

Grundhaltung, die weder reformatorisch noch katholisch

ist, aber aus beiden Anleihen aufgenommen hat, ohne sie
freilich zu einem geschlossenen Ganzen verarbeiten zu können,

und die gerade dadurch, daß sie sich in eine künstliche
Begeisterung hineinsteigert, ihre eigene Unsicherheit verrät.

Das zeigt auch der Stil des Buches zur Genüge mit all seiner
Geschraubtheit und ausgesprochenen Vorliebe für überhell wirkende Ad-
jektiva: «katastrophale Einbuße» (S. 11), «von enormer Wichtigkeit»
(S. 21), «triumphale Heiterkeit» (S. 41), «triumphalste Erkenntnis» (S.
249), «einer der monumentalsten Augenblicke» (S. 64), «mit genialem
Scharfsinn» (S. 76), «unerhörte Steigerung» (S. 192), «das Grandiose dieser

Aussage» (S. 194), «das Bild einer phänomenalen Frau» (S. 216), «die
ungeheure Bewährung» (S. 408). Neben diesen Superlativen sollen auffällige

Redewendungen die Stimmung des Erhabenen hervorrufen, die freilich

für sich betrachtet und erst recht in ihrer Häufung einen fast
trivialen Eindruck erwecken: «wagt man kaum zu atmen» (S. 39), «das einem
das ganze Konzept durcheinanderbringt» (S. 41), «schnürt einem die Kehle
zu» (S. 118). Endlich wären noch die fortgesetzten und breiten
Wiederholungen des gleichen Gedankens zu erwähnen, die den Leser allmählich
und unvermerkt in die gewünschte Richtung führen und sein waches
Bewußtsein einschläfern sollen.

So ist der Gesamteindruck dieses Buches ein durchaus
unerfreulicher. Als wissenschaftliche Leistung kann es nicht
bezeichnet werden, denn eine Förderung der Forschung
bedeutet es auf keinen Fall trotz aller Ansprüche, die es in
dieser Richtung erhebt (cf. die häufigen Vorwürfe, daß die

Forschung gerade diesen Punkt nicht beachtet habe, z. B.
S. 181, 194, 200, 201, 810, 399 u. ö.). Ob sich dagegen die letzten
Ziele, die dem Verf. bei der Niederschrift seines Werkes
vorschwebten, mit solchen Mitteln überhaupt verwirklichen
lassen, diese Feststellung wird heute noch nicht möglich sein
und gehört auch nicht zu den Aufgaben des Rezensenten.

Mainz. Walther Völker.


	Rezension

