
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 2

Artikel: Kennt das Neue Testament die Vorstellung vom Fegefeuer?

Autor: Bietenhard, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877526

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament 101

Kennt das Nene Testament die Vorstellung
vom Fegefeuer?

Probevorlesung am 18. Januar 1947

vor der Evangelisch-Theologischen Fakultät
der Universität Bern.

Die Frage, die mit unserem Thema aufgeworfen wird,
scheint — besonders für die protestantische Theologie, ja für
die wissenschaftliche Exegese des Neuen Testamentes
überhaupt — schon längst und definitiv im negativen Sinne
beantwortet zu sein. Aber es scheint das eben nur der Fall zu sein;
denn wenn man heute die Theologie des Neuen Testamentes

von Ethelbert Stauffer1 zur Hand nimmt, dann merkt man,
daß diese Frage neuerdings gerade von einem protestantischen
Theologen zur Diskussion gestellt wird. Stauffer bejaht sogar
die Frage, ob das Neue Testament die Abstellung des
Fegefeuers kenne.2 AVir werden von Stauffer ferner darüber
belehrt, daß schon die vorchristliche spätjüdische Apokalyptik
die Vorstellung des Fegefeuers gekannt habe, und daß diese
Anschauung, wie anderes auch, von dieser Apokalyptik her
ins Neue Testament eingedrungen sei. Doch sei gleich zu
Anfang erwähnt, daß Stauffer nicht nur aus solchen historischen
und exegetischen Gründen zu seiner These kommt, sondern
sich hier bei ihm wohl ein eminent systematisch-theologisches
Interesse geltend macht, welches dann wieder die Exegese des
Neuen Testamentes bestimmt. Im Paragraphen 57 seines
Lehrbuches, der die Ueberschrift trägt: «Die Heimkehr des All»,
kommt Stauffer auf die Lehre von der omoKaTcicTTacriç nâvxaiv zu
reden. Der Gedanke hier ist der, daß nach Stauffers Befund
die ewige Verdammnis des Sünders nicht das letzte AVort des
Neuen Testamentes sei, sondern daß Gottes barmherziger
Heilswille dereinst auch das letzte ihm widerstrebende Nein
überwinden werde. Es sei Gottes AYille, daß alle zur Einsicht

1 Ethelbert Stauffer, Die Theologie des Neuen Testamentes, 1941 (1945

von der Abteilung für Wiederaufbau und kirchliche Hilfsaktionen des

Oekumenischen Rates der Kirchen, Genf, als Neudruck ohne die 111

Abbildungen auf 32 Tafeln, herausgegeben).
2 Das ist einer der zahlreichen katholisierenden Züge, der diese Theologie

des NT kennzeichnet.



102 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

seiner Wahrheit und seines Heiles gelangen. Wer dies Ziel
in seinem Leben nicht erlange, der soll nach dem Tode, unter
Umständen aber erst nach dem Jüngsten Gericht, die Möglichkeit

zur Sühne, zur Buße und zur Umkehr zu Gott erhalten.
Vor allem rede Paulus in seinen Briefen in diesem Sinne,
während Johannes scharf von der ewigen Verdammnis rede;
für Stauffer aber hat hier Paulus das letzte Wort. Damit wird
nun tatsächlich die Vorstellung vom Fegefeuer in den
umfassenderen Rahmen des universalen göttlichen Heils- und
Rettungswillens gestellt, der auf das Heil und die Rettung
aller Menschen zielt. Die Jenseitsstrafe hat ihr Ziel darin,
daß der Mensch seine Schuld büßt, daß er durch die Strafe
zur Einsicht gelangt, Gottes Gnade als solche ergreift und
sich retten läßt. Auf diese Weise erhält auch der Sünder und
Ungläubige durch das Gericht hindurch die Möglichkeit zum
Eingehen in den Frieden Gottes. Es ist hier ohne weiteres
klar, an welchen dogmengeschichtlichen Ort Stauffer sich hier
stellt: in die Nähe der beiden Alexandriner Clemens und
Origenes.3 Bei diesen beiden ist ebenfalls die Lehre von der
à.îTOKûTâaTacTiç iTOVTujv mit der Lehre vom Fegefeuer verbunden
gewesen.

Nicht restlos deutlich wird bei Stauffer das Verhältnis
dieser Jenseitsstrafe zur Heilstat Christi. Unklar ist ferner,
was genau Stauffer mit dem Fegefeuer meint. Ist es Strafe
für die Sünder nach dem individuellen Tode jedes Einzelnen,
oder ist es eine Straf- und Bußzeit nach dem Jüngsten Gericht,
die einmal enden wird? Beide Gedanken scheinen mir hei
Stauffer vorzuliegen. Da hier eine klare Definition fehlt4, so
muß in bezug auf das Fegefeuer folgendes festgestellt werden:
die Vorstellung vom Fegefeuer liegt da vor, wo geglaubt wird,
daß der sündige Mensch nach dem Tode, genauer die sündige
Menschenseele, an einen Ort versetzt wird, an dem sie während

einer gewissen Zeit für ihre Fehler und Vergehungen
während des Erdenlebens bestraft wird, worauf sie an den

3 Vgl. Gustav Anrieh, Clemens und Origenes als Begründer der Lehre
vom Fegfeuer, 1902 (in: Theologische Abhandlungen für H. J. Holtzmann).

4 Trotz des im Vorwort formulierten Anspruchs auf «mathematische
Präzision> im Ausdruck; die Definition ist offenbar der «taciteischen
Kürze» zum Opfer gefallen!



die Vorstellung vom Fegefeuer? 103

Ort des Heiles und der Seligkeit gelangt. Noch allgemeiner
gesagt, handelt es sich bei der Fegefeuervorstellung um eine
zeitlich beschränkte Jenseitsstrafe, nach deren Ableistung im
Schicksal der Persönlichkeit eine Aenderung eintritt. Kommt
diese Lehre im Neuen Testament vor?

Die bekanntesten und literarisch ältesten Stellen, die als
loci probantes aus dem Neuen Testament herangezogen werden,

stehen im ersten Korintherbrief. Es handelt sich zunächst
um 1. Kor. 5, 5. Der Blutschänder, von dem an dieser Stelle
die Rede ist, soll dem Satan übergeben werden, damit dieser
ihn töte. Hier meint auch Hans Lietzmann 5, daß diese Ueber-
gahe an den Satan den Sinn habe, daß das TiveOpa sich noch
im Jenseits der Vollkommenheit nähern könne. Es muß hier
jedoch bemerkt werden, daß Paulus nicht von einer Jenseits-
strafe redet. Der Satan fungiert hier als Todesengel, der den
Menschen tötet. Ferner ist mit dem Worte oâpZ der ganze
Mensch nach seiner natürlichen Seite gemeint, nicht der Leib,
der etwa im Gegensatz zu einer unsterblichen Seele oder dem
unsterblichen Geist stünde. Dieser griechische anthropologische

Dualismus kommt hei Paulus nicht vor. Die Ueber-
gabe an den Satan bewirkt den plötzlichen Tod, der als Strafe
anzusehen ist. Wir haben hier einen ähnlichen Fall vor uns
wie bei Ananias und Sapphira in Act. 5, 1—11. Stirbt der Sünder

eines raschen Todes, dann kann er nicht mehr sündigen.
Da er aber zur christlichen Gemeinde gehört und also das
TTveûpa hat, so kann er doch am Jüngsten Tage gerettet werden.

Auf diesen zuletzt genannten Punkt kommt es hier nun
entscheidend an: es ist mit dem Tag des Herrn eben der
Jüngste Tag gemeint, an dem das Gericht gehalten wird. Von
einer Entwicklung oder Strafe im Jenseits ist keine Rede.
Eine Schwierigkeit unserer Stelle besteht im Gebrauch des
Wortes Ttveuga. Das Wort steht im Gegensatz zum Begriff odp£.

Möglich wäre nun, daß es sich hier nicht um den göttlichen
Geist handelte, sondern wie auch sonst gelegentlich bei Paulus

um den menschlichen Geist. In diesem Falle wäre eine
verwandte Stelle Rom. 8, 16, wo sowohl für den göttlichen wie

5 Hans Lietzmann, An die Korinther I, II, 1910 (in: Handbuch zum
NT, hrsg. von Hans Lietzmann III, 1), Komm. z. St. Diese Ausführung ist
aber in der 2. Aufl. von 1923 weggefallen!



104 H. Bietenhard, Keimt das Neue Testament

für den menschlichen Geist heidemal das Wort rrveüuot steht.
Das göttliche m/eOga kann aber in 1. Kor. 5, 5 nicht gemeint
sein, da mit der Möglichkeit gerechnet wird, es könne untergehen

im Gericht. Es muß sich also um das menschliche TtveOga,

um das menschliche Ich handeln. Aber dann ist wiederum die
Schwierigkeit die, daß nach paulinischer Auffassung heim
Jüngsten Gericht der ganze Mensch aufersteht und nicht nur
der Geist des Menschen. Ist die Meinung, daß der Sünder
gerettet wird durch das göttliche TtveOpa, das bis jetzt auch in
ihm gewohnt hat? Wie sich diese — z. T. anthropologischen —
Schwierigkeiten auch lösen lassen, es ist auf jeden Fall klar,
daß hier nur der Gerichtstag am Ende der Tage gemeint sein
kann; von einer Jenseitsstrafe oder gar von einer Entwicklung

im Jenseits ist nicht die Rede.8 Ganz dieselbe eschato-
logische Sicht liegt in 1. Kor. 3, 12 ff. vor. Denn wieder ist
hier mit dem «Tag» der Jüngste Tag gemeint, der mit dem
Feuer des Gerichtes erscheinen wird. Durch das Feuer des
Gerichtes muß alles hindurch, wobei verbrennt, was schlecht
gebaut war. Der schlechte Baumeister aber wird gerettet werden,

da Gottes Gnade ihn im Gericht ergreift. Paulus
verwendet hier, wie Lietzmann 7 nachwies, eine sprichwörtliche
Redensart mit den Worten wç bià uupôç. Es handelt sich
demnach hier um einen bildlichen Vergleich: so wie ein angekohltes

Scheit aus dem Feuer gerissen wird, so — mit genauer
Not — wird der schlechte Baumeister gerettet werden. Der
Gedanke liegt nicht vor, daß der schlechte Baumeister selber
durch das Feuer hindurchgehen müsse zum Zwecke der
Läuterung oder Bestrafung; noch viel weniger liegt der Gedanke
einer zwischenzeitlichen Bestrafung im Jenseits vor. Stauffer
zieht nun noch die bekannte und schwierige Stelle 1. Kor.
15, 29 heran, da sie nach seiner Meinung auch vom Fegefeuer
redet. Die wahrscheinlichste Erklärung der Stelle scheint die
zu sein: es gab in der Gemeinde von Korinth Leute, die sich
zugunsten von verstorbenen Glaubensbrüdern taufen ließen,

6 Walter Gutbrod, Die Paulinische Anthropologie, 1934 (in: Beiträge
zur Wissenschaft vom AT und NT, hrsg. von A. Alt und G. Kittel, 4. Folge,
Heft 15). Gutbrod betont hier (S. 82) die Unsicherheit in der Erklärung
unserer Stelle; Paulus brauche hier wohl eine stark verkürzende
Redeweise. Im übrigen erklärt er, die Stelle rede von Dingen, die uns sonst
nicht bekannt seien. 7 a. Anm. 5 a. 0., Komm. z. St.



die Vorstellung vom Fegefeuer1} 105

damit auch diese Anteil an Gottes Gnade erhalten könnten.
Ob Paulus diese Sitte gebilligt hat, wie dies Stauffer offenbar
annimmt, ist aber nicht ersichtlich. Diese Sitte gibt Paulus
nur ein neues Argument in die Hand, mit dem er die Tatsächlichkeit

und Wirklichkeit der endzeitlichen Totenauferstehung
stützen will: wenn es keine Totenauferstehung gibt, dann
nützt diese Taufe für die Toten nichts, das ist der Gedanke
des Apostels. Paulus bezieht sich auch hier nicht auf einen
Zwischenzustand in der Scheol, sondern er redet ausdrücklich
vom Jüngsten Tage, der die Auferstehung bringen wird. Die
stellvertretende Taufe impliziert nicht unbedingt die Vorstellung

von Jenseitsstrafen und vom Fegefeuer, aus dem der Tote
durch die Taufe gerettet werden kann. Die Taufe kann auch
dann wirksam werden, wenn der Mensch am Jüngsten Tage
aufersteht und kraft dieser Taufe von der Verdammnis
gerettet wird. Was die Korinther sich auch dabei gedacht haben
mögen8 — Paulus redet von seiner Eschatologie und nicht
von Jenseitsvorstellungen. Sollte hier und an andern Stellen
von Jenseitsstrafen die Rede sein, dann müßte zum mindesten
bei Paulus eine andere, nämlich die griechische Anthropologie
vorliegen, die den Dualismus von Leib und Seele (Geist) lehrt.
Stauffer versäumt es aber, diese anthropologische Voraussetzung

seiner Purgatoriumlehre zu klären.9 Merkwürdigerweise

zieht nun Stauffer auch Phil. 2, 10 als Stütze für seine
These heran. Offenbar nimmt er an, daß mit den Kaxaxßövioi
auf jeden Fall die Toten gemeint seien; aber das ist nicht so
unbedingt sicher. Es kann sich da auch um Engel- und
Geistermächte handeln, die sich der Herrschaft Christi beugen.
Weiter ist nicht gesagt, daß es sich bei der Unterwerfung
unter Christus um einen freiwilligen Akt handelt. Im übrigen
werden sonst die Toten bei Paulus als die «Entschlafenen»
bezeichnet; der Ausdruck weist nicht gerade auf bewußtes
persönliches Lehen nach dem Tode hin! Wie man aber dazu
kommen kann, Phil. 2, 10 in Anspruch zu nehmen für die
Vorstellung von einem Fegefeuer, das ist mir völlig rätsel-

8 Adolf Schlatter, Die Korinthische Theologie, 1914, S. 92 f. (in: Beitr.
z. Förd. ehr. Theol. XVIII., 2). Zu der vielverhandelten Frage vgl. auch
K. L. Schmidt, Die Taufe für die Toten, eine lexikographische und hiblisch-
theologische Besinnung zu 1. Kor. 15,29, in: Kirchenblatt f. d. reform.
Schweiz. 1942, S. 70 f. 6 Vgl. Anm. 4!



106 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

haft. Das ist offensichtlich nur möglich durch gewaltsame
Eisegese. Wenn auch nur mit einem Wort von den Toten, von
Strafe oder Buße die Rede wäre! — Einen Sonderfall stellen
die beiden bekannten Worte aus dem ersten Petrus-Brief dar:
1. Petr. 3, 19 f. und 4, 6. Das Geschlecht der Flut befindet sich
im Gefängnis (cpuXciKri). Das Wort bedeutet den Ort der Haft
und der Verwahrung, nicht unbedingt den Strafort. Die Geister

dieser Menschen werden an einem besondern Ort für das

Endgericht aufgespart. Der Christus ging im Geiste — wann,
ist nicht gesagt — zu diesen und bot ihnen Gottes Gnade an.
Wir erfahren aber nicht, wie es diesen Toten ergeht, was sie
bei der Predigt des Christus taten oder auch nicht taten.
Zudem weist das euriTTe^icrD-ri in 4, 6 auf einen einmaligen
Vorgang hin, der nicht im Sinne eines dauernden Gnadenangebotes
an alle Toten verallgemeinert werden darf. Von dem
Flutgeschlecht heißt es, daß seine Zugehörigen die Verurteilung
im Fleisch erlitten, daß sie starben, weil sie als Menschen ocip£

waren. Der Tod ist das Gericht über die crâpS. Dadurch aber,
daß Jesus Christus zu ihnen geht, kommt der göttliche, Leben
schaffende Geist zu ihnen. Gott richtet Lebende und Tote, und
er gibt Lebenden und Toten das Lehen dann, wenn der Christus

sie ruft.10 Die Anthropologie der beiden Stellen scheint
mir zum mindesten nach der griechischen Seite hin zu
tendieren. Denn diese Toten haben irgendwie Lehen und Bewußtsein,

sonst könnten sie das Evangelium nicht vernehmen; sie
sind nicht bloße Schatten ihrer früheren Existenz; auch werden

sie in 3, 19 TTveuucrra genannt. Oder sollten hier, wie in der
letzten zu diesem Thema erschienenen Arbeit von Bo Reiche 11

zu lesen ist, mit den Trveupata die «Gottessöhne» und die Riesen
aus Gen. 6 gemeint sein? Mir würde scheinen, daß wir es an
unserer Stelle mit der christlichen Antwort auf ein Problem
zu tun haben, das in der Tannaitenzeit in der Synagoge
diskutiert wurde: die Frage, ob das Edutgeschlecht (wie das
Geschlecht des Turmhaus, die Rotte Korachs und die
Kundschafter) Anteil am Leben des kommenden Aeons haben oder

10 Adolf Schlatter, Petrus und Paulus, 1937, S. 137—139, S. 153.
11 Bo Reiche, The Disobedient Spirits and Christian Baptism. A Study

of 1 Petr. Ill, 19 and its Context, 1946, S. 52—92 (in: Acta Seminarii Neo-
testamentici Upsaliensis XIII).



die Vorstellung vom Fegefeuer? 107

nicht. Die Synagoge schloß das Geschlecht der Flut vom
kommenden Aeon aus.12

Zu diesen Stellen aus dem Apostolos kommen als Belege
für die Lehre vom Fegefeuer noch einige Stellen aus dem
Evangelium. Hier scheiden m. E. gleich die Stellen Matth. 16,

19; 18, 18 und Joh. 20, 23 aus, wo Jesus seinen Jüngern die
Vollmacht zu binden und lösen gibt. Es ist eine durch nichts
bewiesene reine Behauptung Stauffers, daß sich das Binden
und Lösen auf die Seelen im Jenseits beziehe. Ob man das
Binden und Lösen versteht als die Vollmacht, für verboten
und erlaubt zu erklären, also lialakhische Entscheidungen zu
treffen, oder oh man mit Adolf Schlatter 13 annimmt, es sei an
die Verkündigung der Botschaft von Gericht und Gnade
gedacht, das spielt hier keine Rolle. Wenn in den Matth.-Stellen
gesagt wird, es sei im Himmel gelöst oder gebunden, was die
Jünger auf Erden binden und lösen, so bezieht sich dies
entweder auf Gott allein, der diese Entscheidungen sanktionieren
wird, oder dann auf den himmlischen Gerichtshof, der als
Kollegium mit Gott zusammen das Urteil billigen wird.
Davon, daß nach Stauffer die Fürbitte-Vollmacht der Kirche ins
Jenseits und damit ins Fegefeuer hinüberreiche, kann ich in
den Texten nichts finden. — Wie steht es aber mit den andern
Stellen aus den Evangelien? Da ist z. B. Matth. 12, 32. Dieser
Vers sagt, daß es im jetzigen Leben Sündenvergebung gibt.
Es wird aber auch im kommenden Aeon Vergebung geben. Das
ist dadurch klar, daß es bei der Auferstehung der Toten und
beim Jüngsten Gericht nicht nur Verdammungsurteile,
sondern auch Gnade und Vergehung geben wird. Jesus sichtet hier
nicht den Zustand nach dem Tode, sondern das Jüngste
Gericht ; wenn es kommt, wird die letzte Möglichkeit gekommen
sein, Gnade und Vergehung zu erlangen. Man kann den
Ausdruck « weder in dieser noch in der zukünftigen Welt» nicht
dahin pressen, daß man aus ihm einen Hinweis auf eine Be-

12 Vgl. Misohna Sanhédrin 11, 1—3; Thosephtha Sanhédrin 13, 6 (Zuk-
kermandel S. 434). «Nach K. Jochanan (um 250) dauert das Strafgericht
über das Geschlecht der Flut 12 Monate; sie empfingen ihre Strafe,
bekamen aber Anteil an der kommenden Welt; denn jeder Tropfen, den Gott
auf sie fallen ließ, kühlte das Feuer in der Hölle ab ...» (Bereschith r.,
par. 18, zu Gen. 6, 7). Vgl. auch S. 118 f. dieser Arbeit.

13 Vgl. Adolf Schlatter, Der Evangelist Matthäus, 1933, S. 511 f.



108 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

endigung der Strafen nach einer gewissen Zeit herausliest; er
will vielmehr sagen : es gibt für diese Sünde überhaupt keine
Vergebung. — Ferner wird hier herangezogen das Gleichnis
Matth. 5, 25 f. mit seiner Parallele Luk. 12, 57—59. Die
Matthäus-Fassung scheint mir einschärfen zu wollen: es ist jede
Kleinigkeit unter Gottes Gebot und Recht gestellt, darum
erreicht und ahndet Gott auch jede Ungerechtigkeit. Meiner
Meinung nach müßte man das Wort zu Matth. 12, 39 stellen, das der
Evangelist zu derselben Perikope gefügt hat. Es ist auch hier
das Endgericht gemeint; wer darin bestehen will, der muß sein
ganzes Leben in Ordnung haben. Ist das nicht der Fall, dann
wird man eben für alles bestraft. Das Gleichnis wäre m. E.
überfordert, wollte man daraus schließen, es gäbe aus der ewigen
Strafe eine Entlassung, so wie ein Sträfling entlassen wird,
wenn er die Strafe abgesessen hat. Aber selbst wenn dieser
Gedanke vorläge, so wäre trotzdem über ein zwischenzeitliches
Fegefeuer noch nichts gesagt. Richtet sich so das Gleichnis in
der Matthäus-Fassung an die Jünger und ermahnt sie, das
Unrecht aus der Welt zu schaffen, so richtet es sich in der Lukas-
Fassung an das Volk: es ist hier Mahnung, umzukehren,
solange es noch Zeit ist. Das Volk nützt nämlich die ihm von
Jesus gegebene Gelegenheit zur Buße nicht aus. Die Pointe ist
die, daß es nach dem Urteilsspruch am Jüngsten Tage zu spät
sein wird zur Buße. — Endlich erinnert Stauffer bei Luk. 16, 9

an 1. Henoch 39, 4 f., wo es heißt: «Hier sah ich ein anderes
Gesicht: die Wohnungen der Gerechten und die Ruhestätten der
Heiligen und diese baten, legten Fürsprache ein und beteten
für die Menschenkinder. » Jedoch: die Vorstellung von der Fürbitte

der verstorbenen Gerechten für die Menschen auf der Erde
kommt bei Jesus sonst nicht vor. Die Gerechten in 1. Hen. 39

bitten übrigens für die lebenden Menschen auf der Erde, nicht
für Verstorbene im Jenseits Weiter ist bei dem Ausdruck:
«Damit sie euch aufnehmen in die ewigen Hütten» an Gott
zu denken, der die Menschen in sein Reich aufnimmt. Nicht
die Freunde sind die «sie», welche aufnehmen, sondern es liegt
hier jüdische Redeweise vor, in der der Plural die unbestimmte
Person, diese aber Gott bezeichnet.14

14 Erich Klostermann, Das Lukasevangelium2, 1929, Komm. z. St. (in:
Handbuch zum NT, hrsg. von Hans Lietzmann, Bd. 5).



die Vorstellung vom Fegefeuer1 JO

Aus dem bisher Angeführten ergibt sich, daß keine der
beigebrachten Belegstellen die Vorstellung vom Fegefeuer
enthält. Wenn spätere Kirchenlehre diese Vorstellung in den
angeführten neutestamentlichen Stellen zu finden vermeinte, dann
darum, weil die anderweitig feststehende Lehre irgendwie mit
Schriftstellen gedeckt werden mußte, wobei es sich aber deutlich

um Eisegese, nicht um Exegese handelt.
Wir hahen jedoch noch weiter zu fragen und zu prüfen,

ob — wie Stauffer will — schon die vorchristliche jüdische
Apokalyptik die Vorstellung vom Fegefeuer gekannt hat. Wir
müssen das schon darum tun, weil Stauffer unter den neu-
testamentlichen Stellen immer auch solche aus dieser Literatur

anführt. Aber auch diese Stellen halten einer nähern
Prüfung nicht stand. So geht es in Tobit 4, 17 (BA) nur um das
Begräbnis: Tobias soll beim Tode eines Gerechten reichlich
Brot spenden, was er beim Tode eines Sünders unterlassen
soll. Es handelt sich hier um die weitverbreitete Sitte der
Totenspeisung; das ist zunächst eine primitive Sitte, die mit
einem Fegefeuer nichts zu tun hat. Dasselbe wird Sirach 30, 18

gemeint sein. Der Siracide polemisiert hier gegen die Sitte; er
selber kennt die Lehre von der Unsterblichkeit der Seele nicht,
sondern er bewegt sich in diesen Stücken durchaus auf alttesta-
mentlichen Bahnen. — In 2. Makkab. 12, 40 ff. wird erzählt, wie
die Juden auf ihren in der Schlacht gefallenen Kameraden
Götzenbilder (Amulette) finden. Judas Makkabäus sendet hierauf
2000 Drachmen nach Jerusalem als Sühnopfer. Dabei heißt es,
er habe bei dieser Handlung auf die Auferstehung Bedacht
genommen. Er dachte daran, daß bei der Auferstehung die
Menschen gerichtet werden. Durch das Sühnopfer wollte er verhindern,

daß bei der großen Schlußabrechnung den Gefallenen ihr
Götzendienst zum Verhängnis wird. — Weiter ist zu nennen
Pseudo-Philo 26,1: «Nimm die Männer und alles hei ihnen
Vorgefundene samt all den Ihrigen und verbringe sie in das Bett
des Baches Phison und verbrenne sie, damit mein Zorn von
ihnen weiche.» Die Toten stehen nicht mehr unter dem Zorne
Gottes, sondern sie haben eben durch den Tod das Gericht des
Zornes empfangen. Wenn die Greuel aus dem Volke entfernt
sind, dann weicht Gottes Zorn von ihm. Auf einen Zwischenzustand

ist gar nicht reflektiert. Die beiden folgenden Stellen



110 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

sollen beide belegen, daß es in der spätjüdischen Apokalyptik
Fürbitte für die Toten gegeben habe, und sie sollen dann
indirekt auch 1. Kor. 15, 29 stützen. Es handelt sich um
Apokalypse Esdras 5, 6: «Da weinte ich und sprach: O Herr, ach
Herr! Erbarme dich der Sünder», und Apokalypse Sedrach 5,
7 f.: «Sei gnädig, Herr! Tilg aus die Strafen! Wenn nicht, dann
nimm mich auch zu den Sündern. Erbarmst du dich der Sünder

nicht, wo bleibt dein Mitgefühl, wo deine Milde, Herr?»
Allein, diese beiden Stellen sind sehr wohl verständlich ohne
die Annahme, daß ihnen die Vorstellung eines Fegefeuers
zugrunde liegt. Zwar sprechen die Verfasser ihre Bitten aus
angesichts der bestraften Sünder in der Hölle. Durch die Fürbitte

soll der Leser erkennen, daß es sich bei den Jenseitsstrafen

um etwas ganz Entsetzliches handelt; die Fürbitte des

Apokalyptikers hat nicht den Zweck, die Bestraften im
Jenseits zu retten, sondern sie soll die Menschen auf der Erde
zur Buße mahnen. Die Höllenschilderung hat überhaupt diesen

paränetischen Zweck. Es kommt in ihnen das Bewußtsein
der allgemeinen Sündhaftigkeit zum Ausdruck, angesichts
dessen der Mensch seine Zuflucht nur noch zum Erbarmen
Gottes nehmen kann. Daß durch diese Fürbitte etwa eine
Strafe gemildert oder verkürzt würde, steht nicht da. —
Erstaunlich ist, daß Stauffer zwei Stellen, die seine Ansicht gut
stützen könnten, nicht erwähnt. Die erste steht in Testament
Isaak 6, 11—15: hier erleidet einer, der seinen Nachbarn
beleidigt hat, die Strafe, daß er von Löwen zerrissen wird, die
ihn fressen und wieder ausspeien, worauf er wieder
zusammengesetzt wird und das grausame Spiel von neuem beginnt.
Diese Strafe dauert ein Jahr; das ist nun zwar kein
Fegefeuer, aber doch eine zeitlich begrenzte Jenseitsstrafe.
Dagegen wird im folgenden Kapitel derselben Schrift eine
zwischenzeitliche Feuerstrafe erwähnt. Der pseudonyme Patriarch
wird auf seiner Jenseitsreise an einen Feuerstrom geführt.
Von diesem heißt es, er schädige die Gerechten nicht,
verbrenne dagegen die Frevler. Die Meinung des Verfassers ist
wohl die, daß nach dem Tode alle durch diesen Feuerstrom
hindurch gehen müssen. Die Strafe der Frevler dauert so
lange, bis daß Gott sich ihrer erbarmt (7, 18). Durch diese
Angabe wird die Jenseitsstrafe zeitlich befristet. Allerdings



die Vorstellung vom Fegefeuer? 111

ist liier nun zu sagen, daß das ganze Werk christlich
überarbeitet ist, so daß sich das Alter der ganzen Schrift, vor allem
aber der einzelnen Motive in ihr, nicht genau festlegen läßt.15

— Sicher in vorchristliche Zeit führt uns dagegen eine Partie
aus dem slavischen Henoch, 2. Hen. 41 f. Hier beschreibt der
Apokalyptiker den Adam und die andern Patriarchen in der
Qual der Feuerhölle. Er wird darüber belehrt, daß diese Qual
dauern wird bis zum Weltgericht, dann werden die Patriarchen

aus der Hölle in das Paradies gelangen. Vom slavischen
Henoch scheint die Vita Adae abhängig zu sein (die Stauffer
nun wieder erwähnt). Ueber das Schicksal Adams werden hier
gleich zwei Ansichten geboten: Nach pioç 'AbcQ 39 kommt er
zunächst an einen Strafort, dann in das Paradies im dritten
Himmel, wo er weilen wird bis zum Gerichtstag, ßiog Abâp 37

(Kap. 37 gehört vor 39!). 2. Adam bleibt zur Strafe in der Hand
Michaels, bis er am großen Gerichtstag begnadigt werden
wird (Vita Adae 47). Auch bei dieser Schrift fragt es sich
sehr, ob sie nicht christlich überarbeitet wurde. Da sich aber
der slavische Henoch mit einiger Sicherheit auf 1—50 n. Chr.
datieren läßt und da hier wie dort von Adam die Rede ist,
ist Abhängigkeit der Adamschrift vom slavischen Henoch zu
vermuten. — Wir haben somit in der ganzen pseudepigra-
phischen Literatur des Judentums eine einzige Stelle gefunden,

die mit Sicherheit bezeugt, daß die Fegefeuervorstellung
im Spätjudentum vor der Abfassung der neutestamentlichen
Schriften vorhanden war. Dabei ist zu vermuten, daß der
slavische Henoch für Adam und die Urväter eine spezielle Lehre
aufstellt, die sich nicht ohne weiteres verallgemeinern läßt.

Immerhin enthalten diese letzten Sätze eine deutliche
Einschränkung. Es war die Rede von der vorchristlichen
spätjüdischen Apokalyptik. Das Judentum kennt tatsächlich die
Lehre vom Fegefeuer, und zwar sind es Tannaiten am Ende
des ersten und zu Beginn des zweiten Jahrhunderts n. Chr.,
die diese Lehre vertreten. Es machen sich hier in der Theologie

der Rabbinen griechische Einflüsse geltend. Eine neue
Anthropologie und neue Jenseitsvorstellungen kommen in die
Religion des Judentums hinein. Neu sind diese Dinge im

15 Ich würde für späte Datierung votieren, da die Jenseitsstrafe
gerade ein Jahr dauern soll; vgl. S. 118 f. dieser Arbeit.



112 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

Vergleich zu der Lehre des Alten Testaments.16 Griechische
Einflüsse machten sich im Spätjudentum geltend vor allem in
der Anthropologie und in der Lehre vom Zustand nach dem
Tode. Dabei ist es klar, daß nicht die Lehren der atheistischen
griechischen Philosophie übernommen wurden, die zugleich
die Fortexistenz der Seele leugnete. Wollte der Jude sein
Judentum bewahren, dann konnte er seinen Glauben nur durch
eine theistische Philosophie bereichern, die in der Regel den
Menschen auch mit einer unsterblichen Seele ausstattete.
Zugleich ergänzte eine solche Lehre auch einen empfindlichen
Mangel in der Theologie des Judentums. Denn es war nicht
jeder fähig, sich auf der Höhe der Anschauungen eines
73. Psalms zu bewegen, was das Fortleben nach dem Tode
anbetrifft. So wird das Fortexistieren nach dem Tode nicht mehr
aus der gegenwärtigen Glaubensgemeinschaft mit Jahwe
erschlossen, die auch der Tod nicht unterbrechen kann, sondern
der Mensch bekommt jetzt schöpfungsmäßig einen unvergänglichen

Teil zugesprochen. Zugleich wird damit die Bahn frei
für die Lösung eines Rätsels, für welches das Alte Testament
keine Lösung gewußt hatte: die Frage nach dem Leiden des
Frommen in diesem Leben und nach dem gegenwärtigen Glück
der Gottlosen kann jetzt durch den Gedanken der jenseitigen
Vergeltung beantwortet werden. Mag der Gottlose in äußerem
Glück und Wohlergehen blühen bis an sein Ende, mag es

andererseits dem Frommen hier auf der Welt übel ergehen
bis zum Tode, ja mag er gar als Märtyrer für seine Sache
fallen müssen: die Zeit nach dem Tode wird die Rechnung ins
Gleichgewicht bringen. Gott hat Lohn und Strafe für Fromme
und Gottlose längst bereit, und jeder wird erhalten, was seine
Werke verdient haben. Das sind Gedanken, die längst in der
griechischen Philosophie lebendig gewesen waren und die nun
in das Judentum einströmen. Der erste Henoch redet in den
Paränesen und z. T. in den Bilderreden von einer jenseitigen
Vergeltung gleich nach dem Tode. Das hellenistische Judentum

ist völlig im Banne der griechischen Anthropologie: Philo,
die Weisheit Salomos, das 4. Makkabäerbuch sind hier die

18 Ich gehe auf die Vorstellungen des AT hier nicht ein, da ich das

in Frage kommende Material als selbstverständlich bekannt voraussetze.



die Vorstellung vom Fegefeuer? 113

wichtigsten Zeugnisse. Die Essener 17 lehren eine dualistische
Anthropologie, in der der Leib als der Kerker der Seele
erscheint, aus dem sie im Tode befreit wird; dann kommen die
guten Seelen in das Land der Seligen jenseits des Ozeans,
während die Seelen der Sünder an einen Ort der Qual und der
Strafe gelangen. Beides ist gut griechische Vorstellung. Die
Essener, das 4. Makkabäerbuch und — mit der vorhin erwähnten

Ausnahme — der 2. Henoch lehren, daß die Jenseitsstrafen
ewig dauern. Es kommt vor, daß sich in ein und derselben
Schrift die verschiedensten Gedankenkreise überschneiden und
oft unverbunden nebeneinanderstehen. Das ist z. B. der Fall
in den Bilderreden des 1. Henoch. Hier begegnet die alttesta-
mentliche Vorstellung von der Scheol als dem Aufenthaltsort
der Toten, die Auferstehungslehre und die Lehre von der
Unsterblichkeit der Seele, welche die toten Gerechten in den Himmel

versetzt. Das muß natürlich bedingen, daß das Gericht
unmittelbar nach dem Tode über den Menschen ergeht. Das
Seelengericht nach dem Tode muß auch da postuliert werden,
wo es nicht ausdrücklich erwähnt wird, wo es aber heißt, daß
Lohn und Strafe unmittelbar nach dem Tode beginnen. Als im
Spätjudentum die Auferstehungslehre aufkam, da stellte sich
die Frage, wo sich die Abgeschiedenen in der Zwischenzeit,
bis zum Jüngsten Gericht, aufhielten. Hier konnte noch ohne
weiteres die alttestamentliche Anschauung von der Scheol
beibehalten werden. Das Problem wird akut dann, wenn eine
neue Anthropologie aufkommt, die zugleich Neues über das
Jenseits zu bieten hat. Was soll dann gelten: die
Auferstehungslehre oder die Unsterblichkeitslehre? Man hat sich nicht
zu diesem Entweder-Oder entschlossen, sondern hat im
Spätjudentum beide Gedankenkreise miteinander verbunden:
sowohl Gericht mit folgendem Lohn oder folgender Strafe
unmittelbar nach dem Tode wie auch Jüngstes Gericht mit den
beiden Möglichkeiten im ewigen Schicksal.18

17 Vgl. H. L. Strack und P. Billerbeck, Kommentar zum NT aus
Talmud und Midrasch, Bd. IV, 1928, S. 1021. (Im folgenden kürze ich ab:

Str.-B.)
18 Dieses Nebeneinander beider Vorstellungen zeigt auch die Eschatologie

des Parsismus. Vgl. E. Boeklen, Die Verwandschaft der
jüdischchristlichen mit der parsischen Eschatologie, 1902. S. 18 ff., S. 90 ff.

8



114 II. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

Wir beobachten, wie in der zweiten Hälfte des ersten
nachchristlichen Jahrhunderts die Unsterblichkeitslehre in den
Rabbinat Palästinas einströmt, nachdem an sich die Pseud-
epigraphen in dieser Lehre längst vorangegangen sind. Wir
sehen dies darin, daß die Rabbinen anfangen, vom Gericht
unmittelbar nach dem Tode zu reden. Der erste, von dem wir das
sicher wissen, ist Rabban Jochanan ben Zakkai.18 Nicht immer
geklärt ist dann die Frage, in welchem Verhältnis dieses
Gericht nach dem Tode zum Jüngsten Gericht steht. Ausdrücklich

stellt sich der 4. Esra dieses Problem und löst es in einem
Kompromiß.20 Man muß wohl annehmen, daß die allgemeine
Ansicht die gewesen ist, daß das endgültige Los der Seele

gleich nach dem Tode beginnt, daß das Jüngste Gericht dann
nur bestätigt, was das Seelengericht schon bestimmt hatte.
Aber andererseits konnte hier der Gedanke Eingang finden,
daß durch die Strafe gleich nach dem Tode die Schuld schon
gebüßt werde. Dann ist die Möglichkeit gegeben, daß beim
Weltgericht der Prozeß wieder aufgenommen wird und die
Möglichkeit dennoch besteht, in die Seligkeit des Neuen Aeon
einzugehen.

Damit ist der Gedanke des Fegefeuers gegeben. Zum
Gedanken der Strafe tritt dann noch der Gedanke der Läuterung:
der Gerechte geht ins Leben ein — der Reine geht ins Leben
ein. Die beiden Gedanken sind von verschiedener Herkunft
und Bedeutung! So bekommt die Strafe nach dem Tode nicht
nur den Sinn, die gestörte Gerechtigkeit ins Gleichgewicht zu
bringen, sondern auch den Sinn einer Reinigung, weil die

19 Str.-B. IV, S. 1036. Lehrreich ist da die bekannte Erzählung von
seinem Sterben, bBerakhoth 28b, vor allem der Schlußsatz: «... da es vor
mir zwei Wege gibt, einen zum Garten 'Edän und einen zum Gehinnom,
und ich nicht weiß, welchen man mich führen wird, soll ich da nicht wei-
nen?> Zu den zwei Wegen im Jenseits vergleiche man Piaton, Gorgias
168, wo berichtet wird, wie Zeus die drei Richter im Jenseits einsetzte:
«.. und so habe ich zu Richtern drei von meinen Söhnen ausersehen, aus
Asien zwei, Minos und Rhadamanthys, einen aus Europa, Aiakos. Sie werden,

sobald sie gestorben sind, ihr Richteramt antreten auf der Wiese,
an der Gabelung, wo rechts der Weg zur Insel der Seligen, links zum Tartaros
führt.>

20 In 4. Esra 7 liegt die Lösung vor, daß die Gerechten nach dem Tode
einen Vorgeschmack der ewigen Freuden bekommen, während die Frevler
eine vorläufige Pein erfahren.



die Vorstellung vom Fegefeuerl 115

Sünde die Seele befleckt. Ferner ist hier darauf zu achten, wem
die Jenseitsstrafe zugute kommen kann. Die einfache Schwarz-
,Weiß-Malerei genügt nicht mehr. Man kann nicht einfach
reden von Gerechten und von Frevlern und sie auf Paradies
und Hölle verteilen. Die Wirklichkeit des Lebens lehrt, daß
es Uebergänge gibt, Mischungen von Gut und Böse, und daß
schließlich jeder Anteil hat an heidem. Klar ist immer, daß der
vollkommen Gerechte das Paradies erbt, während dem
vollkommenen Frevler ebenso sicher die Hölle bestimmt ist. Aber
die große Mehrheit der Menschen gehört zu der großen
Mittelklasse, zu den Mittelmäßigen. Sie haben wohl gesündigt,
aber ihre Sünden sind nicht derart, daß sie eine ewige
Verdammnis verdienten, wie es anderseits klar ist, daß sie für die
begangenen Sünden wirklich bestraft werden sollen. Dem
entspricht positiv, daß sie gute Taten vorzuweisen haben, die eine
Belohnung verlangen. So ergibt sich die Einteilung der
Menschheit im Gericht in drei Kategorien: Gerechte — Mittlere

— Frevler.
Ueber das Schicksal der «Mittleren» wird im ersten

Jahrhundert zwischen den Schulen Hilleis und Schammais lebhaft
diskutiert.21 Es geht in diesen Debatten zwar zunächst um
das endzeitliche Gehinnomgericht, aber schon können die
strengeren Schammaiten sagen, daß die «Mittleren» durch das
Feuer des endzeitlichen Gehinnom so gereinigt werden, daß
sie am Ende doch noch in den Gan'Edän kommen. Die milderen

Hilleliten sagen, daß bei den «Mittleren» zum vornherein
Gottes Erbarmen überwiege, das sie vor dem Gehinnom und
seiner Qual bewahrt.22 Bald aber setzt sich die Lehre durch,
daß Lohn und Strafe sofort nach dem Tode beginnen.
Entsprechend wird über das Wesen des Menschen hinsichtlich
seiner sittlichen Qualität verhandelt. «R. Jose der Galiläer
pflegte zu sagen: den Gerechten nimmt er (Gott) den bösen
Trieb und gibt ihnen den guten Trieb... Die Frevler — er
nimmt von ihnen den guten Trieb und gibt ihnen den bösen
Trieb Den ,Mittleren' gibt er beide.» 23 Dem entsprechend
sagte R. Jose b. Chalaphtha: «Die vollendeten Gerechten läutert

man nicht. Die vollendeten Frevler läutert man nicht.

21 Vgl. Str.-B. IV, S. 1044, 1050. 22 Vgl. Str.-B. IV, S. 1050.
23 Aboth de R.Nathan 32, 2 (ed. Salomon Schechter. 1945, S. 93).

8*



116 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

Wen läutert man? Die Mittleren.» 24 Daneben steht die
Ansicht des R. Elie'zer b. R. lose haggelili, der sagte, daß Gott
den Mittleren die Sünden einfach vergebe. Wenn das zwischenzeitliche

Gehinnomgericht eine Läuterung bewirken soll, dann
gehört selbstverständlich dazu, daß der Sünder sich bekehrt
und Buße tut.25 Entscheidend in der Lehre vom Fegefeuer
wurde der Einfluß von R. Aqiba und seinem Kreis. So hat er
auf Grund von Jes. 66, 23 gelehrt26, daß das Gericht über die
Sünder im Gehinnom zwölf Monate daure. Dabei wird der Kreis
derjenigen, denen das zwischenzeitliche Gehinnomgericht zur
Sühnung der Sünden dient, sehr weit gezogen. Vom Fegefeuer
sind eigentlich nur diejenigen ausgeschlossen, über die schon
die Schrift ein Verdammungsurteil abgegeben hatte. Es
betrifft dies das Geschlecht der Flut, das Geschlecht des Turmbaus

und die Leute von Sodom. Ueber die Kundschafter, die
Zeitgenossen der Wüstenwanderung, die Rotte Korachs und
über die 10 Stämme des Nordreiches sind die Meinungen
geteilt zwischen R. Aqiha und R. Elie'zer. Zu diesen kommt
noch König Manasse27, dem R. Jehuda im Gegensatz zu
andern Tannaiten den Anteil an der zukünftigen Welt
zuerkennen wollte, da er Buße tat, betete und sein Gebet erhört
wurde. Weiter hören wir in der Thosephtha: «Die Sünder
Israels, die für sich allein sündigten, die Sünder unter den
Weltvölkern, die für sich allein sündigten, die steigen in den
Gehinnom hinab und werden in ihm zwölf Monate gerichtet,
und nach zwölf Monaten wird ihre Seele samt ihrem Leibe
verbrannt und der Gehinnom wirft sie aus und sie werden zu
Staub, und der Wind verweht sie und sie werden zertreten
unter den Füßen der Gerechten...» Das ist die schärfste

24 Aboth de E.Nathan 41, 20, Rez.A. (Schechter, S. 93).
25 Es muß hier wieder gegen Stauffer bemerkt werden, daß die

jüdischen Pseudepigraphen eine Buße im Jenseits nicht kennen. Dagegen gibt
es Stellen, die die Möglichkeit einer Buße im Jenseits ausdrücklich
bestreiten. Erwähnt sei 4. Esra 7, 82: «Die zweite Pein (seil, der Gottlosen
nach dem Tode), daß sie nicht wahre Buße mehr fürs Leben wirken
können.» Ferner syr. Baruch 85, 12: «Denn wenn der Höchste alles das

herbeigeführt, dann gibt es dort nicht abermals Gelegenheit zur Buße...»
Der Eabbinat urteilte hier wesentlich milder.

26 Mischna 'Edujoth 2, 10.
27 Vgl. Thosephtha Sanhédrin 12, 9—13, 12 (Zuckermandel, S. 433 bis

435), wo die ganze Verhandlung steht.



die Vorstellung vom Fegefeuer? 117

Stelle, die ich über das Fegefeuer getroffen habe; denn nach
ihr bedeutet das Gericht nach dem Tode nicht die Vorstufe
zur Seligkeit, sondern zur ewigen Vernichtung. Von einem
Fegefeuer darf somit hier eigentlich nicht mehr geredet werden;

denn es geht nicht mehr um Läuterung. Ihren Abschluß
fanden die Bemühungen des R. Aqiba, möglichst viele durch
das zwischenzeitliche Gehinnomgericht gehen zu lassen, in
Resch Laqisch (um 250).28 Er lehrte, daß die Israeliten alle
ins Paradies kommen; die gottlosen Israeliten werden im
Gehinnom alle geläutert, dann erben auch sie das Paradies.
Wir stehen hier am eigentlichen Nerv der ganzen Lehre: es

geht darum, wenn irgend möglich ganz Israel in die Seligkeit
des Paradieses und damit des kommenden Aeon gelangen zu
lassen. Man blieb aber nicht bei Israel stehen. «R. Chanina
sagte29 nämlich: alle steigen in den Gehinnom hinab,
ausgenommen drei. Alle, wie kommst du darauf? Vielmehr, alle,
die in den Gehinnom hinabsteigen, kommen zurück herauf,
ausgenommen drei, die hinabsteigen und nicht mehr
heraufkommen. Folgende sind es: wer eine verheiratete Frau
beschläft, wer seinen Nächsten öffentlich beschämt und wer seinen
Nächsten beim Spottnamen nennt.» Ein unbekannter Autor in
bErubin 19a weiß sogar nur von einer Kategorie zu sagen,
die nicht aus dem Gehinnom kommt: Ahraham holt die
Bestraften aus dem Gehinnom mit Ausnahme derer, die beim
Ehebruch den Epispasmus vollzogen, d. h. durch eine Operation

das Zeichen der Beschneidung beseitigt haben, damit man
sie nicht als Juden erkenne. R. Jehoschua sagte im Gegensatz
zu R. Elie'zer, daß es auch unter den Weltvölkern Gerechte
gebe, die in das Leben der zukünftigen Welt eingehen.30

Wie lange dauert das Gehinnomgericht, wenn es das Fegefeuer

ist? Wir hörten schon von den zwölf Monaten, die Aqiba
die Frevler bestraft sein ließ. «Ferner hat er (seil. R. Aqiba)
gesagt: das Gericht über das Flutgeschlecht dauerte zwölf
Monate, das Gericht über Hiob dauerte zwölf Monate, das
Gericht über die Aegypter dauerte zwölf Monate, das Gericht
über Gog und Magog in der Zukunft dauert zwölf Monate,
und das Gericht über die Gottlosen im Gehinnom dauert zwölf

28 Vgl. Str.-B. IV, S. 1056. 29 bBaba Meçi'a 58b.
30 Thosephtha Sanhédrin 13, 2 (Zuckermandel, S. 434).



118 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

Monate.» Noch milder urteilte R. Jochanan b. Nuri (um 110),
der sagte, daß das Gehinnomgericht sieben Wochen daure,
und zwar vom Passahfest bis Pfingsten.31 Es wurde also von
der Zeit der Schule Schammais bis zu Aqiba ein wesentlicher
Fortschritt auf die mildere Beurteilung des Sünders hin
getan: die Schammaiten ließen nur die Mittleren geläutert werden,

Aqiba aber redet ausdrücklich von «rescha'im», d. h.
Frevlern, denen die Gnade der Läuterung im Fegefeuer widerfährt.

Es wird sich aber dabei um Frevler geringeren Grades
gehandelt haben; denn an sich kennt ja Aqiba solche, die ewig
verdammt sind.32 R. Abahu sagte 33, daß die Hexe von Endor
nur deshalb den Samuel habe zitieren können, weil er noch
nicht zwölf Monate tot war. Da ist die Meinung offenbar die,
daß die Macht der Menschen unter gewissen Bedingungen ins
Jenseits hinüberreiche, oder daß das Fegefeuer noch nicht
«Jenseits» im eigentlichen Sinne, sondern noch irgendwie mit
der Erde verbunden sei, so daß man hinüberwirken könne.
Aus dem Paradies hätte Samuel nicht zitiert werden können.
Bezeichnend ist übrigens, daß man sogar den Samuel, den
Richter und Propheten des Alten Testamentes, durch das Fegefeuer

gehen ließ! — In anderer Weise wird der Gedanke der
Macht über das Fegefeuer in folgender Erzählung ausgesprochen.

Als R. Elischa b. Abuja, der berühmt-berüchtigte
abgefallene Rabbi, starb, da grämte sich sein großer Schüler
R. Meir, daß der immerhin bedeutende Thoragelehrte auf ewig
verdammt sein sollte. Elischa hatte sich ja immerhin mit der
Thora befaßt, und das verlangte Belohnung! R. Meir nahm
sich nun vor, wenn er sterbe, wolle er Rauch aus dem Grabe
Achers aufsteigen lassen zum Zeichen dafür, daß Elischa im
Zwischenzustande gestraft werde und nicht etwa in die ewige
Verdammnis falle. Tatsächlich soll nach Meirs Tode Rauch
aus dem Grabe Achers aufgestiegen sein. Dem R. Jochanan
aber gefiel es nicht, daß ein Rabbi sich im Gehinnom befinden
sollte; er nahm sich vor, Elischa b. Abuja zu erlösen, wenn
er sterben werde. Tatsächlich soll der Rauch aus dem Grabe
Achers nach R. Jochanans Tode aufgehört haben.34 Die Stelle
ist übrigens sehr instruktiv deshalb, weil sie zeigt, welche

31 Beide Ansichten in Mischna 'Edujoth 2, 10.
32 Vgl. Str.-B. IV, S. 1051. 33 bSchabbath 152b. 34 bChagiga 15b.



die Vorstellung vom Fegefeuer? 119

Macht man den Rabbinen zutraute. Die Parallele mit der
Praxis der katholischen Kirche drängt sich auf; denn auch
da hat die Kirche die Macht, durch ihre Priester auf Grund
des Gnadenschatzes die Seele aus dem Fegefeuer zu retten
oder die Strafe abzukürzen.35 In dieselbe VorStellungsreihe
gehört folgende Meinung36: Wenn einer im Namen seines
Vaters eine Lehre tradiert, dann soll er sagen: im Namen
meines Vaters, «für dessen Lager ich eine Sühne sei». Diesen
Satz soll er jedoch nur in den ersten zwölf Monaten nach dem
Tode sagen, nachher sage er: «Sein Andenken sei zum Segen.»
Denn dann hat der Verstorbene seine zwischenzeitliche Strafe
verbüßt. Der Satz, den der Sohn sprechen soll, zeigt, daß dieser

für seinen Vater einstehen kann, so daß diesem die Qual
des Fegefeuers erleichtert wird. Weiter geht noch folgender
Satz: «Man möchte vielleicht sagen, daß, wenn einer zum Ge-
hinnom hinabgefahren ist, es für ihn kein Emporsteigen mehr
gibt. Aber wenn man für ihn um Erbarmen fleht, so schleudert
man ihn aus dem Gehinnom wie einen Pfeil vom Bogen.» 37

Typisch jüdisch ist auch die Ansicht, daß die Gehinnomstra-
fen am Sabbat ruhen.38 Es mag zwar auch da der Gedanke
der Strafmilderung und der Barmherzigkeit mithineinspielen;
aber da das Sabbatgebot kosmische Bedeutung hat, darum ruht
auch jeglicher Strafvollzug am Sabbat. Im folgenden sind Sab-
bat-Motiv und Fürbitte-Motiv miteinander verbunden: «Deshalb

pflegt man die Toten am Sabbat zu erwähnen, daß sie
nicht in den Gehinnom zurückkehren; denn so heißt es in der
Thorat Kohanim: ,Sühne dein Volk Israel' (Deut. 21, 8) —
das geht auf die Lebenden, ,das du erlöst hast' — das geht auf
die Toten. Hieraus ergibt sich, daß die Lebenden die Toten
erlösen.» 39 An derselben Stelle wird auch der Versöhnungstag

35 Die angeführte Stelle zeigt auch, daß noch zwei heterogene
Vorstellungen miteinander verbunden sind: einmal ist der Tote im Grabe
weilend zu denken, denn es steigt Rauch aus dem Grabe auf; mit dieser
primitiveren Vorstellung ist aber die von der jenseitigen Feuerhölle
verbunden. Vgl. R. Meyer, Hellenistisches in der rabbinischen Anthropologie,
1937, S. 9 f. (in: Beiträge zur Wissenschaft vom AT und NT, hrsg. von
A.Alt und G.Kittel, 4. Folge, Heft 22).

36 bQidduschin 31b.
37 Pesiqtha Rabhathi 20 (95h), bei Str.-B. IV, S. 1049.
38 bSanhedrin 65b; Beresehith r. 11 (8b, 52) bei Str.-B. IV, S. 1049.
30 Tanchuna (Ha'azinu 27b; 33) bei Str.-B. IV, S. 1049.



120 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

als Tag der Fürbitte für die Toten erwähnt. Am Versöhnungs-
tag werden aber auch Almosen für die Toten gegeben. Somit
hat auch das gute Werk, das Almosen, sühnende Kraft, die den
Toten aus dem Fegefeuer retten kann.

Ich glaube nun, daß nicht nur die ganze Vorstellung vom
Fegefeuer, sondern vor allem auch die zwölfmonatige Dauer
der Gehinnomstrafe bei den Rabbinen auf griechische
Vorbilder zurückgeht. Auch Piaton 40 unterscheidet wie die Juden
drei Klassen von Menschen, denen je nach ihrem Leben ein
verschiedenes Los nach dem Tode im Jenseits besehieden ist:
die Gottlosen; die, welche schön und heilig gelebt haben; die
Mittelmäßigen. Von den Mittelmäßigen sagt Piaton: «Und
diejenigen, welche einen mittelmäßigen Lebenswandel geführt zu
haben scheinen, begeben sich auf den Acheron, besteigen die
Fahrzeuge, die es da für sie gibt, und gelangen auf diesen zum
See. Hier wohnen sie und reinigen sich, büßen ihre Verfehlungen

ab, wenn einer sich irgendwie vergangen hat, und werden

dann losgesprochen, wie sie auch ebenso für ihre guten
Taten den Lohn erhalten, jeder nach Verdienst.» Die schweren
und unheilbaren Frevler aber werden in den Tartaros
gestürzt. «Diejenigen aber, die zwar heilbare, aber doch schwere
Verfehlungen begangen haben, werden zwar auch in den
Tartaros gestürzt, wenn sie aber ein Jahr darin zugebracht, wirft
sie die Woge wieder aus und sie gehen an den acherusischen
See, um die herbeizurufen, die sie frevelhaft behandelt haben.
Diese bitten sie, sie möchten sie in den See aussteigen lassen
und aufnehmen. Gelingt es ihnen, jene dazu zu bestimmen, so
sind ihre Leiden zu Ende; wo nicht, so werden sie in den
Tartaros zurückgetrieben.» Wesentlich ist hier für uns die
Uebereinstimmung zwischen Piaton und Aqiba, insofern beide
den Mittleren eine Jenseitsstrafe von zwölf Monaten zumessen.
Natürlich steht das Ganze bei Piaton im Rahmen seiner
Seelenwanderungslehre; diese aber ist nicht in das Judentum der
Tannaitenzeit eingedrungen, auch da nicht, wo man die
Präexistenz der Seelen lehrte. Das Judentum hatte hier eine
grundsätzlich andere Anschauung vom Wesen der Welt. Die
Welt ist nicht ewig, sondern sie ist geschaffen und hat ihr es-

chatologisches Ziel darin, daß Gott den 'olam habba herauf-

40 Vgl. Piaton, Phaidon, 113 f



die Vorstellung vom Fegefeuer? 121

führen wird, nach welchem keine anderen Weltperioden mehr
zu erwarten sind. So denkt das Judentum über die Zeit und
die Welt linear, während Piaton hier zyklisch denkt. Entsprechend

wurde zwar die Lehre vom zwischenzeitlichen Strafort
und von der zwölfmonatigen Dauer der Strafe vom Judentum
aus Piaton übernommen, aber in das spezifisch jüdische
Zeitdenken eingebaut. Auch das Judentum hat der Hellenisierung
nicht widerstehen können. Einer der vielen Beweise dafür ist
die Veränderung im Bilde vom Jenseits und die Uebernahme
der Anschauung vom zwischenzeitlichen Strafort.

Endlich fehlt es im Spätjudentum — wie wir schon sahen
— auch nicht am Motiv der Läuterung des Menschen durch
das Fegefeuer. «Der Geist kehrt zu Gott zurück, der ihn
gegeben hat (Qohelet 12, 7). Wie er ihn dir in Reinheit
gegeben hat, so gib ihn auch du ihm in Reinheit wieder zurück.
Gleich einem König von Fleisch und Blut, der an seine
Knechte königliche Gewänder verteilte. Die Klugen unter
ihnen falteten sie zusammen und legten sie in einen Kasten.
Die Törichten unter ihnen gingen hin und verrichteten darin
Arbeit. Nach einigen Tagen verlangte der König seine Kleider.
Die Klugen unter ihnen gaben sie ihm sauber zurück, die
Törichten unter ihnen gaben sie ihm besudelt zurück. Der
König freute sich über die Klugen und wurde zornig über die
Törichten. Er sagte in hezug auf die Klugen, daß die Kleider
in die Schatzkammer gelegt werden sollten, während sie selbst
in Frieden in ihre Häuser gehen sollten. In bezug auf die
Törichten sagte er, daß die Kleider dem Walker gegeben und
sie selbst in das Gefängnis geworfen werden sollten.» Die
Uebergabe an den Walker bedeutet hier die Läuterung. Gottlose

sind die, welche ihre Kleider Gott nicht in Reinheit
zurückgegeben haben.41

Wir sahen im bisherigen Verlauf unserer Untersuchung,
daß die vorchristliche jüdische Apokalyptik, mit einer
Ausnahme, die Vorstellung vom Fegefeuer nicht kennt, daß diese
Lehre erst am Ende des ersten Jahrhunderts sich bei den Rabbin

en nachweisen läßt. Von da aus gesehen ist es äußerst
unwahrscheinlich, daß sich diese Lehre im Neuen Testament
finden sollte. Dies wurde zur Gewißheit nach einer Prüfung

41 bSchabbath 152b; Str.-B. IV, S. 1045.



122 H. Bietenhai d, Kennt das Neue Testament

aller Stellen, die als Belege für diese Lehre im Neuen Testament

herangezogen werden: keine einzige hält einer Prüfung
stand. Eine Stelle wurde bis jetzt allerdings bewußt zurückgestellt:

das Gleichnis vom reichen Mann und armen Lazarus
in Luk. 16, 19—31. Stauffer braucht diese Beispielerzählung
vor allem auch, um zu beweisen, daß Jesus die Lehre von
einem Zwischenzustand der Seele nach dem Tode gekannt
habe. Sicher bestehen hier Beziehungen zu 1. Hen. 22. Aber es

ist seit der Arbeit von Greßmann 42 höchst wahrscheinlich
gemacht worden, daß Jesus hier eine damals umlaufende
Volkserzählung aufgenommen und in seinem Sinne umgeprägt hat.
Es ist somit gerade nicht gesagt, daß Jesus alle Züge, die dieses

Gleichnis enthält, auch wirklich akzeptiert hat, er greift
einfach bekannte Motive auf, um damit seine Botschaft zu
verkünden. So will die Erzählung im Munde Jesu weder
Aufschlüsse über die Anthropologie noch solche über das
Jenseits gehen. Es soll hier betont werden, daß es eine Vergeltung
gibt; ferner, daß es nach dem Tode keine Möglichkeit zur Buße
mehr gibt; ferner, daß die Schrift des Alten Testamentes, wenn
sie ernst genommen wird, zum Glauben an seine Botschaft
führt. Weil das alles so ist, darum tut Buße not. Dazu besteht
im Ernstnehmen der Botschaft Gottes und Jesu Anlaß genug.
Es muß sogar hier damit gerechnet werden, daß Jesus seine
Zeitgenossen hat warnen wollen, die vielleicht mit der
Möglichkeit der Buße im Jenseits gerechnet haben. Aber die
Flucht ins Jenseits und ins Wunder wird radikal
abgeschnitten.

Sicher richtig ist dagegen der Hinweis Stauffers, daß für
Jesus die endgültige Entscheidung erst am Tage des Gerichts
erfolgt, am Jüngsten Tage. Die Botschaft Jesu und des ganzen
Neuen Testamentes ist eschatologischer Art; ihr Ziel ist die
Auferstehung von den Toten, nicht die Unsterblichkeit der
Seele. Diese Lehre kam — parallel zum Judentum — erst auf,
als auch das Christentum derselben Hellenisierung unterlag
wie die Synagoge.

Ittigen b. Bern. Hans Bietenhard.

42 Vgl. Hugo Greßmann, Vom reichen Mann und armen Lazarus, 1918

(in: Abhandlungen der preußischen Akademie der Wissensehaften zu Berlin,

phil.-hist. Klasse, Nr. 7).


	Kennt das Neue Testament die Vorstellung vom Fegefeuer?

