Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 3(1947)

Heft: 2

Artikel: Kennt das Neue Testament die Vorstellung vom Fegefeuer?
Autor: Bietenhard, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877526

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament ... 101

Kennt das Neue Testament die Vorstellung
vom Fegefeuer?

Probevorlesung am 18. Januar 1947
vor der FEvangelisch-Theologischen Falkultdt
der Universitit Bern.

Die Frage, die mit unserem Thema aufgeworfen wird,
scheint — besonders fiir die protestantische Theologie, ja fir
die wissenschaftliche Exegese des Neuen Testamentes iiber-
haupt — schon liingst und definitiv im negativen Sinne beant-
wortet zu sein. Aber es scheint das eben nur der Fall zu sein;
denn wenn man heute die Theologie des Neuen Testamentes
von Ethelbert Stauffer* zur Hand nimmt, dann merkt man,
daB diese Frage neuerdings gerade von einem protestantischen
Theologen zur Diskussion gestellt wird. Stauffer bejaht sogar
die Frage, ob das Neue Testament die Vorstellung des Fege-
feuers kenne.? Wir werden von Stauffer ferner dariiber be-
lehrt, dafl schon die vorchristliche spitjiidische Apokalyptik
die Vorstellung des Fegefeuers gekannt habe, und dall diese
Anschauung, wie anderes auch, von dieser Apokalyptik her
ins Neue Testament eingedrungen sei. Doch sei gleich zu An-
fang erwahnt, daB Stauffer nicht nur aus solchen historischen
und exegetischen Griinden zu seiner These kommt, sondern
sich hier bei ihm wohl ein eminent systematisch-theologisches
Interesse geltend macht; welches dann wieder die Exegese des
Neuen Testamentes bestimmt. Im Paragraphen 57 seines Lehr-
buches, der die Ueberschrift trigt: «Die Heimkehr des Ally,
kommt Stauffer auf die Lehre von der gmokatdotoaoic mévrwy zu
reden. Der Gedanke hier ist der, dafl nach Stauffers Befund
die ewige Verdammnis des Siinders nicht das letzte Wort des
Neuen Testamentes sei, sondern dall Gottes barmherziger
Heilswille dereinst auch das letzte ihm widerstrebende Nein
iiberwinden werde. Es sei Gottes Wille, dafl alle zur Einsicht

1 Ethelbert Stauffer, Die Theologie des Neuen Testamentes, 1941 (1945
von der Abteilung fiir Wiederaufbau und kirchliche Hilfsaktionen des
QOekumenischen Rates der Kirchen, Genf, als Neudruck ohne die 111 Ab-
bildungen auf 32 Tafeln, herausgegeben).

? Das ist einer der zahlreichen katholisicrenden Ziige, der diese Theo-
logie des NT kennzeichnet.



102 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

seiner Wahrheit und seines Heiles gelangen. Wer dies Ziel
in seinem Leben nicht erlange, der soll nach dem Tode, unter
Umstinden aber erst nach dem Jiingsten Gericht, die Moglich-
keit zur Siihne, zur Bulle und zur Umkehr zu Gott erhalten.
Vor allem rede Paulus in seinen Briefen in diesem Sinne,
wiahrend Johannes scharf von der ewigen Verdammnis rede;
fiir Stauffer aber hat hier Paulus das letzte Wort. Damit wird
nun tatsdchlich die Vorstellung vom Fegefeuer in den um-
fassenderen Rahmen des universalen gottlichen Heils- und
Rettungswillens gestellt, der auf das Heil und die Rettung
aller Menschen zielt. Die Jenseitsstrafe hat ihr Ziel darin,
dafl der Mensch seine Schuld biit, dafl er durch die Strafe
zur Kinsicht gelangt, Gottes Gnade als solche ergreift und
sich retten lifit. Auf diese Weise erhiilt auch der Siinder und
Unglidubige durch das Gericht hindurch die Moéglichkeit zum
Eingehen in den Frieden Gottes. Es ist hier ohne weiteres
klar, an welchen dogmengeschichtlichen Ort Stauffer sich hier
stellt: in die Nihe der beiden Alexandriner Clemens wund
Origenes. ®* Bei diesen beiden ist ebenfalls die Lehre von der
drokutdotaoig mivrwy mit der Lehre vom Fegefeuer verbunden
gewesen.

Nicht restlos deutlich wird bei Stauffer das Verhiltnis
dieser Jenseitsstrafe zur Heilstat Christi. Unklar ist ferner,
was genau Stauffer mit dem Fegefeuer meint. Ist es Strafe
fiir die Siinder nach dem individuellen Tode jedes Einzelnen,
oder ist es eine Straf- und BuBzeit nach dem Jiingsten Gericht,
die einmal enden wird? Beide Gedanken scheinen mir bei
Stauffer vorzuliegen. Da hier eine klare Definition fehlt?, so
mul in bezug auf das Fegefeuer folgendes festgestellt werden:
die Vorstellung vom Fegefeuer liegt da vor, wo geglaubt wird,
daf} der siindige Mensch nach dem Tode, genauer die siindige
Menschenseele, an einen Ort versetzt wird, an dem sie wih-
rend einer gewissen Zeit fiir ihre Fehler und Vergehungen
wihrend des Erdenlebens bestraft wird, worauf sie an den

3 Vgl. Gustav Anrich, Clemens und Origenes als Begriinder der Lehre
vom Fegfeuer, 1902 (in: Theologische Abhandlungen fiir H. J. Holtzmann).

* Trotz des im Vorwort formulierten Anspruchs auf ¢mathematische
Prizision» im Ausdruck; die Definition ist offenbar der «taciteischen
Kiirze» zum Opfer gefallen!



die Vorstellung vom Fegefeuer? 103

Ort des Heiles und der Seligkeit gelangt. Noch allgemeiner
gesagt, handelt es sich bei der Fegefeuervorstellung um eine
zeitlich beschrinkte Jenseitsstrafe, nach deren Ableistung im
Schicksal der Personlichkeit eine Aenderung eintritt. Kommt
diese Lehre im Neuen Testament vor?

Die bekanntesten und literarisch iltesten Stellen, die als
loci probantes aus dem Neuen Testament herangezogen wer-
den, stehen im ersten Korintherbrief. Es handelt sich zunéchst
um 1. Kor.5, 5. Der Blutschéinder, von dem an dieser Stelle
die Rede ist, soll dem Satan iibergeben werden, damit dieser
ihn t6te. Hier meint auch Hans Lietzmann %, daBl diese Ueber-
gabe an den Satan den Sinn habe, dall das mveduc sich noch
im Jenseits der Vollkommenheit ndhern konne. Es mull hier
jedoch bemerkt werden, dafl Paulus nicht von einer Jenseits-
strafe redet. Der Satan fungiert hier als Todesengel, der den
Menschen tétet. Ferner ist mit dem Worte odpz der ganze
Mensch nach seiner natiirlichen Seite gemeint, nicht der Leib,
der etwa im Gegensatz zu einer unsterblichen Seele oder dem
unsterblichen Geist stiinde. Dieser griechische anthropo-
logische Dualismus kommt bei Paulus nicht vor. Die Ueber-
gabe an den Satan bewirkt den plétzlichen Tod, der als Strafe
anzusehen ist. Wir haben hier einen dhnlichen Fall vor uns
wie bei Ananias und Sapphira in Act. 5, 1—11. Stirbt der Siin-
der eines raschen Todes, dann kann er nicht mehr siindigen.
Da er aber zur christlichen Gemeinde gehért und also das
mvedua hat, so kann er doch am Jiingsten Tage gerettet wer-
den. Auf diesen zuletzt genannten Punkt kommt es hier nun
entscheidend an: es ist mit dem Tag des Herrn eben der
Jiingste Tag gemeint, an dem das Gericht gehalten wird. Von
einer Entwicklung oder Strafe im Jenseits ist keine Rede.
Eine Schwierigkeit unserer Stelle besteht im Gebrauch des
Wortes nvefua. Das Wort steht im Gegensatz zum Begriff odpz.
Moglich wire nun, dall es sich hier nicht um den géttlichen
Geist handelte, sondern wie auch sonst gelegentlich bei Pau-
lus um den menschlichen Geist. In diesem Falle wire eine
verwandte Stelle Rom. 8, 16, wo sowohl fiir den géttlichen wie

5 Hans Lietzmann, An die Korinther I, II, 1910 (in: Handbuch zum
NT, hrsg. von Hans Lietzmann III, 1), Komm. z. St. Diese Ausfiihrung ist
aber in der 2. Aufl. von 1923 weggefallen!



104 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

fiir den menschlichen Geist beidemal das Wort mveduo steht.
Dasg gottliche mveduo kann aber in 1. Kor.5, 5 nicht gemeint
sein, da mit der Mdoglichkeit gerechnet wird, es kénne unter-
gehen im Gericht. Es mul} sich also um das menschliche mveduo,
um das menschliche Ich handeln. Aber dann ist wiederum die
Schwierigkeit die, dafl nach paulinischer Auffassung beim
Jiingsten Gericht der ganze Mensch aufersteht und nicht nur
der Geist des Menschen. Ist die Meinung, dafl der Siinder
gerettet wird durch das gottliche mvedua, das bis jetzt auch in
ihm gewohnt hat? Wie sich diese — z.T. anthropologischen —
Schwierigkeiten auch lésen lassen, es ist auf jeden Fall klar,
dal hier nur der Gerichtstag am Ende der Tage gemeint sein
kann; von einer Jenseitsstrafe oder gar von einer Entwick-
lung im Jenseits ist nicht die Rede.® Ganz dieselbe eschato-
logische Sicht liegt in 1. Kor.3, 12 ff. vor. Denn wieder ist
hier mit dem «Tagy der Jiingste Tag gemeint, der mit dem
Feuer des Gerichtes erscheinen wird. Durch das Feuer des
Gerichtes muf} alles hindurch, wobei verbrennt, was schlecht
gebaut war. Der schlechte Baumeister aber wird gerettet wer-
den, da Gottes Gnade ihn im Gericht ergreift. Paulus ver-
wendet hier, wie Lietzmann ? nachwies, eine sprichwortliche
Redensart mit den Worten dwe¢ ¢ mupéc. Es handelt sich dem-
nach hier um einen bildlichen Vergleich: so wie ein angekohl-
tes Scheit aus dem Feuer gerissen wird, so — mit genauer
Not — wird der schlechte Baumeister gerettet werden. Der
Gedanke liegt nicht vor, dall der schlechte Baumeister selber
durch das Feuer hindurchgehen miisse zum Zwecke der L&u-
terung oder Bestrafung; noch viel weniger liegt der Gedanke
einer zwischenzeitlichen Bestrafung im Jenseits vor. Stauffer
zieht nun noch die bekannte und schwierige Stelle 1. Kor.
15,29 heran, da sie nach seiner Meinung auch vom Fegefeuer
redet. Die wahrscheinlichste Erklirung der Stelle scheint die
zu sein: es gab in der Gemeinde von Korinth Leute, die sich
zugunsten von verstorbenen Glaubensbriidern taufen liefen,

8 Walter Gutbrod, Die Paulinische Anthropologie, 1934 (in: Beitrige
zur Wissenschaft vom AT und NT, hrsg. von A. Alt und G. Kittel, 4. Folge,
Heft 15). Gutbrod betont hier (S.82) die Unsicherheit in der Erkldrung
unserer Stelle; Paulus brauche hier wohl eine stark verkiirzende Rede-
weise. Im iibrigen erklirt er, die Stelle rede von Dingen, die uns sonst
nicht bekannt seien. 7 a. Anm. 5 a. 0., Komm. z. St.



die Vorstellung vom Fegefeuer? 105

damit auch diese Anteil an Gottes Gnade erhalten konnten.
Ob Paulus diese Sitte gebilligt hat, wie dies Stauffer offenbar
annimmt, ist aber nicht ersichtlich. Diese Sitte gibt Paulus
nur ein neues Argument in die Hand, mit dem er die Tatséch-
lichkeit und Wirklichkeit der endzeitlichen Totenauferstehung
stiitzen will: wenn es keine Totenauferstehung gibt, dann
niitzt diese Taufe fiir die Toten nichts, das ist der Gedanke
des Apostels. Paulus bezieht sich auch hier nicht auf einen
Zwischenzustand in der Scheol, sondern er redet ausdriicklich
vom Jiingsten Tage, der die Auferstehung bringen wird. Die
stellvertretende Taufe impliziert nicht unbedingt die Vorstel-
lung von Jenseitsstrafen und vom Fegefeuer, aus dem der Tote
durch die Taufe gerettet werden kann. Die Taufe kann auch
dann wirksam werden, wenn der Mensch am Jiingsten Tage
aufersteht und kraft dieser Taufe von der Verdammnis ge-
rettet wird. Was die Korinther sich auch dabei gedacht haben
mogen * — Paulus redet von seiner Eschatologie und nicht
von Jenseitsvorstellungen. Sollte hier und an andern Stellen
von Jenseitsstrafen die Rede sein, dann miifite zum mindesten
bei Paulus eine andere, niamlich die griechische Anthropologie
vorliegen, die den Dualismus von Leib und Seele (Geist) lehrt.
Stauffer versiumt es aber, diese anthropologische Voraus-
setzung seiner Purgatoriumlehre zu kliren.® Merkwiirdiger-
weise zieht nun Stauffer auch Phil. 2, 10 als Stiitze fiir seine
These heran. Offenbar nimmt er an, dafl mit den xatayddévior
auf jeden Fall die Toten gemeint seien; aber das ist nicht so
unbedingt sicher. Es kann sich da auch um Engel- und Gei-
stermiichte handeln, die sich der Herrschaft Christi beugen.
Weiter ist nicht gesagt, dall es sich bei der Unterwerfung
unter Christus um einen freiwilligen Akt handelt. Im iibrigen
werden sonst die Toten bei Paulus als die «Entschlafenens
bezeichnet; der Ausdruck weist nicht gerade auf bewulites
personliches Leben nach dem Tode hin! Wie man aber dazu
kommen kann, Phil.2, 10 in Anspruch zu nehmen fiir die
Vorstellung von einem Fegefeuer, das ist mir vollig ritsel-

8 Adolf Schlatter, Die Korinthische Theologie, 1914, S.92 {f. (in: Beitr.
z. Ford. chr. Theol. XVIII,, 2). Zu der vielverhandelten Frage vgl. auch
K. L. Schmidt, Die Taufe fiir die Toten, eine lexikographische und biblisch-
theologische Besinnung zu 1.Kor. 15,29 in: Kirchenblatt f. d. reform.
Schweiz. 1942, S.70 f. ® Vgl. Anm. 4!



106 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

haft. Das ist offensichtlich nur mdoglich durch gewaltsame
Eisegese. Wenn auch nur mit einem Wort von den Toten, von
Strafe oder Bulle die Rede wire! — Einen Sonderfall stellen
die beiden bekannten Worte aus dem ersten Petrus-Brief dar:
1. Petr. 3, 19 {. und 4, 6. Das Geschlecht der Flut befindet sich
im Gefingnis (pulaxr)). Das Wort bedeutet den Ort der Haft
und der Verwahrung, nicht unbedingt den Strafort. Die Gei-
ster dieser Menschen werden an einem besondern Ort fiir das
Endgericht aufgespart. Der Christus ging im Geiste — wann,
ist nicht gesagt — zu diesen und bot ihnen Gottes Gnade an.
Wir erfahren aber nicht, wie es diesen Toten ergeht, was sie
bei der Predigt des Christus taten oder auch nicht taten. Zu-
dem weist das ednyyediodn in 4,6 auf einen einmaligen Vor-
gang hin, der nicht im Sinne eines dauernden Gnadenangebotes
an alle Toten verallgemeinert werden darf. Von dem TFlut-
geschlecht heillit es, daB seine Zugehorigen die Verurteilung
im Fleisch erlitten, daf} sie starben, weil sie als Menschen od6pZ
waren. Der Tod ist das Gericht iiber die odpz. Dadurch aber,
dafl Jesus Christus zu ihnen geht, kommt der géttliche, Leben
schaffende Geist zu ihnen. Gott richtet Lebende und Tote, und
er gibt Lebenden und Toten das Leben dann, wenn der Chri-
stus sie ruft.** Die Anthropologie der beiden Stellen scheint
mir zum mindesten nach der griechischen Seite hin zu ten-
dieren. Denn diese Toten haben irgendwie Leben und Bewublt-
sein, sonst kéonnten sie das Evangelium nicht vernehmen; sie
sind nicht bloBe Schatten ihrer friiheren Existenz; auch wer-
den sie in 3, 19 mvebuora genannt. Oder sollten hier, wie in der
letzten zu diesem Thema erschienenen Arbeit von Bo Reicke
zu lesen ist, mit den mvedpote die «Gottess6hney und die Riesen
aus Gen. 6 gemeint sein? Mir wiirde scheinen, daB wir es an
unserer Stelle mit der christlichen Antwort auf ein Problem
zu tun haben, das in der Tannaitenzeit in der Synagoge dis-
kutiert wurde: die Frage, ob das Flutgeschlecht (wie das Ge-
schlecht des Turmbaus, die Rotte Korachs und die Kund-
schafter) Anteil am Leben des kommenden Aeons haben oder

10 Adolf Schlatter, Petrus und Paulus, 1937, S.137—139, S. 153,

11 Bo Reicke, The Disobedient Spirits and Christian Baptism. A Study
of 1 Petr. I11, 19 and its Context, 1946, S.52—92 (in: Acta Seminarii Neo-
testamentici Upsaliensis XIII).



die Vorstellung vom Fegefeuer? 107

nicht. Die Synagoge schlofl das Geschlecht der Flut vom kom-
menden Aeon aus.

Zu diesen Stellen aus dem Apostolos kommen als Belege
fiir die Lehre vom Fegefeuer noch einige Stellen aus dem
Evangelium. Hier scheiden m. E. gleich die Stellen Matth. 16,
19; 18, 18 und Joh. 20, 23 aus, wo Jesus seinen Jiingern die
Vollmacht zu binden und 16sen gibt. Es ist eine durch nichts
bewiesene reine Behauptung Stauffers, dafl sich das Binden
und Losen auf die Seelen im Jenseits beziehe. Ob man das
Binden und Lésen versteht als die Vollmacht, fiir verboten
und erlaubt zu erkldren, also halakhische Entscheidungen zu
treffen, oder ob man mit Adolf Schlatter ** annimmt, es sei an
die Verkiindigung der Botschaft von Gericht und Gnade ge-
dacht, das spielt hier keine Rolle. Wenn in den Matth.-Stellen
gesagt wird, es sei im Himmel gelost oder gebunden, was die
Jinger auf Erden binden und lésen, so bezieht sich dies ent-
weder auf Gott allein, der diese Entscheidungen sanktionieren
wird, oder dann auf den himmlischen Gerichtshof, der als
Kollegium mit Gott zusammen das Urteil billigen wird. Da-
von, daBl nach Stauffer die F'iirbitte-Vollmacht der Kirche ins
Jenseits und damit ins Fegefeuer hiniiberreiche, kann ich in
den Texten nichts finden. — Wie steht es aber mit den andern
Stellen aus den Evangelien? Da ist z. B. Matth. 12, 32. Dieser
Vers sagt, dall es im jetzigen Leben Siindenvergebung gibt.
Es wird aber auch im kommenden Aeon Vergebung geben. Das
ist dadurch klar, dafl es bei der Auferstehung der Toten und
beim Jiingsten Gericht nicht nur Verdammungsurteile, son-
dern auch Gnade und Vergebung geben wird. Jesus sichtet hier
nicht den Zustand nach dem Tode, sondern das Jiingste Ge-
richt ; wenn es kommt, wird die letzte Moglichkeit gekommen
sein, Gnade und Vergebung zu erlangen. Man kann den Aus-
druck « weder in dieser noch in der zukiinftigen Welty nicht
dahin pressen, daB man aus ihm einen Hinweis auf eine Be-

12 Vgl. Mischna Sanhedrin 11, 1—3; Thosephtha Sanhedrin 13, 6 (Zuk-
kermandel S.434). «Nach R. Jochanan (um 250) dauert das Strafgericht
iiber das Geschlecht der Flut 12 Monate; sie empfingen ihre Strafe, be-
kamen aber Anteil an der kommenden Welt; denn jeder Tropfen, den Gott
auf sie fallen lieB, kiihlte das Feuer in der Hélle ab...» (Bereschith r.,
par. 18, zu Gen. 6, 7). Vgl. auch S.118 f. dieser Arbeit.

13 Vgl. Adolf Schlatter, Der Evangelist Matthius, 1933, S. 511 f.



108 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

endigung der Strafen nach einer gewissen Zeit herausliest; er
will vielmehr sagen : es gibt fiir diese Siinde iiberhaupt keine
Vergebung. — Ferner wird hier herangezogen das Gleichnis
Matth. 5, 25 f. mit seiner Parallele Luk. 12, 57—59. Die Mat-
thdus-Fassung scheint mir einschirfen zu wollen: es ist jede
Kleinigkeit unter Gottes Gebot und Recht gestellt, darum er-
reicht und ahndet Gott auch jede Ungerechtigkeit. Meiner Mei-
nung nach miifite man das Wort zu Matth. 12, 39 stellen, das der
Fvangelist zu derselben Perikope gefiigt hat. Es ist auch hier
das Endgericht gemeint; wer darin bestehen will, der mul} sein
ganzes Leben in Ordnung haben. Ist das nicht der Fall, dann
wird man eben fiir alles bestraft. Das Gleichnis wire m. E. iiber-
fordert, wollte man daraus schliellen, es giilbe aus der ewigen
Strafe eine Entlassung, so wie ein Strifling entlassen wird,
wenn er die Strafe abgesessen hat. Aber selbst wenn dieser Ge-
danke vorlige, so wiire trotzdem iiber ein zwischenzeitliches
Fegefeuer noch nichts gesagt. Richtet sich so das Gleichnis in
der Matthius-Fassung an die Jiinger und ermahnt sie, das Un-
recht aus der Welt zu schaffen, so richtet es sich in der Lukas-
Fassung an das Volk: es ist hier Mahnung, umzukehren, so-
lange es noch Zeit ist. Das Volk niitzt ndmlich die ihm von
Jesus gegebene Gelegenheit zur Bulle nicht aus. Die Pointe ist
die, dal} es nach dem Urteilsspruch am Jiingsten Tage zu spit
sein wird zur Bulle. — Endlich erinnert Stauffer bei Luk. 16, 9
an 1. Henoch 39, 4 ., wo es heilit: «Hier sah ich ein anderes Ge-
sicht: die Wohnungen der Gerechten und die Ruhestitten der
Heiligen . .. und diese baten, legten I'iirsprache ein und beteten
fiir die Menschenkinder. » Jedoch: die Vorstellung von der Fiir-
bitte der verstorbenen Gerechten fiir die Menschen auf der Erde
kommt bei Jesus sonst nicht vor. Die Gerechten in 1. Hen. 39
bitten iibrigens fiir die lebenden Menschen auf der Erde, nicht
fiir Verstorbene im Jenseits ! Weiter ist bei dem Ausdruck:
«Damit sie euch aufnehmen in die ewigen Hiitteny an Gott
zu denken, der die Menschen in sein Reich aufnimmt. Nicht
die Freunde sind die «sie», welche aufnehmen, sondern es liegt
hier jiidische Redeweise vor, in der der Plural die unbestimmte
Person, diese aber Gott bezeichnet. **

12 Erich Klostermann, Das Lukasevangelium?, 1929, Komm. z. St. (in:
Handbuch zum NT, hrsg. von Hans Lietzmann, Bd.5).



die Vorstellung vom Fegefeuer? 10

Aus dem bisher Angefiihrten ergibt sich, dal keine der
beigebrachten Belegstellen die Vorstellung vom Fegefeuer ent-
hilt. Wenn spétere Kirchenlehre diese Vorstellung in den an-
gefiihrten neutestamentlichen Stellen zu finden vermeinte, dann
darum, weil die anderweitig feststehende Liehre irgendwie mit
Schriftstellen gedeckt werden mulite, wobei es sich aber deut-
lich um Eisegese, nicht um Exegese handelt.

Wir haben jedoch noch weiter zu fragen und zu priifen,
ob — wie Stauffer will — schon die vorchristliche jiidische
Apokalyptik die Vorstellung vom IFegefeuer gekannt hat. Wir
miissen das schon darum tun, weil Stauffer unter den neu-
testamentlichen Stellen immer auch solche aus dieser Litera-
tur anfiihrt. Aber auch diese Stellen halten einer nihern Prii-
fung nicht stand. So geht es in Tobit 4, 17 (BA) nur um das
Begribnis: Tobias soll beim Tode eines (Gerechten reichlich
Brot spenden, was er beim Tode eines Siinders unterlassen
soll. Es handelt sich hier um die weitverbreitete Sitte der
Totenspeisung; das ist zuniéichst eine primitive Sitte, die mit
einem Fegefeuer nichts zu tun hat. Dasselbe wird Sirach 30, 18
gemeint sein. Der Siracide polemisiert hier gegen die Sitte; er
selber kennt die Lehre von der Unsterblichkeit der Seele nicht,
sondern er bewegt sich in diesen Stiicken durchaus auf alttesta-
mentlichen Bahnen. — In 2. Makkab. 12, 40 ff. wird erzihlt, wie
die Juden auf ihren in der Schlacht gefallenen Kameraden Got-
zenbilder (Amulette) finden. Judas Makkabdus sendet hierauf
2000 Drachmen nach Jerusalem als Siihnopfer. Dabei heift es,
er habe bei dieser Handlung auf die Auferstehung Bedacht ge-
nommen. Er dachte daran, dafl bei der Auferstehung die Men-
schen gerichtet werden. Durch das Sithnopfer wollte er verhin-
dern, daf bei der grofien Schluflabrechnung den Gefallenen ihr
(Gotzendienst zum Verhingnis wird. — Weiter ist zu nennen
Pseudo-Philo 26, 1: «<Nimm die Mé&nner und alles bei ihnen Vor-
gefundene samt all den Thrigen und verbringe sie in das Bett
des Baches Phison und verbrenne sie, damit mein Zorn von
ihnen weiche.» Die Toten stehen nicht mehr unter dem Zorne
Gottes, sondern sie haben eben durch den Tod das Gericht des
Zornes empfangen. Wenn die Greuel aus dem Volke entfernt
sind, dann weicht Gottes Zorn von ihm. Auf einen Zwischen-
zustand ist gar nicht reflektiert. Die beiden folgenden Stellen



110 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

sollen beide belegen, dall es in der spitjiidischen Apokalyptik
Fiirbitte fiir die Toten gegeben habe, und sie sollen dann in-
direkt auch 1. Kor. 15, 29 stiitzen. Es handelt sich um Apo-
kalypse Esdras 5, 6: «Da weinte ich und sprach: O Herr, ach
Herr! Erbarme dich der Siindery, und Apokalypse Sedrach 5,
71.: «Sei gnidig, Herr! Tilg aus die Strafen! Wenn nicht, dann
nimm mich auch zu den Siindern. Erbarmst du dich der Siin-
der nicht, wo bleibt dein Mitgefiihl, wo deine Milde, Herr?»
Allein, diese beiden Stellen sind sehr wohl verstindlich ohne
die Annahme, dall ihnen die Vorstellung eines Fegefeuers zu-
grunde liegt. Zwar sprechen die Verfasser ihre Bitten aus
angesichts der bestraften Siinder in der Hélle. Durch die Fiir-
bitte soll der Leser erkennen, daBl es sich bei den Jenseits-
strafen um etwas ganz Entsetzliches handelt; die Fiirbitte des
Apokalyptikers hat nicht den Zweck, die Bestraften im Jen-
seits zu retten, sondern sie soll die Menschen auf der Erde
zur Bulle mahnen. Die Héllenschilderung hat iiberhaupt die-
sen pardnetischen Zweck. Iis kommt in ihnen das Bewulitsein
der allgemeinen Siindhaftigkeit zum Ausdruck, angesichts
dessen der Mensch seine Zuflucht nur noch zum Erbarmen
Gottes nehmen kann. Dall durch diese Fiirbitte etwa eine
Strafe gemildert oder verkiirzt wiirde, steht nicht da. — Er-
staunlich ist, daBl Stauffer zwei Stellen, die seine Ansicht gut
stiitzen konnten, nicht erwiahnt. Die erste steht in Testament
Isaak 6, 11—15: hier erleidet einer, der seinen Nachbarn be-
leidigt hat, die Strafe, dal er von Lowen zerrissen wird, die
ihn fressen und wieder ausspeien, worauf er wieder zusam-
mengesetzt wird und das grausame Spiel von neuem beginnt.
Diese Strafe dauert ein Jahr; das ist nun zwar kein Fege-
feuer, aber doch eine zeitlich begrenzte Jenseitsstrafe. Da-
gegen wird im folgenden Kapitel derselben Schrift eine zwi-
schenzeitliche Feuerstrafe erwihnt. Der pseudonyme Patriarch
wird auf seiner Jenseitsreise an einen Feuerstrom gefiihrt.
Von diesem heifit es, er schidige die Gerechten nicht, ver-
brenne dagegen die Frevler. Die Meinung des Verfassers ist
wohl die, dal nach dem Tode alle durch diesen Feuerstrom
hindurch gehen miissen. DLie Strafe der Frevler dauert so
lange, bis daBl Gott sich ihrer erbarmt (7, 13). Durch diese
Angabe wird die Jenseitsstrafe zeitlich befristet. Allerdings



die Vorstellung vom Fegefeuer? 111

ist hier nun zu sagen, dall das ganze Werk christlich tiiber-
arbeitet ist, so daf} sich das Alter der ganzen Schrift, vor allem
aber der einzelnen Motive in ihr, nicht genau festlegen lift. **
— Sicher in vorchristliche Zeit fiihrt uns dagegen eine Partie
aus dem slavischen Henoch, 2. Hen. 41 f. Hier beschreibt der
Apokalyptiker den Adam und die andern Patriarchen in der
Qual der Feuerholle. Er wird dariiber belehrt, dafl diese Qual
dauern wird bis zum Weltgericht, dann werden die Patriar-
chen aus der Hélle in das Paradies gelangen. Vom slavischen
Henoch scheint die Vita Adae abhéngig zu sein (die Stauffer
nun wieder erwithnt). Ueber das Schicksal Adams werden hier
gleich zwei Ansichten geboten: Nach piog ‘Addu 39 kommt er
zunichst an einen Strafort, dann in das Paradies im dritten
Himmel, wo er weilen wird bis zum Gerichtstag. Bioc Addu 37
(Kap. 87 gehort vor 39!). 2. Adam bleibt zur Strafe in der Hand
Michaels, bis er am groflen Gerichtstag begnadigt werden
wird (Vita Adae 47). Auch bei dieser Schrift fragt es sich
sehr, ob sie nicht christlich iiberarbeitet wurde. Da sich aber
der slavische Henoch mit einiger Sicherheit auf 1—50 n. Chr.
datieren lift und da hier wie dort von Adam die Rede ist,
ist Abhingigkeit der Adamschrift vom slavischen Henoch zu
vermuten. — Wir haben somit in der ganzen pseudepigra-
phischen Literatur des Judentums eine einzige Stelle gefun-
den, die mit Sicherheit bezeugt, dall die Fegefeuervorstellung
im Spiatjudentum vor der Abfassung der neutestamentlichen
Schriften vorhanden war. Dabei ist zu vermuten, dafl der sla-
vische Henoch fiir Adam und die Urviter eine spezielle Lehre
aufstellt, die sich nicht ohne weiteres verallgemeinern laft.
Immerhin enthalten diese letzten Sitze eine deutliche Kin-
schrinkung. ¥s war die Rede von der worchristlichen spiit-
jiidischen Apokalyptik. Das Judentum kennt tatsichlich die
Lehre vom Fegefeuer, und zwar sind es Tannaiten am Ende
des ersten und zu Beginn des zweiten Jahrhunderts n. Chr.,
die diese Liehre vertreten. IEs machen sich hier in der Theo-
logie der Rabbinen griechische Einfliisse geltend. Eine neue
Anthropologie und neue Jenseitsvorstellungen kommen in die
Religion des Judentums hinein. Neu sind diese Dinge im

15 Jech wiirde fiir spidte Datierung votieren, da die Jenseitsstrafe ge-
rade ein Jahr dauern soll; vgl. S.118 f. dieser Arbeit.



112 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

Vergleich zu der Lehre des Alten Testaments. !* Griechische
Einfliisse machten sich im Spitjudentum geltend vor allem in
der Anthropologie und in der Lehre vom Zustand nach dem
Tode. Dabei ist es klar, dal nicht die Lehren der atheistischen
griechischen Philosophie iibernommen wurden, die zugleich
die Fortexistenz der Seele leugnete. Wollte der Jude sein
Judentum bewahren, dann konnte er seinen Glauben nur durch
eine theistische Philosophie bereichern, die in der Regel den
Menschen auch mit einer unsterblichen Seele ausstattete. Zu-
gleich erginzte eine solche Lehre auch einen empfindlichen
Mangel in der Theologie des Judentums. Denn es war nicht
jeder fiahig, sich auf der Hohe der Anschauungen eines
73. Psalms zu bewegen, was das Fortleben nach dem Tode an-
betrifft. So wird das Fortexistieren nach dem Tode nicht mehr
aus der gegenwirtigen Glaubensgemeinschaft mit Jahwe er-
schlossen, die auch der Tod nicht unterbrechen kann, sondern
der Mensch bekommt jetzt schopfungsméllig einen unvergéing-
lichen Teil zugesprochen. Zugleich wird damit die Bahn frei
fiir die Losung eines Rétsels, fiir welches das Alte Testament
keine Liosung gewulit hatte: die Frage nach dem Leiden des
Frommen in diesem Leben und nach dem gegenwirtigen Gliick
der Gottlosen kann jetzt durch den Gedanken der jenseitigen
Vergeltung beantwortet werden. Mag der Gottlose in dullerem
Gliick und Wohlergehen bliithen bis an sein Ende, mag es
andererseits dem Frommen hier auf der Welt iibel ergehen
bis zum Tode, ja mag er gar als Mértyrer fiir seine Sache
fallen miissen: die Zeit nach dem Tode wird die Rechnung ins
Gleichgewicht bringen. Gott hat Liohn und Strafe fiir Fromme
und Gottlose lingst bereit, und jeder wird erhalten, was seine
Werke verdient haben. Das sind Gedanken, die lingst in der
griechischen Philosophie lebendig gewesen waren und die nun
in das Judentum einstromen. Der erste Henoch redet in den
Pariénesen und z.T. in den Bilderreden von einer jenseitigen
Vergeltung gleich nach dem Tode. Das hellenistische Juden-
tum ist vollig im Banne der griechischen Anthropologie: Philo,
die Weisheit Salomos, das 4. Makkabiderbuch sind hier die

16 Jch gehe auf die Vorstellungen des AT hier nicht ein, da ich das
in Frage kommende Material als selbstverstindlich bekannt voraussetze.



die Vorstellung vom Fegefeuer? 113

wichtigsten Zeugnisse. Die Essener 7 lehren eine dualistische
Anthropologie, in der der Leib als der Kerker der Seele er-
scheint, aus dem sie im Tode befreit wird; dann kommen die
guten Seelen in das Land der Seligen jenseits des Ozeans,
wihrend die Seelen der Siinder an einen Ort der Qual und der
Strafe gelangen. Beides ist gut griechische Vorstellung. Die
Essener, das 4. Makkabéderbuch und — mit der vorhin erwéhn-
ten Ausnahme — der 2. Henoch lehren, dafl die Jenseitsstrafen
ewig dauern. Es kommt vor, dafl sich in ein und derselben
Schrift die verschiedensten Gedankenkreise iiberschneiden und
oft unverbunden nebeneinanderstehen. Das ist z. B. der Fall
in den Bilderreden des 1. Henoch. Hier begegnet die alttesta-
mentliche Vorstellung von der Scheol als dem Aufenthaltsort
der Toten, die Auferstehungslehre und die Lehre von der Un-
sterblichkeit der Seele, welche die toten Gerechten in den Him-
mel versetzt. Das mull natiirlich bedingen, dafl das Gericht
unmittelbar nach dem Tode iiber den Menschen ergeht. Das
Seelengericht nach dem Tode mufl auch da postuliert werden,
wo es nicht ausdriicklich erwihnt wird, wo es aber heil’t, daf}
Lohn und Strafe unmittelbar nach dem Tode beginnen. Als im
Spédtjudentum die Auferstehungslehre aufkam, da stellte sich
die Frage, wo sich die Abgeschiedenen in der Zwischenzeif,
bis zum Jiingsten Gericht, aufhielten. Hier konnte noch ohne
weiteres die alttestamentliche Anschauung von der Scheol bei-
behalten werden. Das Problem wird akut dann, wenn eine
neue Anthropologie aufkommt, die zugleich Neues iiber das
Jenseits zu bieten hat. Was soll dann gelten: die Auferste-
hungslehre oder die Unsterblichkeitslehre? Man hat sich nicht
zu diesem Entweder-Oder entschlossen, sondern hat im Spét-
judentum beide Gedankenkreise miteinander verbunden: so-
wohl Gericht mit folgendem Lohn oder folgender Strafe un-
mittelbar nach dem Tode wie auch Jiingstes Gericht mit den
beiden Moglichkeiten im ewigen Schicksal. *®

17 Vgl. H.L. Strack und P. Billerbeck, Kommentar zum NT aus Tal-
mud und Midrasch, Bd.IV, 1928, S.1021. (Im folgenden kiirze ich ab:
Str.-B.)

18 Dieses Nebeneinander beider Vorstellungen zeigt auch die Eschato-
logie des Parsismus. Vgl. E.Boeklen, Die Verwandschaft der jiidisch-
christlichen mit der parsischen Eschatologie, 1902, S. 18 ff., S. 90 £f.



114 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

Wir beobachten, wie in der zweiten Hélfte des ersten nach-
christlichen Jahrhunderts die Unsterblichkeitslehre in den
Rabbinat Palistinas einstrémt, nachdem an sich die Pseud-
epigraphen in dieser Lehre lingst vorangegangen sind. Wir
sehen dies darin, dal} die Rabbinen anfangen, vom Gericht un-
mittelbar nach dem Tode zu reden. Der erste, von dem wir das
sicher wissen, ist Rabban Jochanan ben Zakkai. ** Nicht immer
gekldrt ist dann die Frage, in welchem Verhéltnis dieses Ge-
richt nach dem Tode zum Jiingsten Gericht steht. Ausdriick-
lich stellt sich der 4. Esra dieses Problem und 16st es in einem
Kompromifl. * Man mull wohl annehmen, daf} die allgemeine
Ansicht die gewesen ist, daBl das endgiiltige Los der Seele
gleich nach dem Tode beginnt, dall das Jiingste Gericht dann
nur bestitigt, was das Seelengericht schon bestimmt hatte.
Aber andererseits konnte hier der Gedanke Eingang finden,
daB durch die Strafe gleich nach dem Tode die Schuld schon
gebiilt werde. Dann ist die Mdglichkeit gegeben, dafl beim
Weltgericht der Prozel wieder aufgenommen wird und die
Méglichkeit dennoch besteht, in die Seligkeit des Neuen Aeon
einzugehen.

Damit ist der Gedanke des Fegefeuers gegeben. Zum Ge-
danken der Strafe tritt dann noch der Gedanke der Léiuterung:
der Gerechte geht ins Leben ein — der Reine geht ins Leben
ein. Die beiden Gedanken sind von verschiedener Herkunft
und Bedeutung! So bekommt die Strafe nach dem Tode nicht
nur den Sinn, die gestorte Gerechtigkeit ins Gleichgewicht zu
bringen, sondern auch den Sinn einer Reinigung, weil die

19 Str.-B. IV, S.1036. Lehrreich ist da die bekannte Erzdhlung von sei-
nem Sterben, bBerakhoth 28b, vor allem der SchlufBsatz: «...da es vor
mir zwei Wege gibt, einen zum Garten ‘Eddn und einen zum Gehinnom,
und ich nicht weill, welchen man mich fiihren wird, soll ich da nicht wei-
nen?» Zu den zwei Wegen im Jenseits vergleiche man Platon, Gorgias
168, wo berichtet wird, wie Zeus die drei Richter im Jenseits einsetzte:
¢ ..und so habe ich zu Richtern drei von meinen S6hnen ausersehen, aus
Asien zwei, Minos und Rhadamanthys, einen aus Europa, Aiakos. Sie wer-
den, sobald sie gestorben sind, ihr Richteramt antreten auf der Wiese,
an der Gabelung, wo rechts der Weg zur Insel der Seligen, links zum Tartaros
fiihrt.»

20 Tn 4. Esra 7 liegt die Losung vor, dall die Gerechten nach dem Tode
einen Vorgeschmack der ewigen Freuden bekommen, wihrend die Frevler
eine vorldufige Pein erfahren.



die Vorstellung vom Fegefeuer? 115

Siinde die Seele befleckt. Ferner ist hier darauf zu achten, wem
die Jenseitsstrafe zugute kommen kann. Die einfache Schwarz-
Weill-Malerei geniigt nicht mehr. Man kann nicht einfach
reden von Gerechten und von Frevlern und sie auf Paradies
und Holle verteilen. Die Wirklichkeit des Lebens lehrt, daf
es Ueberginge gibt, Mischungen von Gut und Bése, und daf
schliefilich jeder Anteil hat an beidem. Klar ist immer, daf} der
vollkommen Gerechte das Paradies erbt, wihrend dem voll-
kommenen Frevler ebenso sicher die Hoélle bestimmt ist. Aber
die groBle Mehrheit der Menschen gehort zu der groflen Mit-
telklasse, zu den MittelmédBigen. Sie haben wohl gesiindigt,
aber ihre Siinden sind nicht derart, dall sie eine ewige Ver-
dammnis verdienten, wie es anderseits klar ist, dal} sie fiir die
begangenen Siinden wirklich bestraft werden sollen. Dem ent-
spricht positiv, dal} sie gute Taten vorzuweisen haben, die eine
Belohnung verlangen. So ergibt sich die Einteilung der
Menschheit im Gericht in drei Kategorien: Gerechte — Mitt-
lere — Frevler.

Ueber das Schicksal der «Mittlereny wird im ersten Jahr-
hundert zwischen den Schulen Hillels und Schammais lebhaft
diskutiert. ** Es geht in diesen Debatten zwar zunichst um
das endzeitliche Gehinnomgericht, aber schon Lkonnen die
strengeren Schammaiten sagen, dall die «Mittlereny durch das
IFeuer des endzeitlichen Gehinnom so gereinigt werden, dal
sie am Ende doch noch in den Gan‘Edidn kommen. Die milde-
ren Hilleliten sagen, dall bei den «Mittlereny zum vornherein
Gottes Erbarmen iiberwiege, das sie vor dem Gehinnom und
seiner Qual bewahrt. ?* Bald aber setzt sich die Lehre durch,
dal} Lohn und Strafe sofort nach dem Tode beginnen. Ent-
sprechend wird iiber das Wesen des Menschen hinsichtlich
seiner sittlichen Qualitit verhandelt. «R. Jose der Galilider
pflegte zu sagen: den Gerechten nimmt er (Gott) den bosen
Trieb und gibt ihnen den guten Trieb... Die Frevler — er
nimmt von ihnen den guten Trieb und gibt ihnen den bésen
Trieb ... Den ,Mittleren’ gibt er beide.» ** Dem entsprechend
sagte R. Jose b. Chalaphtha: «Die vollendeten Gerechten lidu-
tert man nicht. Die vollendeten Frevler ldutert man nicht.

2 Vgl Str.-B. IV, S. 1044, 1050. 22 Vgl. Str.-B. IV, S. 1050.
23 Aboth de R.Nathan 32, 2 (ed. Salomon Schechter. 1945, S. 93).

8*



116 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

Wen ldautert man? Die Mittleren.» ** Daneben steht die An-
sicht des R. Elie‘zer b. R. Iose haggelili, der sagte, dall Gott
den Mittleren die Siinden einfach vergebe. Wenn das zwischen-
zeitliche Gehinnomgericht eine Lauterung bewirken soll, dann
gehort selbstverstindlich dazu, dafl der Siinder sich bekehrt
und Bufle tut.?® Entscheidend in der Lehre vom Fegefeuer
wurde der Einflull von R. Aqiba und seinem Kreis. So hat er
auf Grund von Jes. 66, 23 gelehrt **, daBl das Gericht iiber die
Siinder im Gehinnom zw6lf Monate daure. Dabei wird der Kreis
derjenigen, denen das zwischenzeitliche Gehinnomgericht zur
Sithnung der Siinden dient, sehr weit gezogen. Vom Fegefeuer
sind eigentlich nur diejenigen ausgeschlossen, iiber die schon
die Schrift ein Verdammungsurteil abgegeben hatte. Es be-
trifft dies das Geschlecht der Flut, das Geschlecht des Turm-
baus und die Leute von Sodom. Ueber die Kundschafter, die
Zeitgenossen der Wiistenwanderung, die Rotte Korachs und
iiber die 10 Stimme des Nordreiches sind die Meinungen ge-
teilt zwischen R. Aqiba und R. Elie‘zer. Zu diesen kommt
noch Konig Manasse?’, dem R. J°huda im Gegensatz zu
andern Tannaiten den Anteil an der zukiinftigen Welt zuer-
kennen wollte, da er Bule tat, betete und sein Gebet erhort
wurde. Weiter héren wir in der Thosephtha: «Die Siinder
Israels, die fiir sich allein siindigten, die Siinder unter den
Weltvilkern, die fiir sich allein siindigten, die steigen in den
Gehinnom hinab und werden in ihm zw&lf Monate gerichtet,
und nach zwo6lf Monaten wird ihre Seele samt ihrem Leibe
verbrannt und der Gehinnom wirft sie aus und sie werden zu
Staub, und der Wind verweht sie und sie werden zertreten
unter den Fiilen der Gerechten...» Das ist die schirfste

24 Aboth de R. Nathan 41, 20, Rez.A. (Schechter, S.93).

% Es mull hier wieder gegen Stauffer bemerkt werden, daB die jiidi-
schen Pseudepigraphen eine Bufle im Jenseits nicht kennen. Dagegen gibt
es Stellen, die die Moglichkeit einer Bulle im Jenseits ausdriicklich be-
streiten. Erwihnt sei 4. Esra 7, 82: <Die zweite Pein (scil. der Gottlosen
nach dem Tode), daBl sie nicht wahre Bulle mehr fiirs Leben wirken kon-
nen.» Ferner syr. Baruch 85, 12: <Denn wenn der Hochste alles das her-
beigefiihrt, dann gibt es dort nicht abermals Gelegenheit zur BuBe...»
Der Rabbinat urteilte hier wesentlich milder.

26 Mischna ‘Edujoth 2, 10.

27 Vgl. Thosephtha Sanhedrin 12, 9—13, 12 (Zuckermandel, S.433 bis
435), wo die ganze Verhandlung steht.



die Vorstellung vom Fegefeuer? 117

Stelle, die ich iiber das Fegefeuer getroffen habe; denn nach
ihr bedeutet das Gericht nach dem Tode nicht die Vorstufe
zur Seligkeit, sondern zur ewigen Vernichtung. Von einem
Fegefeuer darf somit hier eigentlich nicht mehr geredet wer-
den; denn es geht nicht mehr um Léuterung. IThren Abschlull
fanden die Bemiihungen des R. Aqiba, moglichst viele durch
das zwischenzeitliche Gehinnomgericht gehen zu lassen, in
Resch Laqisch (um 250).2 Er lehrte, dafl die Israeliten alle
ins Paradies kommen; die gottlosen Israeliten werden im
Gehinnom alle geldutert, dann erben auch sie das Paradies.
Wir stehen hier am eigentlichen Nerv der ganzen Lehre: es
geht darum, wenn irgend moéglich ganz Israel in die Seligkeit
des Paradieses und damit des kommenden Aeon gelangen zu
lassen. Man blieb aber nicht bei Israel stehen. «R. Chanina
sagte ** ndmlich: alle steigen in den Gehinnom hinab, aus-
genommen drei. Alle, wie kommst du darauf? Vielmehr, alle,
die in den Gehinnom hinabsteigen, kommen zuriick herauf,
ausgenommen drei, die hinabsteigen und nicht mehr herauf-
kommen. Folgende sind es: wer eine verheiratete Frau be-
schlift, wer seinen Néchsten 6ffentlich beschdamt und wer seinen
Néchsten beim Spottnamen nennt.s» Ein unbekannter Autor in
bErubin 19a weill sogar nur von einer Kategorie zu sagen,
die nicht aus dem Gehinnom kommt: Abraham holt die Be-
straften aus dem Gehinnom mit Ausnahme derer, die beim
Ehebruch den Epispasmus vollzogen, d. h. durch eine Opera-
tion das Zeichen der Beschneidung beseitigt haben, damit man
sie nicht als Juden erkenne. R. Jehoschua sagte im Gegensatz
zu R. Elie‘zer, dall es auch unter den Weltvilkern Gerechte
gebe, die in das Leben der zukiinftigen Welt eingehen. %
Wie lange dauert das Gehinnomgericht, wenn es das Fege-
feuer ist? Wir horten schon von den zwolf Monaten, die Aqiba
die Frevler bestraft sein liell. «Ferner hat er (scil. R. Aqiba)
gesagt: das Gericht iiber das Flutgeschlecht dauerte zwolf
Monate, das Gericht iiber Hiob dauerte zwolf Monate, das
Gericht iiber die Aegypter dauerte zwo6lf Monate, das Gericht
iiber Gog und Magog in der Zukunft dauert zwolf Monate,
und das Gericht iiber die Gottlosen im Gehinnom dauert zwolf

28 Vgl. Str.-B. IV, S. 1056. 2 bBaba Meci‘a 58b.
3¢ Thosephtha Sanhedrin 13, 2 (Zuckermandel, S.434).



118 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

Monate.» Noch milder urteilte R. Jochanan b.Nuri (um 110),
der sagte, dal das Gehinnomgericht sieben Wochen daure,
und zwar vom Passahfest bis Pfingsten. ** Es wurde also von
der Zeit der Schule Schammais bis zu Aqiba ein wesentlicher
Fortschritt auf die mildere Beurteilung des Siinders hin ge-
tan: die Schammaiten lieflen nur die Mittleren geldutert wer-
den, Aqiba aber redet ausdriicklich von «rescha‘imy», d.h.
Irevlern, denen die Gnade der Liuterung im Fegefeuer wider-
fahrt. s wird sich aber dabei um Frevler geringeren Grades
gehandelt haben; denn an sich kennt ja Aqiba solche, die ewig
verdammt sind. ** R. Abahu sagte *, daBl die Hexe von Endor
nur deshalb den Samuel habe zitieren konnen, weil er noch
nicht zwolf Monate tot war. Da ist die Meinung offenbar die,
daB die Macht der Menschen unter gewissen Bedingungen ins
Jenseits hiniiberreiche, oder dafl das Fegefeuer noch nicht
«Jenseitsy im eigentlichen Sinne, sondern noch irgendwie mit
der Erde verbunden sei, so dall man hiniiberwirken konne.
Aus dem Paradies hétte Samuel nicht zitiert werden koénnen.
Bezeichnend ist iibrigens, dal man sogar den Samuel, den
Richter und Propheten des Alten Testamentes, durch das I'ege-
feuer gehen lief! — In anderer Weise wird der Gedanke der
Macht iiber das Fegefeuer in folgender Erzihlung ausgespro-
chen. Als R. Elischa b. Abuja, der beriihmt-beriichtigte ab-
gefallene Rabbi, starb, da grédmte sich sein grofler Schiiler
R. Meir, dal} der immerhin bedeutende Thoragelehrte auf ewig
verdammt sein sollte. Elischa hatte sich ja immerhin mit der
Thora befafit, und das verlangte Belohnung! R.Meir nahm
sich nun vor, wenn er sterbe, wolle er Rauch aus dem Grabe
Achers aufsteigen lassen zum Zeichen dafiir, daf Elischa im
Zwischenzustande gestraft werde und nicht etwa in die ewige
Verdammnis falle. Tatséchlich soll nach Meirs Tode Rauch
aus dem Grabe Achers aufgestiegen sein. Dem R. Jochanan
aber gefiel es nicht, dafl ein Rabbi sich im Gehinnom befinden
sollte; er nahm sich vor, Elischa b. Abuja zu erlésen, wenn
er sterben werde. Tatséchlich soll der Rauch aus dem Grabe
Achers nach R. Jochanans Tode aufgehért haben. ** Die Stelle
ist tibrigens sehr instruktiv deshalb, weil sie zeigt, welche

31 Beide Ansichten in Mischna ‘Edujoth 2, 10.
32 Vgl. Str.-B. IV, S.1051. 33 hSchabbath 152b. 3 bhChagiga 15b.



die Vorstellung vom Fegefeuer? 119

Macht man den Rabbinen zutraute. Die Parallele mit der
Praxis der katholischen Kirche dringt sich auf; denn auch
da hat die Kirche die Macht, durch ihre Priester auf Grund
des Gnadenschatzes die Seele aus dem Fegefeuer zu retten
oder die Strafe abzukiirzen.* In dieselbe Vorstellungsreihe
gehort folgende Meinung®*: Wenn einer im Namen seines
Vaters eine Lehre tradiert, dann soll er sagen: im Namen
meines Vaters, «fiir dessen Lager ich eine Siihne sei». Diesen
Satz soll er jedoch nur in den ersten zwolf Monaten nach dem
Tode sagen, nachher sage er: «Sein Andenken sei zum Segen.»
Denn dann hat der Verstorbene seine zwischenzeitliche Strafe
verbiilt. Der Satz, den der Sohn sprechen soll, zeigt, dall die-
ser fiir seinen Vater einstehen kann, so daf} diesem die Qual
des Fegefeuers erleichtert wird. Weiter geht noch folgender
Satz: «Man mochte vielleicht sagen, dall, wenn einer zum Ge-
hinnom hinabgefahren ist, es fiir ihn kein Emporsteigen mehr
gibt. Aber wenn man fiir ihn um Erbarmen fleht, so schleudert
man ihn aus dem Gehinnom wie einen Pfeil vom Bogen.y ¥
Typisch jiidisch ist auch die Ansicht, dafl die Gehinnomstra-
fen am Sabbat ruhen.®* Es mag zwar auch da der Gedanke
der Strafmilderung und der Barmherzigkeit mithineinspielen;
aber da das Sabbatgebot kosmische Bedeutung hat, darum ruht
auch jeglicher Strafvollzug am Sabbat. Im folgenden sind Sab-
bat-Motiv und Fiirbitte-Motiv miteinander verbunden: «Des-
halb pflegt man die Toten am Sabbat zu erwdhnen, daB sie
nicht in den Gehinnom zuriickkehren; denn so heilit es in der
Thorat Kohanim: ,Siihne dein Volk Israel’ (Deut.21, 8) —
das geht auf die Lebenden, ,das du erlost hast’ — das geht auf
die Toten. Hieraus ergibt sich, dafl die Lebenden die Toten
erlosen.y ** An derselben Stelle wird auch der Versohnungstag

% Die angefiihrte Stelle zeigt auch, daB noch zwei heterogene Vor-
stellungen miteinander verbunden sind: einmal ist der Tote im Grabe wei-
lend zu denken, denn es steigt Rauch aus dem Grabe auf; mit dieser pri-
mitiveren Vorstellung ist aber die von der jenseitigen Feuerhille ver-
bunden. Vgl. R. Meyer, Hellenistisches in der rabbinischen Anthropologie,
1937, S.91f. (in: Beitrige zur Wissenschaft vom AT und NT, hrsg. von
A. Alt und G. Kittel, 4. Folge, Heft 22).

36 hQidduschin 31b.

% Pesiqtha Rabbathi 20(95b), bei Str.-B. IV, S.1049.

38 pbSanhedrin 65b; Bereschith r.11 (8b, 52) bei Str.-B. IV, S. 1049,

3% Tanchuna (Ha’azinu 27b; 33) bei Str.-B. IV, S. 1049.



120 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament

als Tag der Fiirbitte fiir die Toten erwihnt. Am Verséhnungs-
tag werden aber auch Almosen fiir die Toten gegeben. Somit
hat auch das gute Werk, das Almosen, siihnende Kraft, die den
Toten aus dem Fegefeuer retten kann.

Ich glaube nun, dafl nicht nur die ganze Vorstellung vom
Fegefeuer, sondern vor allem auch die zwdélfmonatige Dauer
der Gehinnomstrafe bei den Rabbinen auf griechische Vor-
bilder zuriickgeht. Auch Platon * unterscheidet wie die Juden
drei Klassen von Menschen, denen je nach ihrem Leben ein
verschiedenes Lios nach dem Tode im Jenseits beschieden ist:
die Gottlosen; die, welche schon und heilig gelebt haben; die
Mittelméfigen. Von den Mittelméfigen sagt Platon: «Und die-
jenigen, welche einen mittelméfRigen Lebenswandel gefiihrt zu
haben scheinen, begeben sich auf den Acheron, besteigen die
Fahrzeuge, die es da fiir sie gibt, und gelangen auf diesen zum
See. Hier wohnen sie und reinigen sich, biiflen ihre Verfeh-
lungen ab, wenn einer sich irgendwie vergangen hat, und wer-
den dann losgesprochen, wie sie auch ebenso fiir ihre guten
Taten den Lohn erhalten, jeder nach Verdienst.» Die schweren
und unheilbaren Frevler aber werden in den Tartaros ge-
stiirzt. «Diejenigen aber, die zwar heilbare, aber doch schwere
Verfehlungen begangen haben, werden zwar auch in den Tar-
taros gestiirzt, wenn sie aber ein Jahr darin zugebracht, wirft
sie die Woge wieder aus und sie gehen an den acherusischen
See, um die herbeizurufen, die sie frevelhaft behandelt haben.
Diese bitten sie, sie m&chten sie in den See aussteigen lassen
und aufnehmen. Gelingt es ihnen, jene dazu zu bestimmen, so
sind ihre Leiden zu Ende; wo nicht, so werden sie in den
Tartaros zuriickgetrieben.y Wesentlich ist hier fiir uns die
Uebereinstimmung zwischen Platon und Aqiba, insofern beide
den Mittleren eine Jenseitsstrafe von zwolf Monaten zumessen,
Natiirlich steht das Ganze bei Platon im Rahmen seiner See-
lenwanderungslehre; diese aber ist nicht in das Judentum der
Tannaitenzeit eingedrungen, auch da nicht, wo man die Pré-
existenz der Seelen lehrte. Das Judentum hatte hier eine
grundsitzlich andere Anschauung vom Wesen der Welt. Die
Welt ist nicht ewig, sondern sie ist geschaffen und hat ihr es-
chatologisches Ziel darin, dafl Gott den ‘olam habba herauf-

0 Vgl. Platon, Phaidon, 113 f



die Vorstellung vom Fegefeuer? 121

filhren wird, nach welchem keine anderen Weltperioden mehr
zu erwarten sind. So denkt das Judentum iiber die Zeit und
die Welt linear, wihrend Platon hier zyklisch denkt. Entspre-
chend wurde zwar die Lehre vom zwischenzeitlichen Strafort
und von der zwolfmonatigen Dauer der Strafe vom Judentum
aus Platon iibernommen, aber in das spezifisch jiidische Zeit-
denken eingebaut. Auch das Judentum hat der Hellenisierung
nicht widerstehen konnen. Einer der vielen Beweise dafiir ist
die Veridnderung im Bilde vom Jenseits und die Uebernahme
der Anschauung vom zwischenzeitlichen Strafort.

Endlich fehlt es im Spétjudentum — wie wir schon sahen
— auch nicht am Motiv der Léiuterung des Menschen durch
das Fegefeuer. «Der Geist kehrt zu Gott zuriick, der ihn
gegeben hat (Qohelet 12, 7). Wie er ihn dir in Reinheit ge-
geben hat, so gib ihn auch du ihm in Reinheit wieder zuriick.
Gleich einem Ko6nig von Fleisch und Blut, der an seine
Knechte konigliche Gewédnder verteilte. Die Klugen unter
ihnen falteten sie zusammen und legten sie in einen Kasten.
Die Torichten unter ihnen gingen hin und verrichteten darin
Arbeit. Nach einigen Tagen verlangte der Konig seine Kleider.
Die Klugen unter ihnen gaben sie ihm sauber zuriick, die
Torichten unter ihnen gaben sie ihm besudelt zuriick. Der
Konig freute sich iiber die Klugen und wurde zornig iiber die
Torichten. Er sagte in bezug auf die Klugen, dal} die Kleider
in die Schatzkammer gelegt werden sollten, wihrend sie selbst
in Frieden in ihre Hé&user gehen sollten. In bezug auf die
Torichten sagte er, dafl die Kleider dem Walker gegeben und
sie selbst in das Geféingnis geworfen werden sollten.» Die
Uebergabe an den Walker bedeutet hier die Léuterung. Gott-
lose sind die, welche ihre Kleider Gott nicht in Reinheit zu-
riickgegeben haben. **

Wir sahen im bisherigen Verlauf unserer Untersuchung,
daB die vorchristliche jiidische Apokalyptik, mit einer Aus-
nahme, die Vorstellung vom Fegefeuer nicht kennt, da diese
Lehre erst am Ende des ersten Jahrhunderts sich bei den Rab-
binen nachweisen ldfit. Von da aus gesehen ist es &duBerst
unwahrscheinlich, dafl sich diese Lehre im Neuen Testament
finden sollte. Dies wurde zur Gewillheit nach einer Priifung

2 bSchabbath 152b; Str.-B. IV, S.1045.



122 H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament ...

aller Stellen, die als Belege fiir diese Lehre im Neuen Testa-
ment herangezogen werden: keine einzige hilt einer Priifung
stand. Eine Stelle wurde bis jetzt allerdings bewulit zuriick-
gestellt: das Gleichnis vom reichen Mann und armen Lazarus
in Luk. 16, 19—31. Stauffer braucht diese Beispielerzéhlung
vor allem auch, um zu beweisen, dafl Jesus die Lehre von
einem Zwischenzustand der Seele nach dem Tode gekannt
habe. Sicher bestehen hier Beziehungen zu 1. Hen. 22. Aber es
ist seit der Arbeit von Grefmann ** hochst wahrscheinlich ge-
macht worden, dafl Jesus hier eine damals umlaufende Volks-
erzihlung aufgenommen und in seinem Sinne umgepréigt hat.
Es ist somit gerade nicht gesagt, dall Jesus alle Ziige, die die-
ses Gleichnis enthilt, auch wirklich akzeptiert hat, er greift
einfach bekannte Motive auf, um damit seine Botschaft zu ver-
kiinden. So will die Erziéhlung im Munde Jesu weder Auf-
schliisse iiber die Anthropologie noch solche iiber das Jen-
seits geben. Es soll hier betont werden, dall es eine Vergeltung
gibt; ferner, daBl es nach dem Tode keine Méglichkeit zur Bufle
mehr gibt; ferner, dafl die Schrift des Alten Testamentes, wenn
sie ernst genommen wird, zum Glauben an seine Botschaft
fiihrt. Weil das alles so ist, darum tut BuBle not. Dazu besteht
im Ernstnehmen der Botschaft Gottes und Jesu Anlall genug.
Es mul} sogar hier damit gerechnet werden, dall Jesus seine
Zeitgenossen hat warnen wollen, die vielleicht mit der Mog-
lichkeit der Bufle im Jenseits gerechnet haben. Aber die
Flucht ins Jenseits und ins Wunder wird radikal abge-
schnitten.

Sicher richtig ist dagegen der Hinweis Stauffers, daBl fiir
Jesus die endgiiltige Entscheidung erst am Tage des Gerichts
erfolgt, am Jiingsten Tage. Die Botschaft Jesu und des ganzen
Neuen Testamentes ist eschatologischer Art; ihr Ziel ist die
Auferstehung von den Toten, nicht die Unsterblichkeit der
Seele. Diese Lehre kam — parallel zum Judentum — erst auf,
als auch das Christentum derselben Hellenisierung unterlag
wie die Synagoge.

Ittigen b. Bern. Hans Bietenhard.

4 Vgl. Hugo Grefimann, Vom reichen Mann und armen Lazarus, 1918

(in: Abhandlungen der preullischen Akademie der Wissenschaften zu Ber-
lin, phil.-hist. Klasse, Nr. 7).



	Kennt das Neue Testament die Vorstellung vom Fegefeuer?

