
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 2

Artikel: Ugaritische Probleme und ihre Tragweite für das Alte Testament

Autor: Baumgartner, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877525

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
3. Jahrgang Heft 2 März/April 1947

Ugaritische Probleme und ihre Tragweite
für das Alte Testament.

Ein Vortrag in England.1

Die seit 1929 an der nordsyrischen Küste in Ras Schamra,
dem antiken Ugarit, aufgefundenen Texte gehören zu den
bedeutsamsten Funden der letzten Jahrzehnte. Vor dem
Pharaonenarchiv aus El-Amarna haben sie voraus, daß sie auf
Syriens eigenem Boden gefunden wurden und einer der größten

Städte des alten Syrien entstammen, die bisher ausgegraben
wurden. Und die literarischen Texte unter ihnen sind die

ersten wirklichen Ueberreste jener phönizischen Literatur,
die Ernst Renan zu finden hoffte, als er 1860 zu seiner Expedition

aufbrach. Von den wichtigsten Problemen, die sie
aufwerfen, soll im folgenden im Blick auf ihre Bedeutung für
das AT kurz die Rede sein.

I.
Zuerst stand die Arbeit an den Texten in starker Abhängigkeit

vom AT. Gewiß geschah das nicht mehr absichtlich, mit
dem Ziel, die Bibel zu erklären und zu bestätigen, wie es einst
hei den ersten Ausgrabungen im Zweistromland der Fall
gewesen war. Es ergab sich einfach aus den Umständen.
Sobald die Entzifferung der Schrift ein Lesen der Texte gestattete,

legten diese, soweit sie überhaupt gelesen werden konnten,

ein Lesen und Verstehen nach dem Muster des biblischen
Hebräisch nahe, und die Sprache selber schien ein älteres

1 Leicht gekürzte und mit Literaturangaben versehene deutsche
Wiedergabe eines am International Meeting der britischen Society for Old
Testament Study im September 1946 in Cardiff gehaltenen Vortrages
«Ugaritic Problems and their Bearing on the Old Testament». — Für
eingehendere Erörterung aller einschlägigen Fragen und vollständigere
Literaturangaben verweise ich auf meinen Aufsatz «Ras Schamra und das

AT», Theol. Rundschau 1940 und 1941. Die seit 1940 veröffentlichten Texte
und alle seitherige Literatur konnten erst teilweise eingesehen und
verarbeitet werden.

6



82 W. Baumgartner, Ugaritische Probleme

Hebräisch zu sein. Aber mit der Zeit wurde es immer
deutlicher, daß sich von anderen semitischen Dialekten aus oft ein
besseres Verständnis ergibt, daß Lautstand und Formenbildung

in manchem abweichen und der Wortschatz allerhand
fremde und auch nichtsemitische Wörter enthält. So kam man
dazu, das Ugaritische als einen besonderen Zweig am kana-
anäischen Ast der semitischen Sprachen zu betrachten, und
in diesem Sinne wurde seine Grammatik von Gordon 2 dargestellt

und von Harris 3 in die sprachgeschichtliche Entwicklung
der kanaanäischen Dialekte eingereiht. Doch gingen
Sprachforscher wie Hans Bauer, Johannes Friedrich und Albrecht
Goetze noch weiter und bestritten geradezu seine Zugehörigkeit

zum kanaanäischen Sprachzweig, indem sie es als eine
semitische Sprache eigener Art, vielleicht dem amoritischen
oder ostkanaanäischen Dialekt verwandt, bestimmten.4 Allein
das Amoritische weicht auch wieder verschiedentlich ab, und
selbst der Zusammenhang mit dem Kanaanäischen läßt sich
wohl mit Albright5 bei einer weniger schematischen Auffassung

von Dialektverwandtschaft aufrechterhalten. Dafür
sprechen nämlich neben einer weitgehenden Gemeinschaft des

ugaritischen und phönizisch-hebräischen Wortschatzes
namentlich gewisse grammatische Erscheinungen, die das
Ugaritische mit dem Phönizisch-Kanaanäischen wie dem Hebräischen

gemeinsam hat.8 So ist es trotz seiner Besonderheiten,
die nicht übersehen werden dürfen, tatsächlich das am besten
bekannte Beispiel der um die Mitte des zweiten Jahrtausends
in Kanaan gesprochenen Sprache und zumal in den epischen
Texten mit ihrer Mannigfaltigkeit von Erzählung und
Gespräch sehr viel ergiebiger als in den mageren kanaanäischen

2 Cyrus H. Gordon, Ugaritic Grammar (Analecta Orientait» 20), Rom,
Päpstliches Bibelinstitut, 1940.

3 Zellig S. Harris, Development of the Canaanite Dialects (American
Oriental Series Vol. 16), New Haven, 1936.

4 Vgl. zuletzt Albrecht Goetze, Is Ugaritic a Canaanite Dialect?
Language 17, 1941, S. 127—138.

5 W. F. Albright, The Old Testament and Canaanite Language and
Literature, The Catholic Biblical Quarterly, 1945, 1—31, S. 15 ff.

6 So die Verwendung der 3. fem. sg. des Imperfekts für die 3. pl. m.,
vgl. A Herdner, Revue des Etudes Sémitiques 1938, S. 76 ff.; Albright (s.
Anmerkung 5) S. 22 f. A.Alt, ZAW 60, 1944, S. 158 f., oder des enklitischen
— m(a); vgl. R. de Langhe, Muséon 59, 1946, 89 ff.



und ihre Tragweite für das Alte Testament 83

Glossen der Amarnatexte. Ohne selber Hebräisch zu sein,
wirft es so doch Licht auf Grammatik, Wortschatz und Stil
desselben, wie bereits so viele Belege zeigen.7

Eine ähnliche Distanzierung vom AT ist auch auf dem
historischen Gebiet eingetreten. Ch. Virolleaud und R. Dussaud

8 glaubten, in den Texten Personen und Oertlichkeiten
der biblischen Tradition von Mose und den Patriarchen
gefunden zu haben, und sie erklärten das aus einer gemeinsamen
Vorzeit im Süden Palästinas und auf der Sinaihalbinsel,
indem sie damit die klassischen Berichte von der Heimat der
Phönizier am Roten Meer verbanden. — Nun ist es gewiß ein
naheliegender und berechtigter Wunsch, zwischen den
Denkmälern und der literarischen Ueherlieferung eine Brücke zu
schlagen — im biblischen Bereich so gut wie anderwärts.
Einen zeitgenössischen Orientalisten trieb der unbestimmte
Wunsch, den er schon als Schüler gehegt hatte, als Erwachsener

in den hetitischen Denkmälern nach den Gestalten der
griechischen Sage zu suchen, und er ließ nicht ah, bis er
meinte, sie gefunden zu haben. Und ähnliche Bemühungen
kennen wir zur Genüge aus der Geschichte der alttestament-
lichen Forschung. Aber gerade diese Versuche sollten uns
auch lehren, daß das oft ein recht mühsames und wenig
lohnendes Geschäft ist. All diese Versuche, Abraham, Jakob,
Joseph usw. auf den Denkmälern zu finden, müssen als
gescheitert gelten, gerade wie von jenes Orientalisten Entdek-
kungen allerhöchstens die der Achäer sich bewährt hat. Oft
muß auch noch anderes bedacht werden. Die Identifikation
des Namens «Israel» auf der Stele des Merneptah ist
philologisch wie sachlich einwandfrei und doch von geringem
historischem Nutzen, weil sie sehr verschiedene Erklärungen
zuläßt. Auch die «Benjaminiten» der Maritexte " sind noch lange
nicht die des AT. Eine Wissenschaft, die aus den
Kinderschuhen herausgewachsen sein will, muß scharf untersehei-

7 Vgl. neuestens J. Coppens, Les Parallèles du Psautier avec les Textes
de Ras-Shamra-Ougarit, Bulletin d'Histoire et d'Exégèse de l'Ane Test.,
fasc. 18, 1946, S. 113 ff.

8 Vgl. Ft. Dussaud, Les Découvertes de Pas Shamra (Ugarit) et l'Ane.
Test., Paris 1937, S. 95 ff., 2. Aufl., 1941, S. 160 ff.

9 Vgl. A. Parrot, Syria 19, 1938, 109 f.: G. Dossin, Mélanges Syriens
offerts à Mr. R. Dussaud, 1939, S. 981 ff.



84 W. Baumgartner, Ugaritische Probleme

den, welche Gleichsetzungen sprachlich und sachlich
überhaupt in Frage kommen und welches dann ihre Tragweite ist.
Der wirkliche Gewinn liegt oft in ganz anderer Richtung, als
man anfänglich erwartete. Heute sehen wir den Zusammenhang

der Amarnatexte mit dem AT nicht mehr in den
fragwürdigen und öfter geradezu phantastischen Gleichsetzungen
einzelner Namen, sondern dank Alts eindringender Forschung
in der besonderen Geschichte einzelner Territorien, die sich
von der Mitte des zweiten Jahrtausends bis in die Zeit erstreckt,
wo schon die Israeliten im Lande saßen.

So ist es nicht verwunderlich, daß die ganze «Südtheorie»
von Virolleaud und Dussaud auf immer stärkeren Widerspruch

stieß und heute von fast allen Gelehrten, die an den
Texten arbeiten, aufgegeben ist. In den meisten Fällen ist
schon die Identität der Namen allzu unsicher, und wo
philologisch haltbar, gewährleistet sie noch nicht auch die sachliche

Identität. Oeftere Wiederkehr von Ortsnamen appellativischer

Herkunft ist eine allgemeine Erscheinung. Da wir
dank der Bibel aus Palästina sehr viel mehr alte Ortsnamen
kennen als aus Nordsyrien, beweist das Vorkommen
biblischer Ortsnamen in ugaritischen Texten gar nichts, solange
die Situation nicht völlig eindeutig ist. Und seitdem nun einige
dieser Oertlichkeiten in den neuen Verwaltungstexten als
Bestandteile des ugaritischen Herrschaftsbereiches auftreten,
wird ihre Lokalisation im fernen Süden vollends unmöglich.
Den angeblichen biblischen Personen- und Stammesnamen geht
es noch schlechter: die meisten (Terach, Ascher u. a.) sind gar
keine Namen, sondern Verben oder Substantive.10

Nur zu einem einzigen Namen haben die Texte — aber die
Verwaltungstexte, nicht die literarischen! — wichtiges neues
Material geliefert11, und das ist der Name der Hebräer: chlb
'prai, d. h. chalab (oder chalbi) 'apirima, als Name der Stadt
oder des Stadtteils am Hang des Berges Chazzi (später Kdcnov

ôpoç), wo im Unterschied zu andern Orten eine 'apirüma-Be-
völkerung wohnte. Die Schreibung mit p statt mit b, bisher

10 Vgl. jetzt die erschöpfende Behandlung all dieser Fragen durch
R. de Langhe, Les Textes de Ras Shamra-Ugarit et leurs Rapports avec
le Milieu Biblique, 1945, II, S. 70 ff.

11 Vgl. Theol. Rundschau 1947, 20; De Langhe, II, S. 28 f., 464 ff.



und ihre Tragweite für das Alte Testament 85

nur in den ägyptischen Texten belegt, scheint die übliche
Gleichsetzung mit den Hebräern in Frage zu stellen. Doch
in Anbetracht des allgemeinen Wechsels von b und p in Schrift
und Aussprache darf diese Frage noch nicht als negativ
entschieden gelten; oder es könnte auch die ägyptische Schreibweise

nachgeahmt sein. So ist es schon möglich, daß wir hier
einen neuen Beleg für den Namen der Hebräer haben, wenn
auch seine Etymologie damit nicht durchsichtiger geworden ist.

So ist das Ergebnis dieser ersten Phase ugaritischer
Forschung, die mit dem Abbruch der Grabungen bei Kriegsausbruch

schloß, und das Ergebnis der seitherigen Aufarbeitung
des angesammelten Materials eindeutig das, daß die Texte
weniger unmittelbare Beziehung zum AT haben, als es
anfänglich schien.

II.
Allein damit ist ihre Bedeutung nicht vermindert. Wir

müssen nur die Frage etwas anders stellen: was bedeuten die
Texte für unsere Kenntnisse des damaligen Kanaan? Warum
bisher keine historischen Texte (Königsinschriften, Annalen
usw.) gefunden wurden, läßt sich nicht mit Sicherheit
beantworten. Bestand überhaupt noch keine weltliche Literatur,
und waren die erhaltenen Texte gar nicht Literatur im
modernen Sinne, sondern bloß Gedächtnisstützen für die Priester
beim Rezitieren der Texte? Das würde jener modernen Theorie

von der Vorherrschaft der mündlichen Tradition entgegenkommen,

die von Nyberg für Altiran entwickelt und von Birkeland
12 auch auf den übrigen Alten Orient und auf das AT

übertragen wurde, wo sie allerdings weniger passen will, da
Schreiben und Lesen hier eine viel größere Rolle spielen.
Vielleicht ist jene Tatsache auch einfach dem Zufall zuzuschreiben,

daß die Ausgrabung noch nicht das Haus getroffen hat,
in dem historische Texte aufbewahrt wurden. — Dieser Mangel

an historischer Literatur wird aber teilweise aufgewogen
durch die Verwaltungstexte, die mit mehr als 900 Eigennamen
eine anderwärts bisher nicht mögliche Einsicht in die Struktur
der ganzen Bevölkerung gewähren. Aus den Ergebnissen ihrer

12 Harris Birkeland, Zum hebräischen Traditionswesen, Oslo 1938.



86 W. Baumgartner, Ugaritische Probleme

Untersuchung durch M. Noth 13 und De Langhe14 erwähne ich
nur die Stärke des semitischen Elements und das gänzliche
Fehlen arischer Namen, die sonst durch ganz Syrien und
Palästina in den Fürstenfamilien nie fehlen. Hier sehen wir,
daß das jedenfalls für die Masse des Volkes nicht galt.

Die besondere Lage von Ugarit weckt die Frage, wie weit
die hier gewonnenen Ergebnisse für ganz Syrien gelten. Die
oben erwähnten Besonderheiten der Sprache und ein größerer
Prozentsatz von fremden Wörtern und Namen 15 mahnen zur
Vorsicht. Aber im ganzen überwiegt doch das Gemeinsame.
Ugarits Kultur kann tatsächlich im wesentlichen als kana-
anäisch gelten. Wahrscheinlich seit dem dritten Jahrtausend
ist Ugarit eine Kolonie aus dem eigentlichen phönizischen
Gebiet, von Tyrus oder Berytus; aber eine Kolonie, die auf
ihrer Höhe die meisten phönizischen und kanaanäischen Städte
an Reichtum und Macht weit hinter sich ließ. So ist es nur
Zufall, daß dieses glänzendste Bild kanaanäischer Kultur uns
gerade aus der entferntesten Ecke Syriens zugegangen ist. Und
die Erhaltung der ugaritischen Texte verdanken wir vor allem
dem Gebrauch von Ton als Schreibmaterial, der der
Keilschrift entsprach und der dem syrischen Klima eben besser
widerstand als Papyrus und Pergament, wie sie für gewöhnliche

phönizische Schrift gebraucht wurden. Da das ugaritische

Alphabet auch für auswärtige Korrespondenz Verwendung

fand, muß es weiter verbreitet gewesen sein; genaueres
läßt sich darüber noch nicht sagen.10 — Wir sind auch noch
nicht imstande zu unterscheiden, was die Kolonisten an
geistigem Besitz mitbrachten und was sie daraus in ihrer neuen
Umgebung machten. Ihre Religion war jedenfalls im ganzen
die gemeinphönizische; sonst könnte sie sich nicht so weit
mit den Traditionen decken, die unter dem Namen Sanchunja-

13 Ztschr. d. Deutschen Palästina-Vereins 65, 1942, S. 9 fI'.
14 a. a. 0., II, S. 251 ff.
15 s. De Langhe, II, S. 334 ff.
18 Von den Belegen aus Palästina bleibt derjenige aus Ainschems sehr

unsicher. Besser scheint es mit dem neuen aus der Gegend des Tabor zu
stehen, den S.Yeivin, Kedem II, 1945, S. 32 ff. veröffentlichte; vgl. Albright,
Bulletin of the American Schools of Oriental Research 99, Oct. 1945, S. 21,
und A. Bea, Studi e Testi 126, 1946, S. 17 f.



und ihre Tragweite für das Alte Testament 87

tons erhalten und damit trotz einer gewissen hellenistischen
Uebermahing auch als echt erwiesen sind.17

Das bisherige Bild der kanaanäischen Religion muß nun
in mancher Hinsicht etwas berichtigt und ergänzt werden. Von
heiligen Steinen, Bäumen und Quellen, wie sie das AT kennt,
wissen die Texte nichts. Vielmehr zeigen sie einen gut organisierten

Tempelkult, der einem ganzen Heer von Göttern und
Göttinnen galt. Das bedeutet nicht, daß jenes andere nicht
vorhanden gewesen wäre. Aber neben dieser Welt von Polydämo-
nismus und kleinen Lokalgöttern gab es — als die Religion
der höheren Schichten — eine Welt von Hochgöttern, ein großes,

in Gruppen und Familien geordnetes Pantheon in der Art
des babylonischen oder homerischen. An seiner Spitze El,
König und Vater der Götter, bereits ein etwas in den Hintergrund

gedrängter deus otiosus, und neben ihm Aschirat, sein
Weib und Mutter von 70 Göttern. Man hat wohl gemeint, hier
die Spuren eines früher einmal vorhandenen oder aber die
Anzeichen eines werdenden Monotheismus zu finden; doch
ist es einfach ein richtiger Polytheismus, in dem sich höchstens
eine in gewissen Texten allein vorkommende, dem babylonischen

und südarabischen Götterkreis entsprechende ältere
Gruppe um El und Aschirat, anderseits eine jüngere,
westsemitische Gruppe um Baal, Anat und Mot unterscheiden
lassen.

Der Mythenkreis um Baal und Mot ist von Dussaud18
überzeugend erklärt, von J. Pedersen 10 tieferem Verständnis
zugeführt worden. Daß Baals eigentlicher Name Hadad war
und Alijan Baal nur eine andere Form seines Titels, kann
heute wohl als ausgemacht gelten. Baal, mit dessen Tod alles
Leben auf Erden aufhört und alle Fruchtbarkeit abstirbt, um
mit seiner Wiederkehr ebenfalls wieder zu erscheinen, ist der
Gott der Vegetation der Regenzeit; und Mot, der unter Anats
Händen das Geschick von Sir John Barleycorn im englischen
Volkslied erleidet, d.h. zerhauen, geworfelt, gemahlen und

17 Vgl. C. Clemen, Die phönikische Religion nach Philo v. Byblos (Mitt.
d. Vorderasiat.-Aegypt. Gesellsch. 42, 8) 1939, u. O. Eißfeldt, Ras Schamra
und Sanchunjaton, 1939.

18 Découvertes (s. Anm. 8) 1 S. 71 ff., 2 S. 115 ff.
19 Acta Orientalia 18, 1939—1940, S. 1 ff.



88 W. Baumgartner, Ugaritische Probleme

aufs Feld gesät wird, stellt das Korn dar und muß darum
auch wie dieses auferstehen. So erzählt der Mythus in seiner
.Weise, wie die beiden Götter abwechselnd die Erde regieren;
das Hauptinteresse gilt aber Baal, während Mot in eine mehr
negative Rolle gedrängt ist. Die beiden tragen somit getrennt
die Züge, die sich später in Adonis vereint finden, der in
diesen Texten nicht erscheint. Die berühmte Klage um ihn ist
vorgebildet in der Klage der Anat um ihren Bruder und Gatten.

Baal und Mot treten damit in den aus Aegypten, Babylon
usw. wohlbekannten Kreis sterbender und wiedererstehender
Götter ein.

Auf dieselbe Art versteht Mowinckel20 den Helden des Krt-
Epos wegen seines Epithetons n'mn «der Liebliche», das
Adonis eigen ist; und Albright21 gründet darauf die Lesung
seines Namens als kärüt «Kastrat». Aber das Epitheton findet
sich auch bei Danel sowie bei Jerach im Nikkaltext.22 Auch
der Gegenstand jenes Epos, eine Kombination von Feldzug
und Brautwerbung, scheint jener Vermutung wenig günstig.
Mowinckels Annahme, daß andere, nicht erhaltene Mythen
ihn in einer besser passenden Rolle gezeigt haben mögen, hilft
über diese Schwierigkeit nicht hinweg, und auch die seitdem
veröffentlichten neuen Fragmente scheinen daran nichts zu
ändern.23 Müssen wir uns so vorsichtigerweise vorderhand
auf den Mythus von Baal und Mot beschränken, so ist der
agrarische Charakter dieser Religion doch hier deutlich
genug. Die andere wichtige Entdeckung ist der enge Zusammenhang

von Mythus und Kult. Im Gegensatz zu dem seit Ende
des letzten Jahrhunderts vorherrschenden ätiologischen
Mythenverständnis scheinen wir zu der älteren Auffassung
zurückzukehren, nach der Ritus aufgeführter Mythus ist. Das ist
keine ganz neue Erkenntnis. Die Zeremonien des Osiriskultes
sind schon länger bekannt und ebenso die Tatsache, daß am
babylonischen Neujahrsfest ein Oberpriester das ganze Welt-

20 Norsk teologisk tidsskrift 1942, S. 24 ff., 1944, S. 73.
21 Bulletin (s. Anm. 16) 63, S. 31 f.
22 Wenn es sieh hier nicht um ein anderes Wort handelt, s. Goetze,

Journal of Bibl. Literature 60, 1941, S. 368.
23 Gegenüber J. Engnell, The Text II K from Ras Shamra, Horae Soe-

derblomianae 1, 1944, S. 1 ff. vgl. vorläufig De Langhe in Miscellanea
Historica Alberti De Meyer, 1946, S. 92 ff.



und ihre Tragweite für das Alte Testament 89

schöpfungsepos Enuma Elisch vorzulesen hatte. Aber für
Kanaan ist sie neu. Und aus den ugaritischen Texten läßt sie
sich noch stützen durch den Hinweis auf bestimmte Sätze, die
im Zusammenhang isoliert stehen, manchmal auch durch
Zwischenlinien herausgehoben sind: offenbar Bemerkungen
des Regisseurs, Anweisungen für die Rezitation.

Verfolgt man diese Theorie weiter, so kommt man zu dem

von T. H. Gaster u. a. vertretenen Schlüsse, daß jeder Szene
des Mythus eine Szene auf der Bühne, eine Szene im Ritus
entsprochen haben müsse. Aber begünstigt die Form der Epen
diese Theorie? Eißfeldt24 hat mit Recht darauf hingewiesen,
daß neben den eigentlichen Religionsdokumenten (wie Opfertarife

und -rituale, Gebete, Listen von Göttern und Tempeln
usw.) auch eine Kultdichtung existierte, poetische Gestaltung
von Glaubensvorstellungen und -erlebnissen, in der dichterische

Phantasie und Ausmalung, d. h. ästhetische Interessen
neben den religiösen am Werk sind. Damit ist Verwendung im
Kult nicht ausgeschlossen, wie die Oden Pindars zeigen, aber
sie ist nicht selbstverständlich. Wir können z. B. nicht für alle
babylonischen Epen ohne Ausnahme kultischen Gehrauch
behaupten; beim Gilgameschepos mit seiner ausgesprochen
individuellen Haltung und Problemstellung liegen die Dinge anders
als bei Enuma Elisch, seihst wenn hinter Gilgamesch ein
ursprünglicher Vegetationsgott stehen mag. Das bedeutet die
Unterscheidung von Textbüchern, die der Reihe nach erklären,
was es auf der Bühne zu sehen gibt, so wie es in einem
babylonischen Text, der sich auf das Neujahrsfest bezieht, heißt:
«Die daran angebundenen Pferde sind der Geist des Zu; der
König, der auf dem Wagen steht, ist der Heldenkönig, der Herr
Ninurta.» Und auf der anderen Seite von Kultlegenden, die, in
literarischem Stil abgefaßt, eine fortlaufende Schilderung und
Erzählung bieten und für sich verstanden und genossen werden
können, wie eben Enuma Elisch. Sehen wir die ugaritischen
Epen daraufhin an, so gehören sie fraglos zur zweiten
Kategorie: die Vorliebe für wörtliche Wiedergabe ähnlicher Szenen,
für feste Wendungen und eingehende Schilderung sind die
bekannten Merkmale epischen Stiles. Eine mechanische Umset-

24 Theol. Blätter 1938, Sp. 185 f.; R. Sch. u. Sanch. (oben Anm. 16),
S. 75 ff.



90 W. Baumgartner, Ugaritische Probleme

zung in aufgeführte Handlung erlauben sie nicht. Wenn es eine
entsprechende Aufführung gab, muß sie kürzer und einfacher
gewesen sein. So dürfen wir immer noch bei der Analyse der
Texte mit literarischen und ästhetischen Gesichtspunkten
rechnen.

Damit habe ich bereits Stellung genommen zu der von
Hooke u.a. vertretenen «(kult)historischen Schule» mit ihrer
Annahme bestimmter mythischer und ritueller Schemata
(«patterns») : sterbender und auferstehender Gott, Götterkampf
und heilige Hochzeit.25 Mag man ihr auch mit einigem Recht
einseitige Anlehnung an Frazer und Hocart sowie bei der
Benützung der Texte das Festhalten an überholten Uebersetzun-
gen und Auffassungen vorwerfen, so ist sie jetzt doch in
manchen und wichtigen Punkten gerechtfertigt. Auch
Forscher, die sich sonst nicht zu jener Schule rechnen, wie
Dussaud, Gaster, Hvidberg, Pedersen u. a., versuchen nun die
Methode, die sich beim Mythus von Baal und Mot bewährt
hat, auf andere Texte anzuwenden. Indes machen sich hier
rasch die bekannten Schwierigkeiten geltend: die Lückenhaftigkeit

der Texte, die mit der Konsonantenschrift gegebene
Mehrdeutigkeit so vieler Wörter, unsere immer noch
unvollkommene Kenntnis von Grammatik und Wortschatz des Uga-
ritischen und die Unsicherheit im Erfassen des Sinnes
größerer Zusammenhänge. Das erklärt, warum das Verständnis
hier bisher nicht denselben Grad von Sicherheit erreicht hat
wie in dem früheren Fall.

Und noch etwas ist hier zu berücksichtigen. Sicherlich
mußte jenes ausschließlich ätiologische Mythenverständnis
überwunden werden; aber nicht um nun einfach durch eine
ebenso einseitige ritualistische Theorie abgelöst zu werden.
Bei der Unvollständigkeit und der besonderen Beschaffenheit
des zur Verfügung stehenden antiken Materials sind die Fälle,
die ein einigermaßen sicheres Urteil gestatten, überhaupt nicht
eben zahlreich und eine rasche Verallgemeinerung darum
kaum am Platze. Wo sich diese Dinge heute noch studieren
lassen und auch schon sorgfältig untersucht sind26, nämlich

25 Vgl. S. H. Hooke, Myth and Ritual, 1933; The Labyrinth, 1935; The
Origins of Early Semitic Ritual (Schweich Lectures XXVIII), 1938.

26 Vgl. Clyde Kluckhohn, Myths and Rituals, Harvard Theological
Review 35, 1942, S. 45 ff.



und ihre Tragweite für das Alte Testament 91

bei den Primitiven namentlich Amerikas und Australiens,
erweisen sie sich als überaus vielgestaltig: von Mythen mit
genau entsprechenden kultischen Aufführungen bis zu Mythen
ohne jede Aufführung, und dazu alle erdenklichen Zwischenstufen.

Da wird jedes scharfe Entweder-Oder zweifelhaft und
jede Ausschließlichkeit gefährlich.

III.
Für alles, was die ugaritischen Texte mit dem AT gemeinsam

haben, ist die nächstliegende Erklärung, daß es sich da
um kanaanäisches Gut handelt, das die Hebräer übernahmen.

Aber eben das ist bestritten worden. Dussaud, der in seinen
«Origines cananéennes du sacrifice israélite» (1921) die
weitgehende Uebereinstimmung des israelitischen und phönizi-
schen Opferwesens auf diese Weise erklärt hatte, ist seitdem
im Zusammenhang mit seiner Annahme einer südlichen Heimat

der Ugariter zu einer andern Erklärung übergegangen,
nämlich aus einem gemeinsamen Ursprung der beiden Völker
oder mindestens einer gemeinsam durchlebten Vorzeit. Und
eine ähnliche Auffassung vertreten auch Forscher, die nie
jener Südtheorie angehangen, wie Hooke27, der die Frage
allerdings zuletzt offen läßt, und A. Bea 28, der damit die
Annahme eines Urmonotheismus kombiniert, den einzig die Sippe
von Terach und Abraham rein erhalten hätte. Und vor allem
hat sie in T. H. Gaster29 einen Verteidiger gefunden, der hier
einen Ueberrest jener primitiven hebräischen Kultur findet,
aus der diejenigen der Hebräer, Phönizier und Südaraber sich
entwickelt hätten, «part of a larger debt owed by Israel to its
early Hebrews forbears». — Nach Dussaud wären die
Analogien zwischen dem AT und Ugarit größer als die zwischen
dem AT und Phönizien; aber auch hier gibt es Unterschiede,
und zudem lassen sich Ugaritisch und Phönizisch gar nicht
so scharf trennen. Gaster stützt sich auf eine Vergleichung
der Opfertermini des AT mit den ugaritischen und der
ugaritischen mit den phönizischen und südarabischen. Aber ein
Teil seiner Gleichungen ist philologisch oder sachlich un-

27 Origins (s. Anm. 25), S. 67.
28 Biblica 19, 1938, S. 450 u. 452.
29 Mélanges Syriens offerts à Mr. René Dussaud, 1939, S. 577 ff.



92 W. Baumgartner, Ugaritische Probleme

genügend, und auch was übrig bleibt, beweist nicht, was es
beweisen sollte. Denn der Gebrauch der Verben für bringen,
geben, machen, verbrennen usw. als Opfertermini genügt nicht
zum Erweis einer besonderen kulturellen Verwandtschaft,
zumal öfter auch akkadische Entsprechungen dazukommen: es
ist einfach ein Teil des gemeinsamen semitischen
Wortschatzes.

Und wenn Dussaud behauptet, die Israeliten hätten sich in
nichts von den Kanaanäern und Edomitern unterschieden, so
ist das jedenfalls hinsichtlich der ersteren eine verhängnisvolle

Uebertreibung. Die ugaritische Kultur ist nichts weniger

als primitiv, vielmehr den Hochkulturen Aegyptens und
Babylons verwandt; nur hat sie mehr als diese den agrarischen

Charakter bewahrt. Und Ugarits Religion ist die Religion

von Ackerbauern: Fruchtbarmachung des Bodens, der
Ertrag von Kornernte und Weinlese bilden den Hauptgegenstand

seiner Mythen und Kulte, wie es den Naturnotwendigkeiten

Kanaans entsprach. Wir können die alten Kulturen von
Peru und Mexiko vergleichen mit einer ähnlich hohen Lebenshaltung

und einer Religion, die ebenso in der Fruchtbarkeit
des Bodens wurzelt und darum grausam, sinnlich und orgastisch

ist. Israel war sich immer dessen bewußt, daß seine
Vorväter mit dem Eintritt in Kanaan in ganz neue Lebensbedingungen

hineinkamen (Dt. 10, 6 ff.). Pedersen 30 hat es treffend
formuliert: «The whole history of Israel is characterized by
a cultural fight due to the fact, that a people of the desert with
a well-defined character conquers a country with a typical
agricultural civilization.» Und ähnlich hat T. H. Robinson31
Israels Geschichte definiert als «the interaction of these two
distinct types of ideal in social life and religion». Natürlich
darf man den dritten und eigentlich entscheidenden Faktor
nicht vergessen, die Erfahrungen, Eindrücke und Impulse der
mosaischen Zeit; aber das gehört nicht in diesen Zusammenhang.

Ein Ignorieren der Spannung der genannten zwei
Faktoren und ein Verwischen des ersteren Stadiums müßte es

unmöglich machen, so wichtige und charakteristische Züge an
Israel zu verstehen wie den tief eingewurzelten Freiheitsdurst,

30 Im Eingang des in Amn. 19 genannten Aufsatzes.
31 Record and Revelation, ed. by H. Wheeler Robinson, 1938, S. 135.



und ihre Tragweite für das Alte Testament 93

der die Bildung einer starken Regierung so schwer machte,
anderseits aber auch den üblichen orientalischen Despotismus
nicht aufkommen ließ, oder jenes ruhigere nomadische Ideal,
das wie das Heimweh nach einem verlorenen Paradiese die
Entstehung der sonderbaren Sekte der Rechabiten begünstigte
und noch einen Hosea die Wüste als Erziehungsanstalt für
sein irrendes Volk ansehen ließ.

Gerade wenn wir die hebräische Vorzeit getrennt halten,
haben wir um so weniger Anlaß, all die israelitischen Riten
der historischen Zeit aus dem kanaanäischen Schema zu
erklären. Die Unterscheidung eines aus der Wüste mitgebrachten

hebräischen Erbes und des später übernommenen
kanaanäischen Gutes mag in einzelnen Fällen, wie dem des Sabbats,
der Lade und des Nechuschtan, schwierig und umstritten sein;
aber sie ist grundsätzlich von Bedeutung. So im Fall der
israelitischen Feste, wo Plooke im Gegensatz zur herrschenden

Auffassung den nomadisch-vorkanaanäischen Charakter
des Passa bestreitet und es aus seinen Schemata erklären
will.32 Aber viel schlagender ist die Parallele der
Opferbräuche der innerasiatischen Hirtenvölker, die noch dem
griechischen Opferritus zugrunde liegen.33 Dazu paßt, daß das
Passa auf dem bäuerlichen Boden Kanaans an allgemeiner
Bedeutung verlor, bis der durch zeitliche Nähe bedingte
Zusammenfall mit dem Mazzenfest und die historische Beziehung
auf den Exodus ihm eine neue Aktualität verliehen.

Wie die dank den ugaritischen Texten vertiefte Kenntnis
der kanaanäischen Religion das AT berührt, läßt sich am
Beispiel des «goldenen Kalbes» veranschaulichen. Die übliche
Deutung desselben als Jahwebild ist von Obbink34 und von
Albright35 bestritten worden. Gestützt auf die Darstellung des

Hadad, wie er auf beiden Seiten von einem Stier flankiert
wird — der Typus des Jupiter Heliopolitanus — oder auf
dem Stier steht — der Typus des Jupiter Dolichenus —,
vertreten sie die Ansicht, der allein dargestellte Stier sei nur das

32 Origins (s. Anm. 25) ; S. 47 ff.
33 Vgl. K.Meuli, Griechische Opferbräuche, Phyllobolia für Peter Von-

derMühll, 1945, S. 185 ff.
34 ZAW 47, 1929, S. 268 f.
35 From the Stone Age to Christianity, 1940. S. 203 u. 209.



94 W. Baumgartner, Ugaritische Probleme

Piédestal für den unsichtbar darauf thronenden Gott. Die
ugaritischen Statuen und Statuetten stellen Baal-Hadad in
menschlicher Gestalt dar. Aber die Texte reden deutlich
genug: Baal heißt der Jungstier (he. 'ëgel) ; auf der Weide
begattet er Anat, die junge Kuh, und sie bringt einen
Wildochsen (he. re'ëm) zur Welt. Damit scheint mir die Frage
entschieden zu sein. Der Widerspruch zwischen den bildlichen
Darstellungen und den Texten läßt sich aus dem bekannten
Uebergang von tiergestaltiger zu menschengestaltiger
Auffassung verstehen.

Manchmal stimmen die Texte und das AT auch nicht überein.

Solche Fälle müssen jeder für sich beurteilt werden.
Ugaritische Hymnen beginnen in der ersten Person: «ich will
singen», während im AT der Imperativ Plural «singet»
häufiger und anscheinend wohl auch älter ist. Das könnte Zufall
sein, wenn ersteres nicht auch für die babylonischen Hymnen
gälte, so daß ugaritischer und babylonischer Hymnenstil
gegenüber dem hebräischen zusammengehen. — Noch bezeichnender

ist eine andere Beobachtung. Ugaritische Dichtkunst
liebt wörtliche Wiederholung ganzer Stellen. Aschirat gibt
Anat genaue Anweisung für den Bau eines Tempels, Anat gibt
sie in denselben Worten an Baal weiter, und dann wird nochmals

in denselben Worten der Bau erzählt (II AB V 74—103).
In einem Fall begegnet derselbe Passus sogar viermal (II
Danel I 27—II 23). Solche Wiederholung, wie sie auch das
sumerische, babylonische und griechische Epos lieben, trägt
viel zu dem erwähnten besonderen Epenstil bei. Hebräischer
Stil aber vermeidet sie, indem er sie durch Variation mildert
oder sich mit summarischer Wiederholung begnügt.36 Einen
eigentlichen epischen Stil hat die hebräische Literatur
überhaupt nie entwickelt, so wie sie es auch nie zu einem Epos
gebracht hat.37 Auch von komplizierteren Formen von
Parallelismus, wie sie in der ugaritischen Dichtung nicht selten
sind, zeigt die hebräische höchstens die Anfänge. Diese Unter-

38 Vgl. W. Baumgartner im Eucharisterion für H. Gunkel, 1923, I,
S. 150 ff. Für die sumerischen Epen vgl. jetzt S. N. Kramer, Sumerian Mythology,

1944, S. 31.
37 Auch S. Mowinckel, ZAW 53, 1935, S. 130 ff., und Albright (s.

Anmerkung 35), S. 183 und 189, haben mich nicht vom Gegenteil zu überzeugen

vermocht.



und ihre Tragweite für das Alte Testament 95

schiede sind vielleicht nicht bloß in der größeren Einfachheit
der Hebräer begründet. Es könnte ein allgemeineres Merkmal
der palästinischen Kultur gegenüber der ugaritischen sein,
so wie auch die palästinischen Städte neben Ugarit klein und
ländlich aussehen.

In anderen Fällen dürfte ein solcher Unterschied
allerdings für Israel bezeichnend sein. Mehr als je zuvor haben
uns die Funde von Ugarit die Höhe und den Glanz kanaa-
näischer Kultur ebenso wie die Stärke ihres Einflusses auf
Israel eindrücklich gemacht, vom Leben und der Sprache des

Alltags bis zur religiösen Phraseologie und den religiösen
Begriffen. Bei dieser Sachlage kann man schon mit Gaster38
fragen, wieviel vom AT denn überhaupt israelitisch sei. Die
Antwort, oder wenigstens eine Teilantwort bekommen wir,
wenn wir nach den Unterschieden fragen und darauf achten,
was im AT in Ugarit keine Entsprechung hat.

Warum sich zur biblischen Urgeschichte keine Parallele
gefunden — den angeblichen Eigennamen Adam hat Virolleaud
selber wieder zurückgezogen —, ist nicht so leicht zu sagen,
wo doch wesentliche Teile derselben (die Schöpfung, die
Urväter mit den hohen Lebensaltern und die Flutgeschichte) ohne
Frage aus dem Osten stammen. In diesem Zusammenhang
mag auch erwähnt werden, daß in Ugarit der Drachenkampf
— Leviatan die «flüchtige und gewundene Schlange» wie in
Jes. 27, 1 — nicht in die Schöpfung ausläuft. So scheinen diese
Traditionen nicht aus dem kanaanäischen Bestand, sondern
direkt aus ihrer östlichen Heimat übernommen zu sein. Aber
das Vorkommen des Drachen im ugaritischen Mythus muß
auch hier vor einer scharfen Trennung warnen.

Vollständig fehlt die Patriarchentradition, wenn wir von
der unglücklichen Südtheorie absehen. Ihr Schauplatz ist
zwar zum Teil der Boden Kanaans, und etwas wie die
anzunehmende kanaanäische Grundlage der Betelsage ließe sich
unschwer auch in Ugarit denken. Aber in der Hauptsache
sind diese Geschichten doch im Hirtenmilieu an den Rändern
des Kulturlandes zu Hause und damit außerhalb des eigentlichen

Herrschaftsbereiches der kanaanäischen Kultur.

88 Antiquity 13, 1939, S. 318.



96 W. Baumgartner, Ugaritische Probleme

Auch von einem ekstatischen Prophetentum fehlt jede Spur
— überraschenderweise, wo Kleinasien, die Heimat von Ky-
bele und Attis mit ihren ekstatischen Priestern, so nahe ist
und wo die ägyptische Geschichte von Wen Amon ein solches
für ungefähr dieselbe Zeit in Byhlos kennt. Weniger erstaunlich

ist, daß wir nichts von einer Eschatologie sehen — die
angeblichen Belege für eine solche gehen nicht über die
Beschreibung natürlicher Fruchtbarkeit im Kreislauf der
Jahreszeiten hinaus —, da in Israels unmittelbarer Nachbarschaft
die Spuren einer solchen immer noch so spärlich sind.

Von den Festen des AT hat sich bisher kein einziges, auch
nicht Sabbat oder Mazzenfest, mit Sicherheit nachweisen
lassen. Doch mag man hier mit einigem Grund auf künftige
Funde hoffen.

Von größerer Bedeutung ist das negative Ergebnis im Fall
des Jahwenamens, der mindestens an einer bestimmten Stelle
vorkommen soll. Aber der Zusammenhang ist sehr lückenhaft,
und die Lesung (jw) seiher ist bezweifelt worden.39 Im besten
Fall gewinnt man eine mit Jahwe homonyme ugaritische Gottheit,

die vielleicht auch hinter Jaubidi und ähnlichen syrischen
Namen, sowie hinter dem Jao der Zauberpapyri steckt. Jahwes

Herkunft bleibt an den fernen Süden gebunden.
Viel dankbarer ist es, darauf zu achten, welche Züge der

kanaanäischen Religion nicht oder jedenfalls nicht regelmäßig
vertreten sind.

Da ist in erster Linie das starke sexuelle Moment zu nennen.

Schon aus den häufigen Darstellungen der nackten Göttin

wohlbekannt, tritt es nun in den Texten fast noch stärker
hervor. Auf der Weide begattet El die Aschirat. Und wieder
von El erzählt man in einer eigenartigen erotischen
Symbolsprache, wie er zwei Göttinnen verführt (das he. pittä) und
schwängert. Von Jahwe konnte so etwas nicht erzählt werden.

Die einzige ähnliche Geschichte im AT (Gen. 6, 1—4)
betrifft nicht seine Person und steht unter einem ganz anderen
Gesichtspunkt. Darum waren auch die wiederholten Versuche,
ihm ein Weib zu geben und dasselbe in den Tempel
einzuschmuggeln — vgl. 1. Kön. 15, 18 und die Anatjahu als seine

39 Vgl. Theol. Rundschau 1941, S. 159 f. ; Albright (s. Anm. 35) S. 197;
De Langhe I, S. 373 f.



und ihre Tragweite für das Alte Testament 97

Gemahlin in Elephantine —, nie von dauerndem Erfolge
gekrönt. Gewisse Kreise freilich mögen solche Bemühungen schon
begrüßt haben. Wenn Propheten allegorisch von Jahwe und
seinen zwei Frauen reden Jer. 3, 6 ff. und Ezech. 23), so

klingt das harmlos; aber sie kamen schwerlich ganz von
selber auf diese Idee.

Zum Schema der heiligen Hochzeit gehört die im Alten
Orient so weit verbreitete sakrale Prostitution; die qedëschïm
des AT kehren in Ugarit wieder. Und aus dem Protest der
Propheten (Am. 2, 7; Hos. 4, 14; Micha 1,7), den Verboten
des Gesetzes (Dt. 23, 18 f.) und den Berichten über die
Unterdrückung solcher Bräuche (1. Kön. 15, 12; 22, 47; 2. Kön. 23, 7

ist zu entnehmen, daß sie in Juda so gut wie in Israel und
auch im Tempel bis auf Josias Zeit im Schwange waren.
Gewiß dürfen wir sie nicht von unseren Begriffen von Sittlichkeit

aus beurteilen. Wir haben sie aus der Art und den
Notwendigkeiten einer Ackerbaureligion zu verstehen, wo sie dazu

dienen, die Gottheit zu stärken und die großen Mächte des
Lebens in Gang zu halten. Vielleicht war die allgemeine
Sittlichkeit in Kanaan nicht einmal viel schlechter als anderswo.
Aber sicherlich hatte die kanaanäische Religion dort ihre
schwache Seite. Wie leicht die Unterscheidung von sakraler
und profaner Prostitution sich verwischte, ist daraus zu
ersehen, daß in Babylon die charimtu, etymologisch die
Kultdirne, nun im allgemeinen die Straßendirne bezeichnet. —- Ich
betone diese Seite der damaligen israelitischen Religion nicht
um sie schlecht zu machen, sondern um zu zeigen, wie nahe
daran sie war, in kanaanäischen Bräuchen aufzugehen, also
um die Größe der Gefahr und den Triumph ihrer Ueberwin-
dung zu betonen.

Zu einer Ackerbaureligion gehören ferner magische Riten,
die ebenso Fruchtbarkeit gewährleisten sollen. Gewisse Texte
scheinen von solchen Riten zu handeln, und auf alle Fälle
sind sie archäologisch festgestellt: Einrichtungen um Flüssigkeiten,

d. h. Trankopfer, in die Erde einzuführen.40 — Ich
brauche nicht im einzelnen aufzuzählen, wie oft das AT solche
Praktiken und jede Art von Magie, wie Nekromantik usw.,

40 Cl. F. A. Schaeffer, The Cuneiform Texts of Ras Shamra Ugarit, 1939,
S. 46 ff.

7



98 W. Baumgartner, Ugaritische Probleme

ablehnt und verbietet. Auch hier handelt es sich um einen
Lebensbereich, der sich mit wahrem Jahwismus nicht
verträgt, mochte er auch im Volke noch so weit verbreitet sein.
Man kann die kanaanäische Religion nach diesen beiden Seiten

wirklich nicht treffender kennzeichnen, als es Jehu tat,
wenn er Joram die Hurerei und Zauberei seiner Mutter Ize-
bel vorwarf (2. Kön. 9, 22).

Und es bleibt noch ein dritter Bereich, der des sterbenden
und auferstehenden Gottes, dessen volle Bedeutung uns erst
durch unsere Texte zum Bewußtsein gekommen ist. Das AT
kann nicht viel mit ihm anfangen. Die Klage um Tammuz
(Ez. 9, 14) ist ein Beispiel von Götzendienst. Die dunkle
Anspielung von Zach. 12, 11 auf die Klage von Hadadrimmon
dient als Vergleich für ein künftiges Ereignis. Die Trauerfeier

des 9. Ab mag eine ältere Trauer um den weggegangenen
oder gestorbenen Gott absorbiert haben41; aber dann ist der
jahreszeitliche Anlaß wie in anderen Fällen durch einen
historischen ersetzt und damit unschädlich gemacht. Eis
Lachen, das, wenn Hvidberg42 recht hat, in derselben Sphäre
zu Hause ist, hat sich nur im Namen Isaak erhalten. Einzelne
Züge mögen auch in die erotische und hochzeitliche Lyrik
des Hohen Liedes eingegangen sein. Aber all das bedeutet
keine Anerkennung des Mythologumenons; im Gegenteil. Und
direkt abgelehnt wird es durch den ursprünglichen Wortlaut
von Hab. 1, 12, wo die Aengstlichkeit späterer Generationen
das «Bist du nicht von jeher? Du wirst nicht sterben»
geändert hat in «Wir werden nicht sterben».43 Wir wissen nicht
genau, wie weit in stärker synkretistischen Kreisen diese
Vorstellung sogar an Jahwe herangebracht wurde; aber im ganzen
vertrug es sich mit seiner Natur nicht und mußte mit Abscheu
abgelehnt werden.

Das führt uns auf die letzten und tiefsten Unterschiede
zwischen israelitischer und kanaanäischer Religion. Die rechte
Regelung der Beziehung zwischen Jahwe und Baal erweist
sich als das Hauptproblem in Israels Religion in der Zeit
zwischen Landnahme und Exil. Das AT zeigt zur Genüge, wie

41 Vgl. H. G. Mag, Journal of Bibl. Literature 56, 1937, S. 309 ff.
42 ZAW 57, 1939, S. 150 f.
43 Vgl. Hooke, The Origins (s. Anm. 25), S. 56.



und ihre Tragweite für das Alte Testament 99

tief Israel mit der Uebernahme der kanaanäischen Kultur auch
in die kanaanäische Religion verstrickt wurde, und das wird
durch die ugaritischen Texte bestätigt. Das als Abfall zu
brandmarken, wie die Tradition es zu tun pflegt, ist ungerecht

und unzutreffend. Nicht nur weil Israel in jener Situation

gar keine andere Wahl hatte, wenn es nicht im Lande
von Milch und Honig verhungern wollte — Jahwe, der Berggott

aus der fernen Wüste, war zunächst für die Notwendigkeiten

des Kultur landes gar nicht zuständig —, sondern auch
deswegen, weil Israel dadurch auch positiv bereichert wurde:
Jahwe als Himmelsgott und Herr des Kulturlandes und all
seiner Früchte, das Königtum, auch als Grundlage der messia-
nischen Hoffnung, und die Prophétie sind alles Kanaans Gaben
und doch aus dem AT nicht wegzudenken. — Aber die Kehrseite

davon waren die genannten Eigentümlichkeiten der
Ackerbaureligion: das sexuelle Moment, die Magie und der sterbende
Gott, alle drei für den Jahwismus schwer verdaulich. Nur
wenn wir beide Seiten sehen, vermögen wir die Situation richtig

zu beurteilen und die Gefahr und Versuchung in ihrer
ganzen Größe zu ermessen.

So stellt sich, wie es Pedersen gut formuliert hat, die
Frage: wieviel konnte Jahwe von der Baalsnatur annehmen,
ohne dabei selber Schaden zu nehmen? Wir sind nicht in der
Lage, darauf eine einfache Antwort zu geben; denn für
verschiedene Zeiten und Kreise müssen wir auch mit sehr
verschiedener Haltung rechnen. Auf der einen Seite die völlige
Anpassung und Baalisierung des Jahwismus, die in den
historischen und prophetischen Büchern des AT so scharf gebrandmarkt

wird — mit Recht, da das für den Jahwismus den
Tod bedeutet hätte. Auf der anderen die völlige Ablehnung in
den Kreisen jener intransigenten Jahweorden, die, hätten sie
ihr Ziel erreicht, die israelitische Religion zur Unfruchtbarkeit

verurteilt hätten: inmitten des Kulturlandes, dem von
Gott geschenkten Lande, das Leben der Wüste zu führen ist
nicht Gottes Wille, sondern Lnsinn. Die führenden Kreise
schlugen weder diesen noch jenen Weg ein; sie steuerten einen
mittleren Kurs: nicht ohne Zögern und Schwanken, aber
schließlich doch durchgeführt und das geschichtliche Ergebnis,

als dauerndes Verdienst vor allem der prophetischen Be-

7*



100 W. Baumgartner, Ugaritische Probleme

wegung und ihrer Durchsetzung im Deuteronomium und in
der Reform Josias. Natürlich war das kein kühl überlegter
Entschluß am grünen Tisch, sondern eine praktische und
mehr instinktive Entscheidung in einer konkreten und schon
weit vorgeschrittenen Situation, als die israelitische Religion
schon tief verflochten war in kanaanäischen Brauch. Gehen
wir einfach vom Endergebnis aus, so können wir etwa
folgende Politik feststellen: Auswahl dessen, was bis zu einem
gewissen Grad annehmbar und mit dem Jahwismus vereinbar
war, wahrscheinlich auch überhaupt nicht mehr als kanaa-
näisch empfunden wurde; anderseits Ablehnung alles dessen,
was unvereinbar schien. So konnte El mit seiner Weisheit in
Jahwe aufgehen — aber nicht als Gatte und Vater — und
ebenso Baal als Herr des Bodens und des Himmels, während
seine Stiernatur jedenfalls später, und in gewissen Kreisen
wohl schon ziemlich früh, leidenschaftlich bekämpft wurde.
Auch das göttliche Königtum und das Neujahrsfest wurde
bis zu einem gewissen Grade, wie es scheint, übernommen.
Dabei bedeutete Uebernahme zumeist auch Bearbeitung und
Umwandlung, Anpassung an den Jahwismus mit seinen
religiösen und sittlichen Forderungen und dem ihm innewohnenden

historischen Moment, d. h. Verbindung mit der besonderen
Rolle und Geschichte des auserwählten Volkes.

Wie weit das führte und wie es im einzelnen sich gestaltete,

kann hier nicht weiter verfolgt werden. Die Hauptlinien
hat Pedersen aufgezeigt; das Einzelne unterliegt noch der
Diskussion. Ich beschränke mich auf die Feststellung des

allgemeinen Ergebnisses. So verhilft die ugaritische
Forschung damit, daß sie eine bessere Kenntnis der kanaanäischen

Kultur und Religion vermittelt, auch zu einem besseren
Verständnis des AT, seiner besonderen Stellung in seiner
Umgebung wie auch seiner Mission für die Welt.

Basel. Walter Baumgartner.


	Ugaritische Probleme und ihre Tragweite für das Alte Testament

