Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 3(1947)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

58 Der erste Band einer neuen ev. Dogmatik (E. Brunner)

Rezensionen.
Der erste Band einer neuen evangelischen Dogmatik.

Emil Brunner, Die christliche Lehre von Gott, Dogmatik Bd. I,
Ziirich, Zwingli-Verlag, 1946, XI u. 391 S., geb. F'r. 16.50.

Neben Karl Barth hat jetzt auch Emil Brunner die Verof-
fentlichung einer mehrbindigen Dogmatik angefangen. Zweck
und Anlage beider Werke sind von Anfang an ganz verschie-
den. Mit Recht hebt Br. im Vorwort (S.X) hervor, dall das
gigantische Unternehmen Barths auch fiir andere Versuche
Raum lafit. Die Darstellungsweise Br.s in ihrer Kiirze und
Klarheit macht sein Buch gerade fiir den gewdhnlichen Theo-
logiestudenten sehr empfehlenswert, was niemand von den
Riesenbéinden Barths behaupten wiirde. Br.s vorbildliche pad-
agogische Knappheit und Durchsichtigkeit sind seine Stirke
und verraten auf jeder Seite den ausgezeichneten Lehrer. Sie
sind bei ihm kein Akzidens, sondern ein wesentliches Merkmal
seines ganzen Denkens. Verwirrte Schiiler wird er weniger
leicht nach sich ziehen als der mehr in prophetischer Riitsel-
haftigkeit sich Ausdriickende. Aber seine anerkennenswerte
Durchsichtigkeit ist vielleicht, sachlich gesehen, zugleich seine
Schwiiche, wodurch er oft hinter dem gar nicht so durchsich-
tig schreibenden Karl Barth zuriickbleibt. Die Stirke wird
niamlich zur Schwiche, wenn die Klarheit dadurch zustande
kommt, dall die tiefere Problematik der Sache nicht mit ge-
niigender Aufmerksamkeit beobachtet ist. Und es diirfte nicht
ungerecht sein, hier und da, wo Br. eine schwierige Sachlage
mit beneidenswerter Klarheit aufhellt, die Frage zu stellen, ob
diese Klarheit nicht um den Preis gewonnen ist, dall eben die
tiefere Problematik nicht zu ihrem vollen Rechte gekommen
ist. Der spérliche Raum, dessen Grenzen zu iiberschreiten
Br. sich aus durchaus zu billigenden piddagogischen Griinden
nicht gestattet, erlaubt manchmal nicht, dal geniigend in die
Tiefe gegangen wird. Als Beispiel kann man die Behandlung
der Priidestinationslehre am Ende des Bandes nehmen. Hier
scheint alles mit volliger Klarheit zurechtgestellt zu sein. Aber
ist diese nicht dadurch erreicht, dall die Problematik des fiir
die ganze Argumentation entscheidenden Begriffes des «condi-
tionalis divinusy nicht genug entfaltet ist? Dieser Begriff, der



Der erste Band einer neuen ev. Dogmatik (E. Brunner) 59

die Gnadenwahl Gottes als eine zwar von Gott her unbedingte,
aber im Hinblick auf den Menschen bedingte charakterisieren
soll (8. 345), ist ja in sich so problemvoll, daBl die ganze Pro-
blematik der traditionellen Pridestinationslehre, der Br. ge-
rade entgehen will, in diesem einen Begriff zuriickgekehrt ist,
ohne daf} es von Br. mit geniigender Deutlichkeit vermerkt wor-
den ist?

Br. selbst vertritt durch das ganze Buch hindurch das
Streben, die Scheinprobleme der traditionellen Dogmatik durch
die Enthiillung der metaphysischen Fremdelemente der Tradi-
tion in ihrem Gegensatz zur biblischen Verkiindigung aufzu-
l6sen. Das ist seine Grundintention, die zu bejahen ist. Und
wenn er ab und zu nach solchen metaphysischen Einschligen
sucht, und zwar auch in der Barthschen Dogmatik, so wird
man vielleicht doch mit gréferer Aufmerksamkeit zuhoéren
miissen, als augenscheinlich Karl Barth selbst dazu bereit ist.
Aber es fragt sich, ob die Klarheit und Einfachheit, die den
Br.schen Lisungen eigen ist, nun immer eben die Klarheit und
Einfachheit der Schrift bedeutet. Ist die Schrift iiberhaupt ein-
fach und klar? Die Eindeutigkeit der Schrift, von der Luther
gsprach, hat mit der rationalen «perspicuitasy der Schriftortho-
doxie sehr wenig zu tun. Eine rationale Klarheit ist mit dem
Evangelium als dem Wort des Kreuzes unvereinbar. Die
Schriftauslegung Br.s ist aber wie seine ganze Darstellung
durch eine durchgehende rationale Klarheit charakterisiert.
Obwohl er den geschichtlichen Charakter der biblischen Bot-
schaft im Gegensatz zu aller Metaphysik immer scharf hervor-
hebt, ist seine Praxis oft zu wenig von dieser Einsicht be-
stimmt, und es wird zu oft eine rationale Einheit der biblischen
Botschaft gesucht, die die konkrete, geschichtliche Fiille des
Bibelwortes nicht genug zur Geltung kommen 1é8t. Ueberhaupt
ist die Schriftauslegung die Achillesferse nicht nur der Theo-
logie Br.s, sondern der ganzen neureformatorischen Theologie.
Man erkldart demonstrativ, Schriftauslegung treiben zu wollen,
viel demonstrativer und programmatischer, als es die Reforma-
toren selbst und besonders Luther getan haben.

Faktisch jedoch ist das Resultat sehr oft nur eine, zwar mit
grofer Tiichtigkeit durchgefiihrte, rationale Zusammenstellung
von Schriftstellen, deren Auslegung aber durch ein rationales



60 Der erste Band einer neuen ev. Dogmalik (E. Brunner)

und nur reformatorisch gefédrbtes Lehrsystem im voraus fest-
gelegt ist. Die ganze neue Orthodoxie nach Barth scheint nicht
vollig klar dariiber zu sein, wie radikal der Bruch einer heuti-
gen Schrifttheologie mit der ererbten Loci-Methode der Ortho-
doxie sein mul}, damit sie iiberhaupt das Anliegen des reforma-
torischen Schriftprinzips heute vertreten kann, und wie radikal
das Ernstnehmen der historischen Kritik aus demselben Grund
sein mull. So radikal, dall vielleicht sowohl die Mdglichkeit
eines dogmatischen Systems iiberhaupt als einer Repristination
der «reformatorischen» Lehre dadurch verlorengeht. Wirkliche
Schrifttheologie mull radikal ezxegelisch sein in einem Malfe,
wie es die Systembildung einer jeden Orthodoxie nie erlaubt.
Als geschichtliches, d. h. nie fertiges, nie abgerundetes und ab-
geschlossenes Phinomen ist die Exegese jeder rationalen
Systembildung prinzipiell zuwider — und umgekehrt. Die
stetige Versuchung des Dogmatikers ist, die radikale Ge-
schichtlichkeit der Exegese um irgendeiner rationalen Syste-
matik willen preiszugeben. Und selbstverstindlich ist die Ver-
suchung dieselbe, wenn diese Systematik nicht von irgend-
einer schriftfremden Metaphysik stammt, sondern von einer aus
der Schrift geschopften rationalisierten «Lehrey. Es ist kein
Zufall, dal — gleich einem Irendus und einem Augustin —
Luther, der wohl fiir das rechte Lehren der Kirche mehr als
jemand sonst geleistet hat, fiir seine Lehre nie die Form der
exegetischen Schriftauslegung und der aus dieser unmittelbar
hervorwachsenden dogmatischen Einzelschriften verliel, um
— wie ein Melanchthon oder ein Calvin und ihre spiteren
orthodoxen Nachfolger — ein abgeschlossenes reformatori-
sches Lehrsystem aufzubauen. Sofern ein ¢«System» iiberhaupt
mit «Schrifttheologiey vereinbar ist, mull es die Systematik nur
aus piadagogischen Griinden behalten, so wie es in den Kate-
chismen der Reformationszeit, die noch die Struktur der theo-
logischen Systeme Melanchthons und Calvins bestimmen, der
Fall ist. Die Systematik mufl aber immer korrekturbediirftig
und offen in der Richtung der Exegese bleiben und darf nie
irgendeiner selbstindigen Rationalitit anheimfallen — auch
nicht einer «biblischeny oder «reformatorischens.

Was nun die Dogmatik Br.s betrifft, so ist, wie schon er-
wihnt, ihre Tendenz zweifelsohne eine Bewegung von der



Der erste Band einer neuen ev. Dogmatik (E. Brunner) 61

rationalen Systematik weg in die Richtung der Exegese. Diese
Tendenz ist z. B. in der ganzen Behandlung der Gotteslehre
deutlich. Hier wird mit der traditionellen Lehrweise griindlich
aufgerdumt. Und in der Kritik der orthodoxen Tradition, worin
Br. sich oft mit der ihm bekannten neueren schwedischen Theo-
logie beriihrt, ist Br. am meisten zuzustimmen.

Die Fragen, die nach der Lektiire des ersten Bandes der
Dogmatik Br.s stehenbleiben, sind aber diese: ist Br. in dieser
Richtung weit genug gegangen, und will er in den folgenden
Binden in dieser Richtung vielleicht noch weiter vorriicken?
Ist er im radikalsten Sinne Schrifttheologe, oder ist seine
Schriftauslegung noch in einer rationalen Systematik gefan-
gen?

Um diese Fragen noch schirfer hervorzuheben, sei zuletzt
auf einige Einzelheiten aufmerksam gemacht, die dem Rezen-
senten als fragwiirdig erscheinen.

1. Die Weise, in der Br. von Offenbarung spricht (z.B. S.16—25, 154
bis 155, 345), indem er sowohl von einer «vorgeschichtlichen» als von einer
¢vorldufigen» Offenbarung weil, scheint nicht radikal mit der Geschicht-
lichkeit der Offenbarung zu rechnen. Die Art, in der das alttestamentliche
Zeugnis als Zeugnis einer ¢vorliufigen» Offenbarung bestimmt wird, nim-
lich ein Offenbarwerden Gottes durch das gesprochene Wort im Unter-
schied von der Fleischwerdung des Wortes in dem neutestamentlichen
Zeugnis, scheint mir wenig befriedigend. Denn das alttestamentliche Zeug-
nis ist ja selbst ein unentbehrlicher Teil der geschichtlichen Wirklich-
keit, die das Fleisch des inkarnierten Gotteswortes ausmacht. Es gibt nur
ein Offenbarungszeugnis des Alten und des Neuen Testaments, weil es nur
eine Offenbarung gibt. Die alttestamentliche Geschichte ist Teil des einen
Christusgeschehens, so wie die Geschichte der Kirche es ist. Man kann
den Messias von seinem Volk nicht scheiden. Wenn er Messias ist, dann ist
er Messias des <¢alttestamentlichen» Israels, und die Geschichte dieses Vol-
kes ist dann ein unlésbarer Teil des Messiaszeugnisses. Hier von einer
¢vorldufigen» Offenbarung zu reden, gibt keinen Sinn. Denn an sich ist
das prophetische Wort ja nicht Offenbarungszeugnis, auch nicht einer
vorlaufigen Offenbarung. Es ist nur Offenbarungszeugnis als Zeugnis
von der Geschichte des Volkes Jesu Christi und damit auch als Zeugnis
von seiner Konigsgewalt. Hier scheint irgendwie bei Br. ein nichtgeschicht-
licher Offenbarungsbegriff durchzuschimmern, wie es noch mehr im Be-
griff ¢vorgeschichtliche» Offenbarung oder «Uroffenbarung» der Fall ist.
Das, was Br. hier meint, ndmlich die «natiirlichey Gottesbeziehung der
geschaffenen Welt, kann ja nicht mit dem Wort Offenbarung bezeichnet
werden, ohne dall damit das Wort Offenbarung seinen eigentlichsten Sinn
verliert. In dieser natiirlichen Gottesheziehung, deren Realitit mit Br.



62 Der erste Band einer neuen ev. Dogmatik (E. Brunner)

durchaus zu behaupten ist, hat der Mensch ja gerade nicht mit dem offen-
baren, sondern mit dem verborgenen Gott, Gott in seiner unerforschlichen
Majestit, zu tun. Wenn man hier von Uroffenbarung spricht — und ich
sehe nicht ein, daB die Verwendung eines solchen Begriffes durch die
Schrift gerechtfertigt ist —, dann mul} auch irgendwie durch diese «Offen-
barung» eine Gotteserkenntnis vermittelt werden, d.h. eine <natiirliche»
Theologie geht doch in irgendeinem Sinne der <«geoffenbarten» voraus,
man befindet sich doch, trotz allen Vorbehalten, auf der thomistischen
Linie mit einer Synthese von rationaler und biblischer Gotteserkenntnis.
Br. wehrt sich, teilweise in Auseinandersetzung mit Karl Barth, gegen
eine solche Deutung seiner Anschauungen. Er scheint aber dies nicht mit
Konsequenz durchfithren zu konnen, so lange er den widerspruchsvollen
Begriff «vorgeschichtliche Offenbarung» beibehilt.

2. In der Gotteslehre macht Brunner einen fruchtbaren Ansatz durch
das Hervorheben des biblischen Begriffes des Namens Gottes. Durch die-
sen fruchtbaren biblischen Ansatz macht er Front gegen den Einflufl der
rationalen Metaphysik in die Theologie. Es scheint aber, als ob er diesen
Ansatz nicht ganz konsequent zu Ende fithrt. In der folgenden Darstel-
lung der Gotteslehre kommt die dynamische Spannung des biblischen Got-
tesbildes nicht zu ihrem vollen Recht. Die paradoxe Einheit von Gottes
Zorn und Liebe, die in Luthers theologia crucis so dynamisch bezeugt ist,
wird bei Br, gewissermallen rational geglittet. Es ist fiir sein Luther-
Verstindnis charakteristisch, dafl er seine Luther-Deutung so stark auf
Theodosius Harnack stiitzt. Man kann nicht, wenn man der biblischen
Verkiindigung und ihrem lutherischen Verstéindnis treu bleiben will,
gesondert von der Heiligkeit (dem Zorn) und der Liebe sprechen, wie
Th. Harnack und Brunner nach ihm es tun. Sobald man von der Hei-
ligkeit, gesondert von der Liebe, spricht, bewegt man sich wieder, ob
man will oder nicht, auf der Linie einer rationalen Gottesspekulation, die
von dem spannungsgefiillten Gottesbild der Bibel wegfiihrt.

3. Dieser Zwiespalt zeigt seine Konsequenzen in der Trinitidtslehre
Br.s. Sein Anschlufl an die Luther-Deutung Th. Harnacks veranlalit ihn,
von einem «doppelten Bereich Gottes» zu reden, einem Bereich des Zornes
und einem Bereich der Liebe (S.244 ff.). Und diese unmigliche Auflésung
der spannungsvollen Einheit des biblischen Gottesbildes fithrt ihn nun
weiter zu einer mit der ganzen ftrinitarischen Lehrtradition unverein-
baren Unterscheidung von Werken <Gottes» (d.h. ad extral), die <als
solche gerade nicht Werke des Sohnes sind» (S.247). Ja Br. wagt sogar
den Satz: ¢«Diese Nichtidentitit [sic!] von Gott und Sohn ist darin be-
griindet, dal Gott allein der Schipfer, der Sohn aber einzig und allein
der Mittler der Schopfung genannt wird» (ib.). Es ist in Wahrheit,
exegetisch gesehen, eine kithne Behauptung, daf die Unterscheidung der
Schrift zwischen dem Schopfer und dem Mittler der Schépfung eine Nichi-
identitdt von «Gotty und «Sohny» und von den Werken «Gottesy und des
«Sohnes» meine. Die einzige Schriftstelle, die Br. anfiihrt, Hebr. 1, 2, kann
gewil} fiir diese sonderbare Theorie nicht in Anspruch genommen werden.
Dal es gerade die ungliickliche Harnacksche rationale Zerlegung der



Der erste Band einer neuen ev. Dogmatik (E. Brunner) 63

paradoxen Einheit von Zorn und Liebe im biblischen Gottesbild ist, die
Br. zu diesem auffallenden Bruch mit der ganzen Tradition der T'rinitits-
lehre fiihrt, geht aus dem Satz hervor: «Is gibt Werke des Vaters, die
durchaus nicht Werke des Sohnes sind. Denn die Schrift spricht nie von
einem Zornwirken Christi, sondern nur vom Zorne Gottes» (S.249). Theo-
logiegeschichtlich ist dieser Satz besonders interessant, weil er zeigt, daB
die Versohnungslehre der Orthodoxie, deren Intentionen Br. hier weiter-
fithrt (via Th. Harnack!), mit der altkirchlichen Trinititslehre und Chri-
stologie unvereinbar ist.

4. Diese Tendenz einer rationalen Ausglittung tritt endlich in der
Erwihlungslehre hervor. Es ist schon vorher angedeutet worden, dafll Br.
hier durch den Begriff «conditionalis divinusy» das Problem der doppelten
Pridestination umgehen will.

Dieser Begriff ist aber — abgesehen von allen Konsequenzen fiir die
Bestimmung des Glaubens, wenn dieser als «<Bedingung» angesehen wird —
Ausdruck fiir dieselbe rational glittende Tendenz, die wir in der ortho-
doxen Iormel «ex praevisa fide» finden. Besonders in diesem Abschnitt
des Buches ist die, wiederum von Th. Harnack entlehnte, Luther-Deutung
Br.s unbefriedigend. Es wiirde zu weit fithren, hier Einzelheiten der
Luther-Exegese zu debattieren. Ich bin aber von der Richtigkeit der Br.-
schen These, Luther habe seine friithere «Lehre von der doppelten Pri-
destination» spiter verlassen, keineswegs iiberzeugt worden. Erstens iiber-
gieht Br. den vollig nichtrationalen Charakter der Pridestinationslehre
Luthers — im Gegensatz zu Augustin, Zwingli und trotz allem auch Cal-
vin, Zweitens beweisen die angefiihrten Belege aus der Genesisvorlesung
— die Problematik dieser Schrift als Quelle zu Luthers Theologie dahin-
gestellt! — nichts, weil die darin enthaltenen Wahnungen gegen Pri-
destinationsspekulationen sich auch beim jungen Luther finden. Man kann
gewill Br. nur zustimmen, wenn er gegen die Unmenschlichkeit der ratio-
nalen doppelten Priidestinationslehre eifert. Aber es gibt doch nichtsdesto-
weniger eine wirklich qualvolle Problematik der Pradestination, die nun
gerade von der Theologie her nicht verschwinden darf, wenn sie theologia
crucis bleiben soll. Auch in Jesu Verkiindigung wird ja das Riitsel der Er-
wihlung nicht ohne Anfechtung und Qual bezeugt (Luk.18,8; 16,19—31;
Matth. 7, 22—23; 19, 25—26). Hier erscheint alles weniger ruhig und ratio-
nal als in Br.s Polemik gegen die L.ehre von der doppelten Priidestination.
Hier scheint eine offene Wunde zu sein — und zu bleiben, bis alle Wun-
den geheilt werden. Und es ist fiir die Theologie entscheidend, dafl diese
‘Wunde nicht vorzeitig geheilt wird. Luthers Schrift «De servo arbitrio»
dient diesem Zweck besser als Br.s conditionalis-divinus-Theorie, die auf
eine rationale Gliattung der eigentlichen Paradoxie der Erwihlung hin-
auslduft. Gerade hier darf keine Gldttung stattfinden. Und vielleicht ver-
treten Luther und Calvin doch ein Anliegen, das Br. kaum ganz versteht.

Diese Einzelheiten sind nur erwihnt, um auf das eigentliche
Problem der Br.schen Dogmatik aufmerksam zu machen: die
Spannung zwischen rationaler Systematik und geschichtlicher



64 Varia philosophica recentiora

Exegese. Um im ganz strengen Sinne biblische Theologie zu
sein, miillte das System nicht mehr offene Wunden haben?
Vielleicht werden wir sie in den folgenden Binden finden.

Abschliefend: Brunners dogmatisches Denken hat einen
6kumenischen Horizont, der dies Buch geeignet macht, eine
Briicke z. B. zum Anglikanismus zu schlagen. Durch diese 6ku-
menische Weite und durch die personliche Bescheidenheit des
Verfassers hat das Werk einen kirchlichen Charakter bekom-
men, der, frei von jeder Prophetenmanier, nur sympathisch
wirken kann.

Aarhus/Ddnemark. Regin Prenter.

Varia philosophica recentiora,

Iwan Iljin, Die Philosophie Hegels als kontemplative Gotles-
lehre, Bern, Verlag Francke, 1946, 432 S., geb. Fr. 34.—.

Mit dieser deutschen etwas gekiirzten Ausgabe eines schon
im Jahre 1918 in Rullland veréffentlichten zweibéndigen Wer-
kes wird fiir den deutschen Leser der Kreis der Hegelinter-
preten um eine neue originelle Gestalt erweitert. Neben Deutsch-
land (wo vor allem Kuno Fischer, Adolf und Georg Lasson,
Richard Kroner und neuerdings Hermann Glockner und Theo-
dor Héring zu erwiéhnen wiren), Frankreich (Paul Roques),
Italien (Benedetto Croce) und England (Hutchinson Stirling,
William Wallace, Edward Caird und Thomas Hill Green) mel-
det sich nun auch Ruflland in der Hegeldiskussion zum Wort.
Und, um es gleich vorwegzusagen, es ist das alte griechisch-
orthodoxe Rullland, das mit seiner neuplatonisierenden Theo-
logie einen Hang zu beschaulicher Kontemplation und mysti-
scher Versenkung hat, das in Iljin zu uns reden will.

Iljin will Hegels Philosophie als kontemplative Gotteslehre
deuten. KEr geht dabei merkwiirdigerweise nicht von dessen
Lehre vom «Absoluten Geisty aus, die von Kunst, Religion und
Philosophie handelt, in welchen sich, wie er meint, der Geist
anhand von seinen zeitlich bedingten Produkten seiner eigenen
unendlichen Schoépferkraft bewulit werden kann — eigentiim-
licherweise vernachlissigt Iljin diesen krénenden Abschlufl
der Hegelschen Geistesphilosophie fast véllig —, sondern von
seiner Logik. Er stiitzt sich dabei auf jenen in der Einleitung
zu ihr stehenden bekannten Satz (S. 31 der Lassonschen Aus-



Varia philosophica recentiora 65

gabe), wonach die Logik «die Darstellung Gottes ist, wie er
in seinem ewigen Wesen vor der Erschaffung der Natur und
eines endlichen Geistes isty. Er erortert, dal Hegel im Be-
griff das Absolute gesehen habe, aufler welchem es keine Reali-
tit geben konne, und daf es deshalb richtig sei, seine Philo-
sophie als gewollten Panlogismus zu bezeichnen, ja als Pan-
epistemismus (8. 202); und er geht sogar so weit zu behaupten,
daB eigentlich fiir Hegel Gott identisch sei mit der Philosophie
(ib.), d. h. mit dem dialektisch-spekulativen Denken.

Um diese Ansicht wiirdigen zu kénnen, wird es darum vor
allem nétig sein kurz darzustellen, was nach Iljins Auffassung
der Begriff fiir Hegel bedeutet hat. Er erkléirt dies in den zwei
ersten Abschnitten seines Werkes, die den Titel fiihren:
¢«Hegels Denkakty und «Das Wesen Gottesy. Zunichst ist der
Begriff fiir Hegel, wie fiir Aristoteles, das Allgemeine, 10 xad6-
Mov, das aber nur in einem sinnlichen Einzelexemplar, einem
t6de T, konkret erfallbar wird. Der Gehalt in der Philosophie
kommt also fiir Hegel, wie fiir Aristoteles, nur durch die sinn-
liche Anschauung zum Bewuflitsein. Nun wiirde uns aber die
sinnliche Anschauung allein nur vereinzelte Eindriicke ver-
mitteln konnen, die im Raum auf unbestimmte Weise nebenein-
ander und in der Zeit ohne Regel der Sukzession nacheinander
ligen: ein unvorstellbares Chaos. Um diese Einzeleindriicke
iiberhaupt als bestimmte Eindriicke erfassen zu kénnen, mul}
man sich deshalb im Denken {iiber sie erheben und ihren gegen-
seitigen Zusammenhang aufweisen. Dazu geniigt aber das rein
abstrahierende Denken, das durch blofles Aufzeigen der iiber-
einstimmenden und trennenden Merkmale den sinnlichen Stoff
in Klassen einteilt, nicht. Denn dieses duflerliche Denken ent-
fernt sich bei dieser Arbeit der Klassifizierung immer mehr
vom sinnlichen Gegenstand, was darin zum Ausdruck kommt,
daB in der formalen Logik der Inhalt des Begriffs (d.i. seine
gedankliche Bestimmung) im wumgekehrten Verhiiltnis zu
seinem Umfang (seiner Anwendbarkeit auf die sinnliche Wirk-
lichkeit) steht.

Dem gegeniiber fordert Hegel ein Erkennen, in welchem
Denken und Anschauen gleichsam parallel laufen, d.h. mit-
einander vom relativ Abstrakten zum immer Konkreteren und
Inhaltsreicheren fortschreiten. Und in seiner beriihmten tricho-

b



66 Varia philosophica recentiora

tomischen Dialektik glaubt er diese Forderung erfiillt zu
haben. Die Allgemeinheit des Begriffes soll da zuerst durch
eine sinnliche Anschauung dargestellt werden. Dabei ergibt
sich, daf} die sinnliche Anschauung als Einzelnes, gemessen
an der Allgemeinheit des Begriffes, zwar nicht falsch, aber
einseitig ist. Sie mulB also durch eine andere sinnliche An-
schauung (eine Antithesis), die durch Reflexion aus der ur-
spriinglichen Anschauung oder Thesis hervorgeht, einge-
schrinkt werden (z. B. die Anschauung des reinen Seins fiihrt
zur Einsicht, dal das reine Sein — Nichts ist, weil das reine
Sein als solches keiner einzelnen Anschauung speziell zu-
kommen kann). So entsteht ein Widerspruch, der dadurch ge-
16st werden soll, daB in einer Synthese (einer dritten Anschau-
ung) Thesis und Antithesis im doppelten Sinne aufgehoben
werden: negiert in dem, was jede ausschlieflich fiir sich be-
hauptet, aber konserviert in ihrem relativen Recht gegenein-
ander (in unserm Beispiel im «Werden» als dem Uebergang
von Sein in Nichts und von Nichts in Sein). Gemessen an der
Thesis und der Antithesis ist diese Synthesis wohl allgemeiner,
aber gegeniiber der absoluten Allgemeinheit des Begriffs doch
nur relativ allgemeiner als Thesis und Antithesis, nicht strikt
allgemein. Sie ist also auch nur wieder eine Einzelheit, obwohl
héherer Ordnung, die als solche durch eine andere begrenzt
werden mufl. Und da dies nicht durch die friihere Thesis und
Antithesis geschehen kann, aus denen die Synthesis erwachsen
ist, da sie ja diese schon in sich als aufgehoben enthélt, so mulf}
die Synthesis selber wieder blof als Thesis zum Ausgangs-
punkt eines neuen dialektischen Ganges werden und eine neue
Antithesis wachrufen usw. So entsteht ein scheinbar endloser
Prozel, in welchem das Denken eng mit der Anschauung ver-
schmolzen zu immer weiterer Konkretisierung fiihrt, in seinem
Fortschreiten alle bisherigen Denkinhalte bestéindig modifiziert
und doch nie etwas von ihrem wahren Werte verliert, da alles
ia nicht nur negiert, sondern auch in einem héheren Ganzen
konserviert wird. Bedenken wir schlieBlich, daBl es das Denken,
der Begriff selber ist, der sich in diesem spekulativen Prozef}
immer weiter in seiner Konkretheit erfalit, und dafl es keinen
Inhalt gibt, auller dem, der von diesem Prozel selber erzeugt
wird, so wird uns Iljins These nicht mehr so ganz paradox



Varia philosophica recentiora 67

erscheinen, dall nach Hegel der Begriff als solcher das Wesen
Gottes oder die Summe alles Wirklichen sei.

Nun ist aber das Wesen Gottes, der logische Begriff und
seine Entwicklung durch alle logischen Kategorien hindurch,
erst das abstrakte Allgemeine. Dieses hat sich noch im Beson-
deren zu bewidhren. Hegels Logik, nach Iljins Worten, ist erst
der Anfang, die erste Etappe vom Weg Gottes, den dieser nun
durch die Welt zu gehen hat, und den er im dritten Abschnitt
seines Buches zu beschreiben unternimmt. Iljin glaubt, daf
bei dieser Bewidhrungsprobe Hegels Philosophie versagt und
daB sein Panlogismus eigentlich nur militantes Programm war,
in Tat und Wahrheit aber nicht oder doch nur unter gewaltigen
Abstrichen hat durchgefiihrt werden koénnen. Das zeige sich
schon beim Uebergang von der Liogik zu den Realdisziplinen.
Rein logisch gesehen, vom Begriff als Substanz aus, kénnte
ndmlich das begrifflich Allgemeine nur in ein begrifflich Be-
sonderes, d. h. die Logik nur in Natur- und Geistesphilosophie
iibergehen — und der Hegel der Jenenser Zeit scheint diese
Auffassung selber vertreten zu haben, wenn er nimlich den
nicht blof logisch-allgemeinen Teil seiner Philosophie als Real-
philosophie vom Besonderen bezeichnet hat —; aber vom Be-
griff als Subjekt, d. h. vom lebendigen Denkprozell aus gesehen,
mul} sich das Denken in ein ihm gegeniiber zunéichst auflen-
stehendes Sein wagen, sich also nicht nur in die Natur- und
Geistesphilosophie «entlassen», sondern in die Natur und den
Geist selber. Iljin glaubt, dafl beide Reihen fiir Hegel ebenso
wesentlich sind, und dall ihr Nebeneinanderbestehen die Ur-
sache dafiir ist, daf} seine Natur- und Geistesphilosophie so un-
gewill zwischen spekulativem Panlogismus und einem nicht
mehr rein spekulativen universalen Panempirismus hin und her
schwankt. Im speziellen wirft er Hegels Realphilosophie vor,
daf sie bei den ersten beiden Kategorien der Natur, beim Raum
als dem geistlosen Nebeneinander und der Zeit als dem geist-
losen Nacheinander, das spekulative Grundgesetz der stets fort-
schreitenden Konkretisierung durchbrochen habe; denn ver-
glichen mit der logischen Idee seien Raum und Zeit sichtlich
ein Riickschritt an gedanklicher Fiille; und dafl er auch schon
friith darauf verzichtet habe, alle Gegenstinde spekulativ zu
deduzieren (z.B. Herrn Krugs beriihmte Schreibfeder), son-

B*



68 Varia philosophica recentiora

dern nur noch eine Auswahl treffe mit der Begriindung, die
Vernunft kiimmere sich nicht um Trivialititen. So komme es
zu der Lehre von den sogenannten «Weltgestalteny, jenen
«gottlichen Inseln in der Welt» (S. 409), aullerhalb welcher nun
aber die Welt gegeniiber dem logisch-spekulativen Begriff ihre
Eigengesetzlichkeit behaupte und den urspriinglichen panthe-
istisch-akosmistischen Linsatz des Hegelschen Denkens wieder
weitgehend authebe. Das zeige sich in Hegels Stellung zur
Empirie. Wahrend der junge Hegel noch den Mut gehabt habe
zu erklidren, was Meinung und was Wahrheit sei, konne allein
die spekulative Philosophie entscheiden, habe er spiterhin die
empirische Wissenschaft als eine Art Halbwahrheit anerkannt.
Dadurch verléren aber auch seine beriihmten Worte von der
Identitit des Verniinftigen und des Wirklichen (in der Vor-
rede zur Rechtsphilosophie) und von der Vernunft in der Ge-
schichte ihre Bedeutung. Denn als verniinftig erweise sich nur
noch dasjenige, was aus der Realitit als Ganzem sich spekula-
tiv erfassen lasse, neben anderem Wirklichen, das dadurch, daf}
es nicht spekulativ erfal’it wird, zwar als nicht verniinftig und
nicht im letzten Sinne wirklich erklirt, zunéchst in seinem Da-
sein aber doch als vorhanden anerkannt wird; und in der Welt-
geschichte sei verniinftig nicht mehr das ganze historische Ge-
schehen, sondern nur noch ein verniinftiger Ausschnitt aus
ihm, dasjenige némlich, das zum Fortschritt im Bewuftsein der
Freiheit beigetragen habe, neben vielem andern historischen
Geschehen, dessen Faktizitit nicht geleugnet werden konne.
Ferner miisse Hegel, wenn er erst im «subjektiven Geisty das
Bewulitsein entstehen lasse, damit indirekt einrdumen, daf alles
Friihere, so besonders die Gedankenentwicklung in der Logik,
ohne denkendes Bewulitsein vor sich gegangen sei, gleichsam
als ein dumpfes Hinbriiten vor sich selbst (S. 228).

Aber die griofite Enttduschung in Hegels Philosophie be-
reitet I1jin dessen Lehre vom Staat. An Stelle des «absoluten
Kunstwerks des objektiven Geistesy, der «gediegenen Sittlich-
keity, in die alle Biirger als spekulativ denkende Menschen
als in ihre Substanz eingegangen sind, wie zu erwarten wire,
was finden wir vor? Einen begrenzten Nationalstaat, der sich
mit animalischen Mitteln gegen seine Nebenbuhler wehren
mull, der zu seiner Sicherheit im Innern einer Polizei bedarf,



Varia philosophica recentiora 69

da die wirtschaftlichen Gegensétze in den Korporationen und
der Eigennutz in der Familie ja bestehenbleiben, ja sogar an-
erkannnt werden, und in dem schliefllich die «gediegeney Sitt-
lichkeit zu nur mehr oder weniger «guten Sitteny ausgewalzt
wird. Ob einmal ein Weltstaat aus lauter spekulativen Biirgern
entstehe, bleibe ungewill (S. 260).

So endet nach Iljin Hegels Philosophie in einem Versagen
der konkreten Wirklichkeit gegeniiber. Und da fiir ihn der Weg
des absoluten Subjekts von der Logik zur Natur und zum Geist
zugleich ein theogonischer Prozel ist, so bezeichnet er die
Grenze, die der Mensch im Staat findet, auch als eine Grenze
Gottes, und die Not des Menschen im zeitlichen Geschehen auch
als eine Not Gottes (vierter Abschnitt). Iljin meint, daB} die
Hegelsche Philosophie zuletzt nur noch den Anspruch auf
Rationalitit aufrechterhalte, faktisch aber weitgehende Kom-
promisse eingegangen sei (Krsetzung der spekulativen Ver-
s6hnung der Gegensitze in der Synthesis durch den mehr
dulerlichen Gedanken der organischen, nicht mehr notwendi-
gerweise bewubten Ganzheit, undialektische Ueberginge in der
Geschichte usf.). Er glaubt, dall Hegel seine tiefste Anregung
aus dem Neuen Testament geschopft habe und aus der christ-
lichen Lehre von der Versohnung in der Liebe, daf} aber das,
was er schlielilich lehrte, etwas vom Christentum durchaus
Heterogenes gewesen sei (S. 381).

Wir glauben, dafl Iljins Fehler hauptséichlich darin zu
suchen ist, dall er das dialektisch-vorwirtstreibende Element
in Hegels Denken, das, was dem Absoluten als Subjekt ent-
spricht, allzustark gegeniiber dem nur Erkennbaren, dem Ab-
soluten bloB als Substanz, in den Hintergrund gedringt und
so Hegels Grundkonzeption allzusehr ins blofl Kontemplative
abgebogen hat. Nur so kénnen wir uns erkliren, wieso er in
der Logik beim formal-logischen Begriff stehenbleibt und nicht
mit Hegel bis zur absoluten Idee aufsteigt, wieso er Wesen
und Wirklichkeit Gottes in pantheistischem Sinne einander
gleichsetzt, obwohl gerade dazu bei Hegel wenig Anlall vor-
liegt, und warum er schliefilich iiber die L.ehre vom «Absoluten
Geisty so gut wie vollig hinweggegangen ist. Raummangel
zwingt uns auf eine Erorterung zu verzichten, welche Seiten
der Hegelschen Philosophie Iljin, die bei Croce und den Eng-



70 Varia philosophica recentiora

lindern gut beleuchtet worden sind, nicht beriicksichtigt hat,
so interessant das an sich wire. Eine eingehendere Bespre-
chung seines Buches haben wir deshalb auch noch in einem
lingern Aufsatz versucht, der voraussichtlich in Bilde in der
«Zeitschrift fiir philosophische FForschungs (Reutlingen, Gry-
phius-Verlag) erscheinen wird. *

Natur und Geist, Festschrift fir Fritz Medicus, Eugen Rentsch
Verlag, Erlenbach-Ziirich, 1946, 240 S., Fr. 15.—.

Ein hiibsches, handliches Béindchen haben die zahlreichen
Subskribenten und Gratulanten dem kiirzlich als Lehrer fiir
Philosophie an der Eidgendssischen Technischen Hochschule
zuriickgetretenen Professor I'ritz Medicus zum siebzigsten Ge-
burtstag iiberreicht. In einer kurzen Einleitung werden die
Verdienste des Jubilaren als feinsinnigen Gelehrten und an-
regenden Dozenten gewiirdigt. Darauf folgen elf Aufsitze, zum
Teil von namhaften Fachvertretern des Auslandes. Den Ab-
schluB} bildet eine Liste der Publikationen aus der Feder von
Professor Medicus. Auch eine Portritskizze von Cuno Amiet
ist beigefiigt. Wir mochten uns hier mit einer kurzen Bespre-
chung der elf Aufséitze begniigen und greifen zu diesem Zweck
zunichst die mehr systematisch gehaltenen heraus.

Paul Tillich (New York) in «Zwei Wege der Religionsphi-
losophie» (S.210—229) konfrontiert den «ontologischen Be-
weisy, der von der Identitit von Gott und Sein ausgeht, in Gott
selber schon immer die Voraussetzung fiir die Frage nach Gott
sieht und deshalb eher die Tatsache erkliren mull, wie es moég-
lich ist, da der menschliche Geist dazu fihig sei, «sich von
dem abzuwenden, was sein eigener Grund ist», mit dem kos-
mologischen Argument, das von der Welt als der sichtbaren
Wirkung auf Gott als deren unsichtbaren Urheber schlieflen
will, dabei aber eigentlich nie mehr iiber das Endliche hinaus-
kommt und schliefilich die Glaubensgewifiheit, die wionig, zum

* Seitdem diese Zeilen in den Druck gegangen sind, ist uns nun auch
Karl Barths eindrucksvolle Hegel-Wiirdigung in seinem neuesten Buch:
¢Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, ihre Vorgeschichte und
ihre Geschichte» (Zollikon-Ziirich, Ev. Verlag, 1947) vor Augen gekom-
men. Wir behalten uns vor, in einer Fortsetzung dieser «Varia philo-
sophica recentiora» auf Karl Barths Rousseau-, Kant- und Hegel-Inter-
pretation zuriickzukommen.



Varia philosophica recentiora 71

nur noch verminderten Grad einer als zu Recht bestehenden
logischen Evidenz herabsetzen mull. Tillich versucht das Be-
rechtigte dieser beiden Haltungen so zu kombinieren, dal fiir
ihn der Glaube zwar immer eine «unbedingte Gewillheit des
Unbedingteny voraussetzt, zugleich aber mit einem Wagnis in
der Welt des ungewissen Endlichen begleitet ist.

Von einem #hnlichen Gesichtspunkt aus untersucht Hans
Barth (Ziirich) die «Idee der Toleranzy (S.36—55). Er weist
nach, dall Toleranz nicht notwendigerweise als Politik des
Schwicheren aufzufassen ist, sondern auch philosophisch dar-
in begriindet sein kann, dafl uns Menschen die héchsten Ueber-
zeugungen, wie unser Glaube an Gott, nur in zeitlich bedingten
Symbolen gegeben ist, deren Fragwiirdigkeit auch gerade von
der Religion selber anerkannt werden mull und von einem
wirklich festen Glauben auch anerkannt werden kann.

Ernst Hoffmann (Heidelberg) sodann sucht den Begriff der
christlichen Philosophie niher zu bestimmen («Zur Begriffs-
bestimmung der christlichen Philosophiey, S. 113—136). Sie ist
fiir ihn eine «fides quaerens intellectumy; das Christentum als
reine Religion, nicht mit historisch-kultischem Ballast be-
schwert wie die jiidische und nicht mit philosophischen Re-
flexionen verwoben wie die griechische, hat durch seine innere
Reinheit auch nach aullen hin die grofite Freiheit, sich das
vorgefundene Kulturgut als Mittel zu seinem Selbstausdruck
und seiner philosophischen Begriindung anzueignen. Hoffmann
zeigt, wie das historische Christentum in der hellenischen Phi-
losophie auch tatséchlich ein fiir diesen Zweck geeignetes In-
strument vorgefunden hat. Was es von ihr nicht {ibernehmen
konnte, sondern was vielmehr aus seinem innersten Wesen
selber stammt, ist nach Hoffmann die Idee der Menschheits-
kirche als fortgesetzte Inkarnation, die geschichtlich-irrever-
sible Zeit (gegen die «cyklischeny Perioden der hellenischen
Kosmologie!) und der unbedingte Wert der menschlichen Ein-
zelpersonlichkeit.

Kurz, aber zu inhaltschweren Reflexionen Anlall gebend ist
der Beitrag von Paul Hdéberlin (Basel) mit dem Titel: Prole-
gomenon zur Ethiks (S. 85—=89). Dieses Prolegomenon ist nim-
lich die Behauptung, dafl wir in der Ethik von der Voraus-
setzung auszugehen hétten, die Welt sei vollkommen. Héberlin



72 Varia philosophica recentiora

will dadurch aller «Weltverbessereiy von vornherein einen
Riegel stoBlen. Wir sind inhaltlich mit ihm vo6llig einverstanden;
wir glauben aber, dal der von ihm gewéhlte positive und dog-
matisch klingende Ausdruck eher gefihrlich und irrefiihrend
ist; denn als strikt logisch notwendig lafit sich jene These nach
unserm Ermessen nicht halten. Wohl glauben auch wir, daf sie
fiir das Denken zunéchst unabweislich ist, da eine direkt «un-
vollkommeney Welt als total depraviert und irremediabel fiir
uns ethisch indifferent geworden sein miillte und eine «mehr
oder wenigery vollkommene Welt kein greifbarer Gedanke ist,
da ja, wie man weil}, das Mehr oder Weniger nicht gedacht wer-
den kann. Aber da es bekanntlich logisch nur notwendig ist, kon-
sequent zu denken, wenn man schon denkt, aber nie, daff man
iiberhaupt denkt, so stellt sich philosophisch doch noch die
Frage, unter welchen Bedingungen wir die Welt als vollkommen
denken diirfen, oder ein Recht dazu haben, sie als vollkommen
zu bezeichnen. Und diese Voraussetzung kann offenbar keine
andere sein als der feste Entschluf}, das ethische Gebot zu erfiil-
len und zu diesem Zweck auch das Denken, wenigstens so weit
als dies notig ist, in den Dienst der sittlichen Aufgabe zu stellen;
denn so allein wird jene These ein Prolegomenon zur Ethik und
steht nicht gleichsam beziehungslos in der Luft. Dieser sittliche
Entschlufl kann nun aber durch keine Logik mehr als unabiin-
derlich in uns lebendig bleibend erwiesen werden. Wir wiirden
deshalb an Stelle der positiven Behauptung, die Welt sei voll-
kommen, die doppelte Negation vorziehen und sagen, daB es
uns auch in der Ethik nicht moglich sei, die Welt anders als
vollkommen zu denken (aber immer mit dem Vorbehalt, dafBl es
an sich auch moglich ist, sie i{iberhaupt nicht zu denken,
und daBl wir sie tatséchlich, wenn wir sittlich handeln, pro
tanto actualiter nicht denken). Damit wird aber nicht mehr die
Welt an sich, oder durch sich selber, als vollkommen behaup-
tet, sondern nur noch der Absicht eines htheren Prinzips nach,
von dem sie abhéngt und ohne welches sie iiberhaupt von uns
nicht konsequenterweise gedacht werden kénnte, und die philo-
sophia militans ist nicht mehr in Gefahr, in eine anmaBliche
philosophia triumphans abzugleiten. Wir nehmen an, dafl Prof.
Hiberlin mit seinem «Paradoxon» auch nichts anderes als das
hat sagen wollen (wobei es allerdings aufhérte, in besonderem



Varia philosophica recentiora 13

Sinne «paradox» zu sein). Jedenfalls ist fiir denjenigen, der
Platos «Phileby und «Timaeusy kennt, diese unsere Argumen-
tation durchaus selbstverstindlich.

Ueber die mehr historischen Artikel konnen wir uns kiirzer
fassen. Ernst von Aster (Istanbul) konfrontiert Erasmus mit
Luther (S. 17—35). Er sieht in ihm noch einen Vertreter des auf-
geklirten Mittelalters. Auf seine Konzeption des Verhéltnisses
von Kirche und Staat, worin Erasmus bekanntlich sehr originell
ist, geht er nicht ein. Ildefons Betschart O.S. B. (Einsiedeln)
stellt Paracelsus von der religiosen Seite dar (S.56—66) und
zeigt, wie auch er, dhnlich wie Erasmus, zwischen Altem und
Neuem schwankt. Louis Meylans (Lausanne) Pestalozzibeitrag
(S. 159—182) kann nicht in Kiirze referiert werden; er verdient,
wiederholt mit Aufmerksamkeit durchgelesen und durchmedi-
tiert zu werden. Herman Schmalenbach (Basel) schildert (Seite
183—209) auf eigene personliche Weise Platos Verhiltnis zur
aktiven Politik. Seine Ausfiihrungen sind anschaulich und leb-
haft, aber, wie wir glauben, nicht iiberall zwingend. Einer
sorgfiltigen Priifung wert scheint uns vor allem die Anregung,
in Kalli-kles, dem bisher historisch nicht falbaren Hauptanta-
gonisten des Sokrates im «Gorgiasy, ein Pseudonym fiir Pla-
tos eigenen Stiefbruder Demos zu sehen, der ja neben seiner
Pfauenzucht auch speziell durch seine Schonheit berithmt war.

Kritisch-polemisch setzen sich Emile Bréhier (Paris) und
Julius Ebbinghaus (Marburg/Lahn) mit geistigen Tendenzen
in ihren Heimatlindern auseinander. Bréhier hofft (S. 67—72),
daB der Existentialismus in Frankreich nur eine voriiber-
gehende Phase darstelle, da er mit der Tradition des franzo-
sischen Geistes nicht leicht vereinbar sei, und Ebbinghaus for-
dert (S.73—84), dall in den deutschen Geisteswissenschaften
an Stelle der wilden, abrupten Mythenbildung endlich wieder
so etwas wie ein Begriff an Begriff anreihendes Denken trete.

Eine mehr perstnliche Note haben Richard Hdénigswalds
(New York) Interpretation des «Homunculusy in Goethes
«Fausty (S.90—112), dann Walter Liechtis (Baden/Schweiz)
«Selbstbesinnung des technischen Menscheny (S. 137—145) und
schlielllich Fritz Martis (Brinklow) «Géttermacht und Gottes-
freiheity (S.146—158), wo wir uns einer Welt gegeniibersehen,
die gedanklich so «bizarry und «dissoziierty ist, dal wir daran



74 Varia philosophica recentiora

verzweifeln, ihr mit den hergebrachten Kategorien einer akkre-
ditierten Logik niherkommen zu konnen.

Emil Roniger, Gestaltendes Denken, Bd. I—II: Bindung und
Entfesselung, Bd. III: Kosmos und Chaos, Ziirich, Verlag
fiir Gestaltendes Denken, 1946, 223, 247 und 235 S., geb. I'ran-
ken 35.—.

Der Verfasser dieses grofRangelegten Werkes ist ein be-
geisterter und zugleich intransigenter Biologe. Seine Liebe gilt
dem organisch gebundenen Leben und sein Hafll allem, was
sich aus dieser Bindung zu lésen scheint. Die organische Natur
lebt richtig; sie bleibt ihrer Bestimmung treu. Nicht so der
Mensch; er kann kraft seines Intellekts seine Organe zu ver-
schiedenen Zwecken verwenden und unter der Herrschaft der
«Giery in ihren verschiedenen Formen auch auf naturwidrige
Weise zur Anwendung bringen. Besonders empérend findet es
der Verfasser, wenn der Mensch diese seine Fiahigkeit zum
Mifbrauch auch auf die pflanzliche und tierische Welt aus-
dehnt, wenn er z. B. Tieren menschlich schlechte Eigenschaf-
ten unterschiebt, sie zu unnatiirlichen Handlungen dressiert,
in Zoologischen Gérten einsperrt und nach ihrem verfriihten
Tode ausstopfen 1ifit oder wenn er uns «getrocknetes Heu als
Pflanzen aufschwatzeny mochte (I, S.155) usw. Widernatiir-
lich erscheint ihm auch die Religion mit ihrer Betonung einer
transzendenten Welt; nach Roniger beruht dieser Uebergriff
itber das organische Leben hinaus auf einem «schizomorphen»
Machtanspruch einer der «Gier» anheimgegebenen Priester-
schaft.

So weit das fallbare Ethos des Verfassers. Philosophisch
bleibt dunkel, wie es in der kosmischen Entwicklung, die iibri-
gens von der Sonnenstrahlung ihren Ausgang nehmen soll (I,
S.13), tiberhaupt zu solchen Unnatiirlichkeiten und Aberratio-
nen hat kommen konnen. Ist der zwecksetzende Intellekt nicht
auch ein Stiick Natur, eben die spezifische Natur des Menschen?
Und ebenso unabgeklirt bleibt die Frage, wie ein Mensch, der
sich einmal der «Giery ausgeliefert hat und so nach Roniger
in die «Verknduelung» gefallen ist, wieder den Riickweg zum
Organisch-Richtigen, zur «Gestalty gewinnen kann. Kann er
einfach wieder mit einem Sprung ins «organische» oder «ge-
staltende» Denken zuriickkehren?



Varia philosophica recentiora 75

Aber das sind vielleicht verzeihliche Defekte des Buches.
Mit weniger Nachsicht wird die stilistische Gestaltung dieses
dreibindigen Werkes beurteilt werden kénnen. Schon gleich
zu Beginn (I, S.7) wird den Lesern eingeschérft, sie hitten
sich bisher um ihren «kosmischen Auftrag... gedriickty mit
der Ausrede, ihn nicht gekannt zu haben. Jetzt aber gelte diese
Ausrede nicht mehr. Wenn sie ihn jetzt weiter ignorierten,
dann sei ihnen «ein schmachvolles Ende... gewill». Ein &hn-
lich gereizter Ton bricht in allen drei Binden immer wieder
durch. Daneben ergeht sich der Verfasser in einer eigenwil-
ligen Terminologie, die vom philologischen Gesichtspunkt aus
nicht immer gliicklich ist (man denke an solche Monstra wie
«Zentralo-Meso-Usieny und «Periphero-Neo-Usieny oder an
«Kreisergpiel» fiir Funktionskreis usw.). Gelegentlich wird
seine Spielerei mit Worten geradezu grotesk, z. B. wenn wir
lesen (I, S. 23), daB die Entwicklung, weil sie sich gleich einem
Strauch entfalte, zugleich «strauchendy sei oder gar «strauchey,
oder wenn von der menschlichen Hand, da sie vom «Gehirn»
fiir verschiedene Zwecke gebraucht werden kann, behauptet
wird, sie sei eigentlich eine ¢<Hirnhandy (II, S.21) und der
Mensch miisse <hirnhandelnsy (ib.). Vollig wie der Ausbruch
eines rasend gewordenen Pedanten klingt — wenigstens in un-
seren Ohren — der folgende Satz (ib.): «Wenn der Mensch
hirnelt ohne zu handeln, wenn der Mensch handelt ohne zu
hirneln, wenn er handlos hirnelt oder hirnlos handelt, so unter-
steht er nicht der kosmischen Energie, so hat er sich von der
kosmischen Energie losgesagt, und die Ergebnisse sind da-
nach.y Ganz abwegig scheint uns auch die mitunter gewollt
hymnische Sprache im dritten Bande zu sein, wenn es z. B.
heifit (I1I, S.16): «Kosmos ist Klarheit — Wahrheit — Frei-
heit. Klarheit — Wahrheit — Freiheit sind im Kosmos, sind
Kosmos», und wo die gleiche Litanei sodann ipsissimis verbis
auch in bezug auf die «<Ordnung» und das «Inneny wiederholt
wird, oder wenn a. a. O. (S. 124) vom «verknéuelteny Menschen
gesagt wird, er bewege sich «aus der Verknéduelung in der Ver-
knéuelung zur Verkniduelung aus dem Unsinn im Unsinn zum
Unscinn aus dem Abstrusen im Abstrusen zum Abstrusen»
usw. Erfrischender wirkt hingegen die gelegentlich unge-
wollte Komik, wenn z. B. geschildert wird, was man vor



76 Varia philosephica recentiora

dem Ueberhandnehmen der Zivilisation in den Vereinigten
Staaten gefunden habe (I, S. 11): «Prérien des mitileren
Westens durchdonnernde Biiffelherden, sonneverdunkelnde
Taubenschwirme, stromanfiillendes Gedringe der Salme zur
Laichzeity, oder wenn wegen des inneren Funktionszusammen-
hangs zwischen den menschlichen Organen verkiindet wird (I,
S. 101), «magenkrank» kénne man auch «in der grolen Zehe
sein», und der «Magen» konne «an Kopfschmerzen leideny.
Diese Beispiele lieflen sich vermehren. Allein das Gesagte
diirfte geniigen. Aus solchen und #hnlichen Griinden glauben
wir deshalb nicht, mit einem Rezensenten in der «Neuen Ziir-
cher Zeitungy (Nr.2029 vom 10. Nov. 1946) Ronigers Werk
«zum Krongut europiischer Kultur rechnen zu diirfen». Dazu
fehlt ihm offensichtlich die innere Groéfle und die geistige
Ueberlegenheit. Man wird sich schwerlich dazu entschliefen
konnen, es ein zweites Mal durchzulesen; es einmal getan
zu haben ist nach unserer Meinung schon eine nicht ganz un-
beachtliche Leistung.

Arthur Liebert, Der Universale Humanismus, eine Philosophie
iiber das Wesen und den Wert des Lebens und der mensch-
lich-geschichtlichen Kultur als Philosophie der schépferi-
schen Entwickelung, Ziirich, Rascher Verlag, 299 S., geb.
Fr.15.—.

Hegel sagt in der Vorrede zur Phinomenologie, die Philo-
sophie miisse sich <hiiten, erbaulich sein zu wolleny; hier in
diesem letzten Buch von Arthur Liebert begegnen wir einer
Philosophie, die geradezu menschheitsbegliickend sein will.
Man hat den Eindruck, dafl der in diesem Buch propagierte
«Universale Humanismusy nichts anderes sei als eine Art
Manifest zur Griindung eines weltweiten Humanistenbundes,
sozusagen eines «Weltareopags» (S. 284) mit Bundespalast
(ib.), Bundesversammlung, einem Weltgerichtshof als Bundes-
exekutive und einem Bundespublikationsorgan zur Verbrei-
tung in vereinfachtem Latein (S. 283) eines «aktivistischen Op-
timismusy und eines «optimistischen Aktivismus» (S.293) und
zur Ueberwachung u. a. des 6ffentlichen Unterrichts von der
Primarschule an bis hinauf zur Universitit (S. 2801f.). Ja,
Liebert ist naiv genug, seine «Kantstudieny, deren langjihriger
Redaktor er war, und die nach einer Belgrader Episode unter



Varia philosophica recentiora 77

dem Namen «Philosophiay jetzt in Deutschland wieder erneut
erscheinen sollen, als «Grundsteiny zu diesem Unternehmen zu
empfehlen (S.2771{.), und man kann den Verdacht nicht ganz
abschiitteln, dal} er sich dabei selber bereits als Generalsekre-
tir dieser internationalen Humanistenbiirokratie installiert
sieht. Nun, dariiber hat die Vorsehung jetzt anders entschieden;
und man kann sich mit Recht fragen, was aus den geplanten
neuen «Kantstudien» werden soll, jetzt, nachdem ihr Spiritus
rector nicht mehr unter den Liebenden weilt.

Wie schon gesagt, scheint die Theorie des «Universalen
Humanismusy in diesem Buch blof als Mittel zum Zweck kon-
zipiert zu sein. Trotzdem diirfte es sich lohnen, sich in Kiirze
zu vergegenwiartigen, was Liebert mit ihm meint und anstrebt.
Wenn wir ihn recht verstehen, ist sein Grundgedanke der, daf}
weder die traditionelle Wissenschaft noch die bisherigen Reli-
gionen wegen ihres dogmatischen Geltungsanspruchs geniigen
kénnen, sondern in ein héheres Ganzes aufgehen miiliten. Und
dieses Héhere nennt er eben den «universalen» oder «ethi-
scheny Humanismus. Der absolute menschliche Wert ist fiir
ihn die Kraft der sittlichen Entscheidung; und diese gibt sich
nach ihm darin kund, dal sie an allem Bestehenden Kritik iibt,
alle faktischen Errungenschaften blof} als «Stadien auf dem ge-
schichtlichen Lebenswegy betrachtet und sich keiner als einer
definitiven Leistung verschreibt. Trotzdem will Liebert die so-
genannten Kulturgiiter nicht geringschiétzen. Er meint, daf} die
Kunst an ihnen einen groflen Anteil habe; und merkwiirdiger-
weise will er sie kritisch durch Kants Lehre vom «transzen-
dentalen Schein» vindizieren (S.223f.) — nach unserer Auf-
fassung sowohl in historischer als auch in systematischer Hin-
sicht ein griindlich verfehltes Unterfangen. Ueberhaupt scheint
uns Lieberts Denken in diesem Buch reichlich vage und locker
zu sein und allen prinzipiellen Schwierigkeiten geflissentlich
aus dem Wege gehen zu wollen. Zugleich wendet er sich an ein
weiteres Publikum. Dadurch wird sein Stil, der im ganzen als
fliissig und uninspiriert bezeichnet werden kann, stellenweise
auch populir im ungiinstigen Sinne des Wortes.

Wir machen kein Hehl daraus, dafl uns dieser Liebertsche
«Schwanengesangy ganz eigentlich enttiuscht hat. Es ist pein-
lich zu sehen, wie hier die Philosophie skrupellos in den Dienst



8 Miszelle

einer intellektuellen Betriebsamkeit gestellt und dadurch ver-
unglimpft wird, und man atmet fast auf bei dem Gedanken,
daf} der Versuch einer Verwirklichung der in diesem Buch an-
geregten Pline nun voraussichtlich unterbleiben diirfte. Er
konnte nach unserer Befiirchtung nur dahin fiihren, die Philo-
sophie durch ihr anmaflliches Auftreten in den Augen aller
griindlichen Gelehrten und Forscher noch weiter in Millkredit
zu bringen. Auch wir sind der Ansicht, dall uns heute ein
neuer Humanismus not tut, aber nicht einer, der mit welt-
weiten dullern Zielen beginnt, sondern einer, der zunichst je-
den einzelnen wieder einmal zum sokratischen yvi covtodv
aufruft und sodann sein &duBleres Geschick demiitig einer
héheren Fiihrung anvertraut.
Basel. Hermann Gauf.

Miszelle.

Aramiisches in Joh. 8, 30—36.

Ueberm Lesen in der Peschitto-Ausgabe des NT der British and For-
eign Bible Society von 1905—1920 ist mir aufgefallen, daBl der syrische
Text von Joh. 8, 30—36 prignanter und logischer klingt als der griechische,
und zwar nicht infolge etwaiger Varianten, sondern durch zwei Wort-
spiele, die den Gedankengang sozusagen leichtfliissiger, behender gestal-
ten.

Man lese zuerst den griechischen Text und achte auf den Gedanken-
gang. Er ist ja nicht gerade undurchsichtig. Aber der Gegensatz Freier—
Sklave ist an sich nicht ohne weiteres identisch mit dem Gegensatz
Sohn—Sklave. Wenn auch die Juden mit ihrem Hinweis auf ihre Ab-
stammung von Abraham das Thema Sohn—Sklave angedeutet haben, so
sollte der Zusammenhang doch noch klarer hervortreten. Wenn nun auf-
gezeigt werden kann, daB die Gegensatzpaare Freier—Sklave und Sohn—
Sklave sprachlich identisch sind, dann {ritt die innere Einheit des Ge-
sprachs noch klarer zu Tage.

Daf iiberhaupt ein aramiischer Hintergrund anzunehmen ist, beweist
das erste Wortspiel. Im Syr. springt es dem Leser in die Augen: «Wer
Siinde tut, ist der Siinde Sklave» lautet im Syr.: dekulman de‘abed chteta
‘abdahii dachtita. Im Aramiischen sagt man bekanntlich wie im Syr. Ffiir
<tun» bzw. <arbeiten» ‘ebad. Der Sklave bzw. Arbeiter heif}t *abda. Der
aram. Satz mag etwa so gelautet haben: Kol de‘abed ‘awaja ‘abdahn da-
‘awaja. In deutscher Uebersetzung konnte man das Wortspiel einiger-
maflen so andeuten: ¢«Wer Siinde arbeitet, ist der Siinde Arbeiter.» Der
Satz klingt natiirlich im Semitischen viel eindriicklicher und logischer als
im griech. Text. Man sieht auch nicht ein, warum das Wort nicht von
Jesus stammen konnte.

Beildufig mag erwihnt sein, dafl die SchluBworte tf¢ duapriag durch



	Rezensionen

