
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


58 Der erste Band einer neuen ev. Dogmatik (E. Brunner)

Rezensionen.
Der erste Band einer neuen evangelischen Dogmatik.

Emil Brunner, Die christliche Lehre von Gott, Dogmatik Bd. I,
Zürich, Zwingli-Verlag, 1946, XI u. 391 S., geh. Fr. 16.50.

Neben Karl Barth hat jetzt auch Emil Brunner die
Veröffentlichung einer mehrbändigen Dogmatik angefangen. Zweck
und Anlage beider Werke sind von Anfang an ganz verschieden.

Mit Recht hebt Br. im Vorwort (S. X) hervor, daß das

gigantische Unternehmen Barths auch für andere Versuche
Raum läßt. Die Darstellungsweise Br.s in ihrer Kürze und
Klarheit macht sein Buch gerade für den gewöhnlichen
Theologiestudenten sehr empfehlenswert, was niemand von den
Riesenbänden Barths behaupten würde. Br.s vorbildliche
pädagogische Knappheit und Durchsichtigkeit sind seine Stärke
und verraten auf jeder Seite den ausgezeichneten Lehrer. Sie
sind bei ihm kein Akzidens, sondern ein wesentliches Merkmal
seines ganzen Denkens. Verwirrte Schüler wird er weniger
leicht nach sich ziehen als der mehr in prophetischer
Rätselhaftigkeit sich Ausdrückende. Aber seine anerkennenswerte
Durchsichtigkeit ist vielleicht, sachlich gesehen, zugleich seine
Schwäche, wodurch er oft hinter dem gar nicht so durchsichtig

schreibenden Karl Barth zurückbleibt. Die Stärke wird
nämlich zur Schwäche, wenn die Klarheit dadurch zustande
kommt, daß die tiefere Problematik der Sache nicht mit
genügender Aufmerksamkeit beobachtet ist. Und es dürfte nicht
ungerecht sein, hier und da, wo Br. eine schwierige Sachlage
mit beneidenswerter Klarheit aufhellt, die Frage zu stellen, oh

diese Klarheit nicht um den Preis gewonnen ist, daß eben die
tiefere Problematik nicht zu ihrem vollen Rechte gekommen
ist. Der spärliche Raum, dessen Grenzen zu überschreiten
Br. sich aus durchaus zu billigenden pädagogischen Gründen
nicht gestattet, erlaubt manchmal nicht, daß genügend in die
Tiefe gegangen wird. Als Beispiel kann man die Behandlung
der Prädestinationslehre am Ende des Bandes nehmen. Hier
scheint alles mit völliger Klarheit zurechtgestellt zu sein. Aber
ist diese nicht dadurch erreicht, daß die Problematik des für
die ganze Argumentation entscheidenden Begriffes des «condi-
tionalis divinus» nicht genug entfaltet ist? Dieser Begriff, der



Der erste Band einer neuen ev. Dogmatik (E. Brunner) 59

die Gnadenwahl Gottes als eine zwar von Gott her unbedingte,
aber im Hinblick auf den Menschen bedingte charakterisieren
soll (S. 345), ist ja in sich so problemvoll, daß die ganze
Problematik der traditionellen Prädestinationslehre, der Br.
gerade entgehen will, in diesem einen Begriff zurückgekehrt ist,
ohne daß es von Br. mit genügender Deutlichkeit vermerkt worden

ist?
Br. selbst vertritt durch das ganze Buch hindurch das

Streben, die Scheinprobleme der traditionellen Dogmatik durch
die Enthüllung der metaphysischen Fremdelemente der Tradition

in ihrem Gegensatz zur biblischen Verkündigung aufzulösen.

Das ist seine Grundintention, die zu bejahen ist. Und
wenn er ab und zu nach solchen metaphysischen Einschlägen
sucht, und zwar auch in der Barthschen Dogmatik, so wird
man vielleicht doch mit größerer Aufmerksamkeit zuhören
müssen, als augenscheinlich Karl Barth selbst dazu bereit ist.
Aber es fragt sich, ob die Klarheit und Einfachheit, die den
Br.schen Lösungen eigen ist, nun immer eben die Klarheit und
Einfachheit der Schrift bedeutet. Ist die Schrift überhaupt
einfach und klar? Die Eindeutigkeit der Schrift, von der Luther
sprach, hat mit der rationalen «perspicuitas» der Schriftorthodoxie

sehr wenig zu tun. Eine rationale Klarheit ist mit dem

Evangelium als dem Wort des Kreuzes unvereinbar. Die
Schriftauslegung Br.s ist aber wie seine ganze Darstellung
durch eine durchgehende rationale Klarheit charakterisiert.
Obwohl er den geschichtlichen Charakter der biblischen
Botschaft im Gegensatz zu aller Metaphysik immer scharf hervorhebt,

ist seine Praxis oft zu wenig von dieser Einsicht
bestimmt, und es wird zu oft eine rationale Einheit der biblischen
Botschaft gesucht, die die konkrete, geschichtliche Fülle des
Bibelwortes nicht genug zur Geltung kommen läßt. Ueberhaupt
ist die Schriftauslegung die Achillesferse nicht nur der Theologie

Br.s, sondern der ganzen neureformatorischen Theologie.
Man erklärt demonstrativ, Schriftauslegung treiben zu wollen,
viel demonstrativer und programmatischer, als es die Reformatoren

selbst und besonders Luther getan haben.
Faktisch jedoch ist das Resultat sehr oft nur eine, zwar mit

großer Tüchtigkeit durchgeführte, rationale Zusammenstellung
von Schriftstellen, deren Auslegung aber durch ein rationales



60 Der erste Band einer neuen ev. Dogmatik (E. Brunner)

und nur reformatorisch gefärbtes Lehrsystem im voraus
festgelegt ist. Die ganze neue Orthodoxie nach Barth scheint nicht
völlig klar darüber zu sein, wie radikal der Bruch einer heutigen

Schrifttheologie mit der ererbten Loci-Methode der Orthodoxie

sein muß, damit sie überhaupt das Anliegen des
reformatorischen Schriftprinzips heute vertreten kann, und wie radikal
das Ernstnehmen der historischen Kritik aus demselben Grund
sein muß. So radikal, daß vielleicht sowohl die Möglichkeit
eines dogmatischen Systems überhaupt als einer Reprästination
der «reformatorischen» Lehre dadurch verlorengeht. Wirkliche
Schrifttheologie muß radikal exegetisch sein in einem Maße,
wie es die Systembildung einer jeden Orthodoxie nie erlaubt.
Als geschichtliches, d. h. nie fertiges, nie abgerundetes und
abgeschlossenes Phänomen ist die Exegese jeder rationalen
Systembildung prinzipiell zuwider — und umgekehrt. Die
stetige Versuchung des Dogmatikers ist, die radikale
Geschichtlichkeit der Exegese um irgendeiner rationalen Systematik

willen preiszugeben. Und selbstverständlich ist die
Versuchung dieselbe, wenn diese Systematik nicht von irgendeiner

schriftfremden Metaphysik stammt, sondern von einer aus
der Schrift geschöpften rationalisierten «Lehre». Es ist kein
Zufall, daß — gleich einem Irenäus und einem Augustin —
Luther, der wohl für das rechte Lehren der Kirche mehr als
jemand sonst geleistet hat, für seine Lehre nie die Form der
exegetischen Schriftauslegung und der aus dieser unmittelbar
hervorwachsenden dogmatischen Einzelschriften verließ, um
— wie ein Melanchthon oder ein Calvin und ihre späteren
orthodoxen Nachfolger — ein abgeschlossenes reformatorisches

Lehrsystem aufzubauen. Sofern ein «System» überhaupt
mit «Schrifttheologie» vereinbar ist, muß es die Systematik nur
aus pädagogischen Gründen behalten, so wie es in den
Katechismen der Reformationszeit, die noch die Struktur der
theologischen Systeme Melanchthons und Calvins bestimmen, der
Fall ist. Die Systematik muß aber immer korrekturbedürftig
und offen in der Richtung der Exegese bleiben und darf nie
irgendeiner selbständigen Rationalität anheimfallen — auch
nicht einer «biblischen» oder «reformatorischen».

Was nun die Dogmatik Br.s betrifft, so ist, wie schon
erwähnt, ihre Tendenz zweifelsohne eine Bewegung von der



Der erste Band einer neuen ev. Dogmatilc (E. Brunner) 61

rationalen Systematik weg in die Richtung der Exegese. Diese
Tendenz ist z. B. in der ganzen Behandlung der Gotteslehre
deutlich. Hier wird mit der traditionellen Lehrweise gründlich
aufgeräumt. Und in der Kritik der orthodoxen Tradition, worin
Br. sich oft mit der ihm bekannten neueren schwedischen Theologie

berührt, ist Br. am meisten zuzustimmen.
Die Fragen, die nach der Lektüre des ersten Bandes der

Dogmatik Br.s stehenbleiben, sind aber diese: ist Br. in dieser
Richtung weit genug gegangen, und will er in den folgenden
Bänden in dieser Richtung vielleicht noch weiter vorrücken?
Ist er im radikalsten Sinne Schrifttheologe, oder ist seine
Schriftauslegung noch in einer rationalen Systematik gefangen?

Um diese Fragen noch schärfer hervorzuheben, sei zuletzt
auf einige Einzelheiten aufmerksam gemacht, die dem Rezensenten

als fragwürdig erscheinen.

1. Die Weise, in der Br. von Offenbarung spricht (z. B. S. 16—25, 154

bis 155, 345), indem er sowohl von einer «vorgeschichtlichen» als von einer
«vorläufigen» Offenbarung weiß, scheint nicht radikal mit der Geschichtlichkeit

der Offenbarung zu rechnen. Die Art, in der das alttestamentliche
Zeugnis als Zeugnis einer «vorläufigen» Offenbarung bestimmt wird, nämlich

ein Offenbarwerden Gottes durch das gesprochene Wort im Unterschied

von der Fleischwerdung des Wortes in dem neutestamentlichen
Zeugnis, scheint mir wenig befriedigend. Denn das alttestamentliche Zeugnis

ist ja selbst ein unentbehrlicher Teil der geschichtlichen Wirklichkeit,

die das Fleisch des inkarnierten Gotteswortes ausmacht. Es gibt nur
ein Offenbarungszeugnis des Alten und des Neuen Testaments, weil es nur
eine Offenbarung gibt. Die alttestamentliche Geschichte ist Teil des einen
Christusgeschehens, so wie die Geschichte der Kirche es ist. Man kann
den Messias von seinem Volk nicht scheiden. Wenn er Messias ist, dann ist
er Messias des «alttestamentlichen» Israels, und die Geschichte dieses Volkes

ist dann ein unlösbarer Teil des Messiaszeugnisses. Hier von einer
«vorläufigen» Offenbarung zu reden, gibt keinen Sinn. Denn an sich ist
das prophetische Wort ja nicht Offenbarungszeugnis, auch nicht einer
vorläufigen Offenbarung. Es ist nur Offenbarungszeugnis als Zeugnis
von der Geschichte des Volkes Jesu Christi und damit auch als Zeugnis
von seiner Königsgewalt. Hier scheint irgendwie bei Br. ein nichtgeschicht-
licher Offenbarungsbegriff durchzuschimmern, wie es noch mehr im
Begriff «vorgeschichtliche» Offenbarung oder «Uroffenbarung» der Fall ist.
Das, was Br. hier meint, nämlich die «natürliche» Gottesbeziehung der
geschaffenen Welt, kann ja nicht mit dem Wort Offenbarung bezeichnet
werden, ohne daß damit das Wort Offenbarung seinen eigentlichsten Sinn
verliert. In dieser natürlichen Gottesbeziehung, deren Realität mit Br.



62 Der erste Band einer neuen ev. Dogmatil: (E. Brunner)

durchaus zu behaupten ist, hat der Mensch ja gerade nicht mit dem
offenbaren, sondern mit dem verborgenen Gott, Gott in seiner unerforschlichen
Majestät, zu tun. Wenn man hier von Uroffenbarung spricht — und ich
sehe nicht ein, daß die Verwendung eines solchen Begriffes durch die
Schrift gerechtfertigt ist —, dann muß auch irgendwie durch diese
«Offenbarung» eine Gotteserkenntnis vermittelt werden, d. h. eine «natürliche»
Theologie geht doch in irgendeinem Sinne der «geoffenbarten» voraus,
man befindet sich doch, trotz allen Vorbehalten, auf der thomistischen
Linie mit einer Synthese von rationaler und biblischer Gotteserkenntnis.
Br. wehrt sich, teilweise in Auseinandersetzung mit Karl Barth, gegen
eine solche Deutung seiner Anschauungen. Er scheint aber dies nicht mit
Konsequenz durchführen zu können, so lange er den widerspruchsvollen
Begriff «vorgeschichtliche Offenbarung» beibehält.

2. In der Gotteslehre macht Brunner einen fruchtbaren Ansatz durch
das Hervorheben des biblischen Begriffes des Namens Gottes. Durch diesen

fruchtbaren biblischen Ansatz macht er Front gegen den Einfluß der
rationalen Metaphysik in die Theologie. Es scheint aber, als ob er diesen
Ansatz nicht ganz konsequent zu Ende führt. In der folgenden Darstellung

der Gotteslehre kommt die dynamische Spannung des biblischen
Gottesbildes nicht zu ihrem vollen Recht. Die paradoxe Einheit von Gottes
Zorn und Liebe, die in Luthers theologia crucis so dynamisch bezeugt ist,
wird bei Br. gewissermaßen rational geglättet. Es ist für sein Luther-
Verständnis charakteristisch, daß er seine Luther-Deutung so stark auf
Theodosius Harnack stützt. Man kann nicht, wenn man der biblischen
Verkündigung und ihrem lutherischen Verständnis treu bleiben will,
gesondert von der Heiligkeit (dem Zorn) und der Liebe sprechen, wie
Th. Harnack und Brunner nach ihm es tun. Sobald man von der
Heiligkeit, gesondert von der Liebe, spricht, bewegt man sich wieder, ob

man will oder nicht, auf der Linie einer rationalen Gottesspekulation, die
von dem spannungsgefüllten Gottesbild der Bibel wegführt.

3. Dieser Zwiespalt zeigt seine Konsequenzen in der Trinitätslehre
Br.s. Sein Anschluß an die Luther-Deutung Th. Harnacks veranlaßt ihn,
von einem «doppelten Bereich Gottes» zu reden, einem Bereich des Zornes
und einem Bereich der Liebe (S. 244 ff.). Und diese unmögliche Auflösung
der spannungsvollen Einheit des biblischen Gottesbildes führt ihn nun
weiter zu einer mit der ganzen trinitarischen Lehrtradition unvereinbaren

Unterscheidung von Werken «Gottes» (d.h. ad extra!), die «als
solche gerade nicht Werke des Sohnes sind» (S. 247). Ja Br. wagt sogar
den Satz: «Diese Nichtidentität [sie!] von Gott und Sohn ist darin
begründet, daß Gott allein der Schöpfer, der Sohn aber einzig und allein
der Mittler der Schöpfung genannt wird» (ib.). Es ist in Wahrheit,
exegetisch gesehen, eine kühne Behauptung, daß die Unterscheidung der
Schrift zwischen dem Schöpfer und dem Mittler der Schöpfung eine
Nichtidentität von «Gott» und «Sohn» und von den Werken «Gottes» und des
«Sohnes» meine. Die einzige Schriftstelle, die Br. anführt, Hebr. 1, 2, kann
gewiß für diese sonderbare Theorie nicht in Anspruch genommen werden.
Daß es gerade die unglückliche Harnacksche rationale Zerlegung der



Der erste Band einer neuen ev. Dogmatik (E. Brunner) 63

paradoxen Einheit von Zorn und Liebe im biblischen Gottesbild ist, die
Br. zu diesem auffallenden Bruch mit der ganzen Tradition der Trinitäts-
lehre fuhrt, geht aus dem Satz hervor: «Es gibt Werke des Vaters, die
durchaus nicht Werke des Sohnes sind. Denn die Schrift spricht nie von
einem Zornwirken Christi, sondern nur vom Zorne Gottes» (S. 2-19).
Theologiegeschichtlich ist dieser Satz besonders interessant, weil er zeigt, daß
die Versöhnungslehre der Orthodoxie, deren Intentionen Br. hier weiterführt

(via Th. Harnack!), mit der altkirchlichen Trinitätslehre und Chri-
stologie unvereinbar ist.

4. Diese Tendenz einer rationalen Ausglättung tritt endlich in der
Erwählungslehre hervor. Es ist schon vorher angedeutet worden, daß Br.
hier durch den Begriff «conditionalis divinus» das Problem der doppelten
Prädestination umgehen will.

Dieser Begriff ist aber — abgesehen von allen Konsequenzen für die
Bestimmung des Glaubens, wenn dieser als «Bedingung» angesehen wird —
Ausdruck für dieselbe rational glättende Tendenz, die wir in der orthodoxen

Formel «ex praevisa fide» finden. Besonders in diesem Abschnitt
des Buches ist die, wiederum von Th. Harnack entlehnte, Luther-Deutung
Br.s unbefriedigend. Es würde zu weit führen, hier Einzelheiten der
Luther-Exegese zu debattieren. Ich bin aber von der Richtigkeit der Br.-
schen These, Luther habe seine frühere «Lehre von der doppelten
Prädestination» später verlassen, keineswegs überzeugt worden. Erstens übersieht

Br. den völlig nichtrationalen Charakter der Prädestinationslehre
Luthers — im Gegensatz zu Augustin, Zwingli und trotz allem auch Calvin.

Zweitens beweisen die angeführten Belege aus der Genesisvorlesung
— die Problematik dieser Schrift als Quelle zu Luthers Theologie
dahingestellt! — nichts, weil die darin enthaltenen Wohnungen gegen
Prädestinationsspekulationen sich auch beim jungen Luther finden. Man kann
gewiß Br. nur zustimmen, wenn er gegen die Unmenschlichkeit der
rationalen doppelten Prädestinationslehre eifert. Aber es gibt doch nichtsdestoweniger

eine wirklich qualvolle Problematik der Prädestination, die nun
gerade von der Theologie her nicht verschwinden darf, wenn sie theologia
crucis bleiben soll. Auch in Jesu Verkündigung wird ja das Rätsel der
Erwählung nicht ohne Anfechtung und Qual bezeugt (Luk. 18, 8: 16,19—31;
Matth. 7, 22—23; 19,25—26). Hier erscheint alles weniger ruhig und rational

als in Br.s Polemik gegen die Lehre von der doppelten Prädestination.
Hier scheint eine offene Wunde zu sein — und zu bleiben, bis alle Wunden

geheilt werden. Und es ist für die Theologie entscheidend, daß diese
Wunde nicht vorzeitig geheilt wird. Luthers Schrift «De servo arbitrio»
dient diesem Zweck besser als Br.s conditionalis-divinus-Theorie, die auf
eine rationale Glättung der eigentlichen Paradoxie der Erwählung
hinausläuft. Gerade hier darf keine Glättung stattfinden. Und vielleicht
vertreten Luther und Calvin doch ein Anliegen, das Br. kaum ganz versteht.

Diese Einzelheiten sind nur erwähnt, um auf das eigentliche
Problem der Br.schen Dogmatik aufmerksam zu machen; die
Spannung zwischen rationaler Systematik und geschichtlicher



64 Varia philosophica recentiora

Exegese. Um im ganz strengen Sinne biblische Theologie zu
sein, müßte das System nicht mehr offene Wunden haben?
Vielleicht werden wir sie in den folgenden Bänden finden.

Abschließend: Brunners dogmatisches Denken hat einen
ökumenischen Horizont, der dies Buch geeignet macht, eine
Brücke z. B. zum Anglikanismus zu schlagen. Durch diese
ökumenische Weite und durch die persönliche Bescheidenheit des
Verfassers hat das Werk einen kirchlichen Charakter bekommen,

der, frei von jeder Prophetenmanier, nur sympathisch
wirken kann.

Aarhus/Dänemark. Regln Prenter.

Varia philosophica recentiora.

Iwan Iljin, Die Philosophie Hegels als kontemplative Gotteslehre,

Bern, Verlag Francke, 1946, 432 S., geb. Fr. 34.—.

Mit dieser deutschen etwas gekürzten Ausgabe eines schon
im Jahre 1918 in Rußland veröffentlichten zweibändigen Werkes

wird für den deutschen Leser der Kreis der Hegelinterpreten

um eine neue originelle Gestalt erweitert. Neben Deutschland

(wo vor allem Kuno Fischer, Adolf und Georg Fasson,
Richard Kroner und neuerdings Hermann Glockner und Theodor

Häring zu erwähnen wären), Frankreich (Paul Roques),
Italien (Benedetto Croce) und England (Hutchinson Stirling,
William Wallace, Edward Caird und Thomas Hill Green) meldet

sich nun auch Rußland in der Hegeldiskussion zum Wort.
Und, um es gleich vorwegzusagen, es ist das alte griechischorthodoxe

Rußland, das mit seiner neuplatonisierenden Theologie

einen Hang zu beschaulicher Kontemplation und mystischer

Versenkung hat, das in Iljin zu uns reden will.
Iljin will Hegels Philosophie als kontemplative Gotteslehre

deuten. Er geht dabei merkwürdigerweise nicht von dessen
Lehre vom «Absoluten Geist» aus, die von Kunst, Religion und
Philosophie handelt, in welchen sich, wie er meint, der Geist
anhand von seinen zeitlich bedingten Produkten seiner eigenen
unendlichen Schöpferkraft bewußt werden kann —
eigentümlicherweise vernachlässigt Iljin diesen krönenden Abschluß
der Hegeischen Geistesphilosophie fast völlig —, sondern von
seiner Logik. Er stützt sich dabei auf jenen in der Einleitung
zu ihr stehenden bekannten Satz (S. 31 der Lassonschen Aus-



Varia philosophica recentiora 65

gäbe), wonach die Logik «die Darstellung Gottes ist, wie er
in seinem ewigen Wesen vor der Erschaffung der Natur und
eines endlichen Geistes ist». Er erörtert, daß Hegel im
Begriff das Absolute gesehen habe, außer welchem es keine Realität

geben könne, und daß es deshalb richtig sei, seine
Philosophie als gewollten Panlogismus zu bezeichnen, ja als Pan-
epistemismus (S. 202) ; und er geht sogar so weit zu behaupten,
daß eigentlich für Hegel Gott identisch sei mit der Philosophie
(ib.), d.h. mit dem dialektisch-spekulativen Denken.

Um diese Ansicht würdigen zu können, wird es darum vor
allem nötig sein kurz darzustellen, was nach Iljins Auffassung
der Begriff für Hegel bedeutet hat. Er erklärt dies in den zwei
ersten Abschnitten seines Werkes, die den Titel führen:
«Hegels Denkakt» und «Das Wesen Gottes». Zunächst ist der
Begriff für Hegel, wie für Aristoteles, das Allgemeine, tö Kabô-

Xou, das aber nur in einem sinnlichen Einzelexemplar, einem
TÔ&e Ti, konkret erfaßbar wird. Der Gehalt in der Philosophie
kommt also für Hegel, wie f ür Aristoteles, nur durch die sinnliche

Anschauung zum Bewußtsein. Nun würde uns aber die
sinnliche Anschauung allein nur vereinzelte Eindrücke
vermitteln können, die im Raum auf unbestimmte Weise nebeneinander

und in der Zeit ohne Regel der Sukzession nacheinander
lägen: ein unvorstellbares Chaos. Um diese Einzeleindrücke
überhaupt als bestimmte Eindrücke erfassen zu können, muß
man sich deshalb im Denken über sie erheben und ihren
gegenseitigen Zusammenhang aufweisen. Dazu genügt aber das rein
abstrahierende Denken, das durch bloßes Aufzeigen der
übereinstimmenden und trennenden Merkmale den sinnlichen Stoff
in Klassen einteilt, nicht. Denn dieses äußerliche Denken
entfernt sich bei dieser Arbeit der Klassifizierung immer mehr
vom sinnlichen Gegenstand, was darin zum Ausdruck kommt,
daß in der formalen Logik der Inhalt des Begriffs (d. i. seine
gedankliche Bestimmung) im umgekehrten Verhältnis zu
seinem Umfang (seiner Anwendbarkeit auf die sinnliche
Wirklichkeit) steht.

Dem gegenüber fordert Hegel ein Erkennen, in welchem
Denken und Anschauen gleichsam parallel laufen, d. h.
miteinander vom relativ Abstrakten zum immer Konkreteren und
Inhaltsreicheren fortschreiten. Und in seiner berühmten tricho-

5



G6 Varia philosophica rccentiora

tomischen Dialektik glaubt er diese Forderung erfüllt zu
haben. Die Allgemeinheit des Begriffes soll da zuerst durch
eine sinnliche Anschauung dargestellt werden. Dabei ergibt
sich, daß die sinnliche Anschauung als Einzelnes, gemessen
an der Allgemeinheit des Begriffes, zwar nicht falsch, aber
einseitig ist. Sie muß also durch eine andere sinnliche
Anschauung (eine Antithesis), die durch Reflexion aus der
ursprünglichen Anschauung oder Thesis hervorgeht,
eingeschränkt werden (z. B. die Anschauung des reinen Seins führt
zur Einsicht, daß das reine Sein Nichts ist, weil das reine
Sein als solches keiner einzelnen Anschauung speziell
zukommen kann). So entsteht ein Widerspruch, der dadurch
gelöst werden soll, daß in einer Synthese (einer dritten Anschauung)

Thesis und Antithesis im doppelten Sinne aufgehoben
werden: negiert in dem, was jede ausschließlich für sich
behauptet, aber konserviert in ihrem relativen Recht gegeneinander

(in unserm Beispiel im «Werden» als dem Uebergang
von Sein in Nichts und von Nichts in Sein). Gemessen an der
Thesis und der Antithesis ist diese Synthesis wohl allgemeiner,
aber gegenüber der absoluten Allgemeinheit des Begriffs doch
nur relativ allgemeiner als Thesis und Antithesis, nicht strikt
allgemein. Sie ist also auch nur wieder eine Einzelheit, obwohl
höherer Ordnung, die als solche durch eine andere begrenzt
werden muß. Und da dies nicht durch die frühere Thesis und
Antithesis geschehen kann, aus denen die Synthesis erwachsen
ist, da sie ja diese schon in sich als aufgehoben enthält, so muß
die Synthesis selber wieder bloß als Thesis zum Ausgangspunkt

eines neuen dialektischen Ganges werden und eine neue
Antithesis wachrufen usw. So entsteht ein scheinbar endloser
Prozeß, in welchem das Denken eng mit der Anschauung
verschmolzen zu immer weiterer Konkretisierung führt, in seinem
Fortschreiten alle bisherigen Denkinhalte beständig modifiziert
und doch nie etwas von ihrem wahren Werte verliert, da alles
ja nicht nur negiert, sondern auch in einem höheren Ganzen
konserviert wird. Bedenken wir schließlich, daß es das Denken,
der Begriff selber ist, der sich in diesem spekulativen Prozeß
immer weiter in seiner Konkretheit erfaßt, und daß es keinen
Inhalt gibt, außer dem, der von diesem Prozeß selber erzeugt
wird, so wird uns Iljins These nicht mehr so ganz paradox



Varia philosophica recentiora 67

erscheinen, daß nach Hegel der Begriff als solcher das Wesen
Gottes oder die Summe alles Wirklichen sei.

Nun ist aber das Wesen Gottes, der logische Begriff und
seine Entwicklung durch alle logischen Kategorien hindurch,
erst das abstrakte Allgemeine. Dieses hat sich noch im Besonderen

zu bewähren. Hegels Logik, nach Iljins Worten, ist erst
der Anfang, die erste Etappe vom Weg Gottes, den dieser nun
durch die Welt zu gehen hat, und den er im dritten Abschnitt
seines Buches zu beschreiben unternimmt. Iljin glaubt, daß
bei dieser Bewährungsprobe Hegels Philosophie versagt und
daß sein Panlogismus eigentlich nur militantes Programm war,
in Tat und Wahrheit aber nicht oder doch nur unter gewaltigen
Abstrichen hat durchgeführt werden können. Das zeige sich
schon beim Uebergang von der Logik zu den Realdisziplinen.
Rein logisch gesehen, vom Begriff als Substanz aus, könnte
nämlich das begrifflich Allgemeine nur in ein begrifflich
Besonderes, d. h. die Logik nur in Natur- und Geistesphilosophie
übergehen — und der Hegel der Jenenser Zeit scheint diese
Auffassung selber vertreten zu haben, wenn er nämlich den
nicht bloß logisch-allgemeinen Teil seiner Philosophie als
Realphilosophie vom Besonderen bezeichnet hat -—; aber vom
Begriff als Subjekt, d. h. vom lebendigen Denkprozeß aus gesehen,
muß sich das Denken in ein ihm gegenüber zunächst
außenstehendes Sein wagen, sich also nicht nur in die Natur- und
Geistesphilosophie «entlassen», sondern in die Natur und den
Geist selber. Iljin glaubt, daß beide Reihen für Hegel ebenso
wesentlich sind, und daß ihr Nebeneinanderbestehen die
Ursache dafür ist, daß seine Natur- und Geistesphilosophie so
ungewiß zwischen spekulativem Panlogismus und einem nicht
mehr rein spekulativen universalen Panempirismus hin und her
schwankt. Im speziellen wirft er Hegels Realphilosophie vor,
daß sie bei den ersten beiden Kategorien der Natur, beim Raum
als dem geistlosen Nebeneinander und der Zeit als dem geistlosen

Nacheinander, das spekulative Grundgesetz der stets
fortschreitenden Konkretisierung durchbrochen habe; denn
verglichen mit der logischen Idee seien Raum und Zeit sichtlich
ein Rückschritt an gedanklicher Fülle; und daß er auch schon
früh darauf verzichtet habe, alle Gegenstände spekulativ zu
deduzieren (z.B. Herrn Krugs berühmte Schreibfeder), son-

5*



68 Varia philosophica recentiora

dem nur noch eine Auswahl treffe mit der Begründung, die
Vernunft kümmere sich nicht um Trivialitäten. So komme es

zu der Lehre von den sogenannten «Weltgestalten», jenen
«göttlichen Inseln in der Welt» (S. 409), außerhalb welcher nun
aber die Welt gegenüber dem logisch-spekulativen Begriff ihre
Eigengesetzlichkeit behaupte und den ursprünglichen panthe-
istisch-akosmistischen Einsatz des Hegeischen Denkens wieder
weitgehend aufhebe. Das zeige sich in Hegels Stellung zur
Empirie. Während der junge Hegel noch den Mut gehabt habe
zu erklären, was Meinung und was Wahrheit sei, könne allein
die spekulative Philosophie entscheiden, habe er späterhin die
empirische Wissenschaft als eine Art HalbWahrheit anerkannt.
Dadurch verlören aber auch seine berühmten Worte von der
Identität des Vernünftigen und des Wirklichen (in der Vorrede

zur Rechtsphilosophie) und von der Vernunft in der
Geschichte ihre Bedeutung. Denn als vernünftig erweise sich nur
noch dasjenige, was aus der Realität als Ganzem sich spekulativ

erfassen lasse, neben anderem Wirklichen, das dadurch, daß
es nicht spekulativ erfaßt wird, zwar als nicht vernünftig und
nicht im letzten Sinne wirklich erklärt, zunächst in seinem
Dasein aber doch als vorhanden anerkannt wird; und in der
Weltgeschichte sei vernünftig nicht mehr das ganze historische
Geschehen, sondern nur noch ein vernünftiger Ausschnitt aus
ihm, dasjenige nämlich, das zum Fortschritt im Bewußtsein der
Freiheit beigetragen habe, neben vielem andern historischen
Geschehen, dessen Faktizität nicht geleugnet werden könne.
Ferner müsse Hegel, wenn er erst im «subjektiven Geist» das
Bewußtsein entstehen lasse, damit indirekt einräumen, daß alles
Frühere, so besonders die Gedankenentwicklung in der Logik,
ohne denkendes Bewußtsein vor sich gegangen sei, gleichsam
als ein dumpfes Hinbrüten vor sich selbst (S. 228).

Aber die größte Enttäuschung in Hegels Philosophie
bereitet Iljin dessen Lehre vom Staat. An Stelle des «absoluten
Kunstwerks des objektiven Geistes», der «gediegenen Sittlichkeit»,

in die alle Bürger als spekulativ denkende Menschen
als in ihre Substanz eingegangen sind, wie zu erwarten wäre,
was finden wir vor? Einen begrenzten Nationalstaat, der sich
mit animalischen Mitteln gegen seine Nebenbuhler wehren
muß, der zu seiner Sicherheit im Innern einer Polizei bedarf,



Varia philosophica recenliora 69

da die wirtschaftlichen Gegensätze in den Korporationen und
der Eigennutz in der Familie ja bestehenbleiben, ja sogar an-
erkannnt werden, und in dem schließlich die «gediegene»
Sittlichkeit zu nur mehr oder weniger «guten Sitten» ausgewalzt
wird. Ob einmal ein Weltstaat aus lauter spekulativen Bürgern
entstehe, bleibe ungewiß (S. 260).

So endet nach Ujin Hegels Philosophie in einem Versagen
der konkreten Wirklichkeit gegenüber. Und da für ihn der Weg
des absoluten Subjekts von der Logik zur Natur und zum Geist
zugleich ein theogonischer Prozeß ist, so bezeichnet er die
Grenze, die der Mensch im Staat findet, auch als eine Grenze
Gottes, und die Not des Menschen im zeitlichen Geschehen auch
als eine Not Gottes (vierter Abschnitt). Iljin meint, daß die
Hegeische Philosophie zuletzt nur noch den Anspruch auf
Rationalität aufrechterhalte, faktisch aber weitgehende
Kompromisse eingegangen sei (Ersetzung der spekulativen
Versöhnung der Gegensätze in der Synthesis durch den mehr
äußerlichen Gedanken der organischen, nicht mehr notwendigerweise

bewußten Ganzheit, undialektische Uebergänge in der
Geschichte usf.). Er glaubt, daß Hegel seine tiefste Anregung
aus dem Neuen Testament geschöpft habe und aus der christlichen

Lehre von der Versöhnung in der Liebe, daß aber das,
was er schließlich lehrte, etwas vom Christentum durchaus
Heterogenes gewesen sei (S. 381).

Wir glauben, daß Iljins Fehler hauptsächlich darin zu
suchen ist, daß er das dialektisch-vorwärtstreibende Element
in Hegels Denken, das, was dem Absoluten als Subjekt
entspricht, allzustark gegenüber dem nur Erkennbaren, dem
Absoluten bloß als Substanz, in den Hintergrund gedrängt und
so Hegels Grundkonzeption allzusehr ins bloß Kontemplative
abgebogen hat. Nur so können wir uns erklären, wieso er in
der Logik beim formal-logischen Begriff stehenbleibt und nicht
mit Hegel bis zur absoluten Idee aufsteigt, wieso er Wesen
und Wirklichkeit Gottes in pantheistischem Sinne einander
gleichsetzt, obwohl gerade dazu bei Hegel wenig Anlaß
vorliegt, und warum er schließlich über die Lehre vom «Absoluten
Geist» so gut wie völlig hinweggegangen ist. Raummangel
zwingt uns auf eine Erörterung zu verzichten, welche Seiten
der Hegeischen Philosophie Iljin, die bei Croce und den Eng-



70 Varia philosophica recentiora

ländern gut beleuchtet worden sind, nicht berücksichtigt hat,
so interessant das an sich wäre. Eine eingehendere Besprechung

seines Buches haben wir deshalb auch noch in einem
längern Aufsatz versucht, der voraussichtlich in Bälde in der
«Zeitschrift für philosophische Forschung» (Reutlingen, Gry-
pliius-Verlag) erscheinen wird. *

Natur und Geist, Festschrift für Fritz Medicus, Eugen Rentsch
Verlag, Erlenbach-Zürich, 1946, 240 S., Fr. 15.—.

Ein hübsches, handliches Bändchen haben die zahlreichen
Subskribenten und Gratulanten dem kürzlich als Lehrer für
Philosophie an der Eidgenössischen Technischen Hochschule
zurückgetretenen Professor Fritz Medicus zum siebzigsten
Geburtstag überreicht. In einer kurzen Einleitung werden die
Verdienste des Jubilaren als feinsinnigen Gelehrten und
anregenden Dozenten gewürdigt. Darauf folgen elf Aufsätze, zum
Teil von namhaften Fachvertretern des Auslandes. Den
Abschluß bildet eine Liste der Publikationen aus der Feder von
Professor Medicus. Auch eine Porträtskizze von Cuno Amiet
ist beigefügt. Wir möchten uns hier mit einer kurzen Besprechung

der elf Aufsätze begnügen und greifen zu diesem Zweck
zunächst die mehr systematisch gehaltenen heraus.

Paul Tillich (New York) in «Zwei Wege der Religionsphilosophie»

(S. 210—229) konfrontiert den «ontologischen
Beweis», der von der Identität von Gott und Sein ausgeht, in Gott
selber schon immer die Voraussetzung für die Frage nach Gott
sieht und deshalb eher die Tatsache erklären muß, wie es möglich

ist, daß der menschliche Geist dazu fähig sei, «sich von
dem abzuwenden, was sein eigener Grund ist», mit dem kos-
mologischen Argument, das von der Welt als der sichtbaren
Wirkung auf Gott als deren unsichtbaren Urheber schließen
will, dabei aber eigentlich nie mehr über das Endliche hinauskommt

und schließlich die Glaubensgewißheit, die uianç, zum

* Seitdem diese Zeilen in den Druck gegangen sind, ist uns nun auch
Karl Barths eindrucksvolle Hegel-Würdigung in seinem neuesten Buch:
«Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, ihre Vorgeschichte und
ihre Geschichte» (Zollikon-Zürich, Ev. Verlag, 1947) vor Augen gekommen.

Wir behalten uns vor, in einer Fortsetzung dieser «Varia
philosophica recentiora» auf Karl Barths Kousseau-, Kant- und Hegel-Interpretation

zurückzukommen.



Varia philosophica recentiora 71

nur noch verminderten Grad einer als zu Recht bestehenden
logischen Evidenz herabsetzen muß. Tillich versucht das
Berechtigte dieser beiden Haltungen so zu kombinieren, daß für
ihn der Glaube zwar immer eine «unbedingte Gewißheit des

Unbedingten» voraussetzt, zugleich aber mit einem Wagnis in
der Welt des ungewissen Endlichen begleitet ist.

Von einem ähnlichen Gesichtspunkt aus untersucht Hans
Barth (Zürich) die «Idee der Toleranz» (S. 36—55). Er weist
nach, daß Toleranz nicht notwendigerweise als Politik des
Schwächeren aufzufassen ist, sondern auch philosophisch darin

begründet sein kann, daß uns Menschen die höchsten Ueber-
zeugungen, wie unser Glaube an Gott, nur in zeitlich bedingten
Symbolen gegeben ist, deren Fragwürdigkeit auch gerade von
der Religion selber anerkannt werden muß und von einem
wirklich festen Glauben auch anerkannt werden kann.

Ernst Hoffmann (Heidelberg) sodann sucht den Begriff der
christlichen Philosophie näher zu bestimmen («Zur
Begriffsbestimmung der christlichen Philosophie», S. 113—136). Sie ist
für ihn eine «fides quaerens intellectum» ; das Christentum als
reine Religion, nicht mit historisch-kultischem Ballast
beschwert wie die jüdische und nicht mit philosophischen
Reflexionen verwoben wie die griechische, hat durch seine innere
Reinheit auch nach außen hin die größte Freiheit, sich das
vorgefundene Kulturgut als Mittel zu seinem Selbstausdruck
und seiner philosophischen Begründung anzueignen. Hoffmann
zeigt, wie das historische Christentum in der hellenischen
Philosophie auch tatsächlich ein für diesen Zweck geeignetes
Instrument vorgefunden hat. Was es von ihr nicht übernehmen
konnte, sondern was vielmehr aus seinem innersten Wesen
selber stammt, ist nach Hoffmann die Idee der Menschheitskirche

als fortgesetzte Inkarnation, die geschichtlich-irreversible
Zeit (gegen die «cyklischen» Perioden der hellenischen

Kosmologie!) und der unbedingte Wert der menschlichen
Einzelpersönlichkeit.

Kurz, aber zu inhaltschweren Reflexionen Anlaß gebend ist
der Beitrag von Paul Häberlin (Basel) mit dem Titel:
Prolegomenon zur Ethik» (S. 85—89). Dieses Prolegomenon ist nämlich

die Behauptung, daß wir in der Ethik von der Voraussetzung

auszugehen hätten, die Welt sei vollkommen. Häberlin



72 Varia philosophica recentiora

will dadurch aller «Weltverbesserei» von vornherein einen
Riegel stoßen. Wir sind inhaltlich mit ihm völlig einverstanden;
wir glauben aber, daß der von ihm gewählte positive und
dogmatisch klingende Ausdruck eher gefährlich und irreführend
ist; denn als strikt logisch notwendig läßt sich jene These nach
unserm Ermessen nicht halten. Wohl glauben auch wir, daß sie
für das Denken zunächst unabweislich ist, da eine direkt
«unvollkommene» Welt als total depraviert und irremediabel für
uns ethisch indifferent geworden sein müßte und eine «mehr
oder weniger» vollkommene Welt kein greifbarer Gedanke ist,
da ja, wie man weiß, das Mehr oder Weniger nicht gedacht werden

kann. Aber da es bekanntlich logisch nur notwendig ist,
konsequent zu denken, wenn man schon denkt, aber nie, daß man
überhaupt denkt, so stellt sich philosophisch doch noch die
Frage, unter welchen Bedingungen wir die Welt als vollkommen
denken dürfen, oder ein Recht dazu haben, sie als vollkommen
zu bezeichnen. Und diese Voraussetzung kann offenbar keine
andere sein als der feste Entschluß, das ethische Gebot zu erfüllen

und zu diesem Zweck auch das Denken, wenigstens so weit
als dies nötig ist, in den Dienst der sittlichen Aufgabe zu stellen ;

denn so allein wird jene These ein Prolegomenon zur Ethik und
steht nicht gleichsam beziehungslos in der Luft. Dieser sittliche
Entschluß kann nun aber durch keine Logik mehr als unabänderlich

in uns lebendig bleibend erwiesen werden. Wir würden
deshalb an Stelle der positiven Behauptung, die Welt sei
vollkommen, die doppelte Negation vorziehen und sagen, daß es

uns auch in der Ethik nicht möglich sei, die Welt anders als
vollkommen zu denken (aber immer mit dem Vorbehalt, daß es

an sich auch möglich ist, sie überhaupt nicht zu denken,
und daß wir sie tatsächlich, wenn wir sittlich handeln, pro
tanto actualiter nicht denken). Damit wird aber nicht mehr die
Welt an sich, oder durch sich selber, als vollkommen behauptet,

sondern nur noch der Absicht eines höheren Prinzips nach,
von dem sie abhängt und ohne welches sie überhaupt von uns
nicht konsequenterweise gedacht werden könnte, und die philo-
sophia militans ist nicht mehr in Gefahr, in eine anmaßliche
philosophia triumphans abzugleiten. Wir nehmen an, daß Prof.
Häberlin mit seinem «Paradoxon» auch nichts anderes als das
hat sagen wollen (wobei es allerdings aufhörte, in besonderem



Varia philosophica recentiora 73

Sinne «paradox» zu sein). Jedenfalls ist für denjenigen, der
Piatos «Phileb» und «Timaeus» kennt, diese unsere Argumentation

durchaus selbstverständlich.
Ueber die mehr historischen Artikel können wir uns kürzer

fassen. Ernst von Aster (Istanbul) konfrontiert Erasmus mit
Luther (S. 17—35). Er sieht in ihm noch einen Vertreter des
aufgeklärten Mittelalters. Auf seine Konzeption des Verhältnisses
von Kirche und Staat, worin Erasmus bekanntlich sehr originell
ist, geht er nicht ein. Ildefons Betschart O. S. B. (Einsiedeln)
stellt Paracelsus von der religiösen Seite dar (S. 56—66) und
zeigt, wie auch er, ähnlich wie Erasmus, zwischen Altem und
Neuem schwankt. Louis Meylans (Lausanne) Pestalozzibeitrag
(S. 159—182) kann nicht in Kürze referiert werden; er verdient,
wiederholt mit Aufmerksamkeit durchgelesen und durchmeditiert

zu werden. Herman Schmalenbach (Basel) schildert (Seite
183—209) auf eigene persönliche Weise Piatos Verhältnis zur
aktiven Politik. Seine Ausführungen sind anschaulich und
lebhaft, aber, wie wir glauben, nicht überall zwingend. Einer
sorgfältigen Prüfung wert scheint uns vor allem die Anregung,
in Kalli-kles, dem bisher historisch nicht faßbaren Hauptanta-
gonisten des Sokrates im «Gorgias», ein Pseudonym für Piatos

eigenen Stiefbruder Demos zu sehen, der ja neben seiner
Pfauenzucht auch speziell durch seine Schönheit berühmt war.

Kritisch-polemisch setzen sich Emile Brêhier (Paris) und
Julius Ebbinghaus (Marburg/Lahn) mit geistigen Tendenzen
in ihren Heimatländern auseinander. Bréhier hofft (S. 67—72),
daß der Existentialismus in Frankreich nur eine vorübergehende

Phase darstelle, da er mit der Tradition des
französischen Geistes nicht leicht vereinbar sei, und Ebbinghaus
fordert (S. 73—84), daß in den deutschen Geisteswissenschaften
an Stelle der wilden, abrupten Mythenbildung endlich wieder
so etwas wie ein Begriff an Begriff anreihendes Denken trete.

Eine mehr persönliche Note haben Richard Hönigswalds
(New York) Interpretation des «Homunculus» in Goethes
«Faust» (S. 90—112), dann Walter Liechtis (Baden/Schweiz)
«Selbstbesinnung des technischen Menschen» (S. 137—145) und
schließlich Fritz Martis (Brinklow) «Göttermacht und
Gottesfreiheit» (S. 146—158), wo wir uns einer Welt gegenübersehen,
die gedanklich so «bizarr» und «dissoziiert» ist, daß wir daran



74 Varia philosophiert recentiora

verzweifeln, ihr mit den hergebrachten Kategorien einer
akkreditierten Logik näherkommen zu können.

Emil Roniger, Gestaltendes Denken, Bd. I—II: Bindung und
Entfesselung, Bd. III: Kosmos und Chaos, Zürich, Verlag
für Gestaltendes Denken, 1946, 223, 247 und 235 S., geb. Franken

35.—.

Der Verfasser dieses großangelegten Werkes ist ein
begeisterter und zugleich intransigenter Biologe. Seine Liebe gilt
dem organisch gebundenen Leben und sein Haß allem, was
sich aus dieser Bindung zu lösen scheint. Die organische Natur
lebt richtig; sie bleibt ihrer Bestimmung treu. Nicht so der
Mensch; er kann kraft seines Intellekts seine Organe zu
verschiedenen Zwecken verwenden und unter der Herrschaft der
«Gier» in ihren verschiedenen Formen auch auf naturwidrige
Weise zur Anwendung bringen. Besonders empörend findet es
der Verfasser, wenn der Mensch diese seine Fähigkeit zum
Mißbrauch auch auf die pflanzliche und tierische Welt
ausdehnt, wenn er z. B. Tieren menschlich schlechte Eigenschaften

unterschiebt, sie zu unnatürlichen Handlungen dressiert,
in Zoologischen Gärten einsperrt und nach ihrem verfrühten
Tode ausstopfen läßt oder wenn er uns «getrocknetes Heu als
Pflanzen aufschwatzen» möchte (I, S. 155) usw. Widernatürlich

erscheint ihm auch die Religion mit ihrer Betonung einer
transzendenten Welt; nach Roniger beruht dieser Uebergriff
über das organische Leben hinaus auf einem «schizomorphen»
Machtanspruch einer der «Gier» anheimgegebenen Priesterschaft.

So weit das faßbare Ethos des Verfassers. Philosophisch
bleibt dunkel, wie es in der kosmischen Entwicklung, die übrigens

von der Sonnenstrahlung ihren Ausgang nehmen soll (I,
S. 13), überhaupt zu solchen Unnatürlichkeiten und Aberrationen

hat kommen können. Ist der zwecksetzende Intellekt nicht
auch ein Stück Natur, eben die spezifische Natur des Menschen?
Und ebenso unabgeklärt bleibt die Frage, wie ein Mensch, der
sich einmal der «Gier» ausgeliefert hat und so nach Roniger
in die «Verknäuelung» gefallen ist, wieder den Rückweg zum
Organisch-Richtigen, zur «Gestalt» gewinnen kann. Kann er
einfach wieder mit einem Sprung ins «organische» oder
«gestaltende» Denken zurückkehren?



Varia philosophica recentiora 75

Aber das sind vielleicht verzeihliche Defekte des Buches.
Mit weniger Nachsicht wird die stilistische Gestaltung dieses
dreibändigen Werkes beurteilt werden können. Schon gleich
zu Beginn (I, S. 7) wird den Lesern eingeschärft, sie hätten
sich bisher um ihren «kosmischen Auftrag... gedrückt» mit
der Ausrede, ihn nicht gekannt zu haben. Jetzt aber gelte diese
Ausrede nicht mehr. Wenn sie ihn jetzt weiter ignorierten,
dann sei ihnen «ein schmachvolles Ende gewiß». Ein ähnlich

gereizter Ton bricht in allen drei Bänden immer wieder
durch. Daneben ergeht sich der Verfasser in einer eigenwilligen

Terminologie, die vom philologischen Gesichtspunkt aus
nicht immer glücklich ist (man denke an solche Monstra wie
«Zentralo-Meso-Usien» und «Periphero-Neo-Usien» oder an
«Kreiserspiel» für Funktionskreis usw.). Gelegentlich wird
seine Spielerei mit Worten geradezu grotesk, z. B. wenn wir
lesen (I, S. 23), daß die Entwicklung, weil sie sich gleich einem
Strauch entfalte, zugleich «strauchend» sei oder gar «Strauche»,
oder wenn von der menschlichen Hand, da sie vom «Gehirn»
für verschiedene Zwecke gebraucht werden kann, behauptet
wird, sie sei eigentlich eine «Hirnhand» (II, S. 21) und der
Mensch müsse «hirnhandeln» (ib.). Völlig wie der Ausbruch
eines rasend gewordenen Pedanten klingt — wenigstens in
unseren Ohren — der folgende Satz (ib.): «Wenn der Mensch
hirnelt ohne zu handeln, wenn der Mensch handelt ohne zu
hirnein, wenn er handlos hirnelt oder hirnlos handelt, so untersteht

er nicht der kosmischen Energie, so hat er sich von der
kosmischen Energie losgesagt, und die Ergebnisse sind
danach.» Ganz abwegig scheint uns auch die mitunter gewollt
hymnische Sprache im dritten Bande zu sein, wenn es z. B.
heißt (III, S. 16): «Kosmos ist Klarheit — Wahrheit — Freiheit.

Klarheit — Wahrheit — Freiheit sind im Kosmos, sind
Kosmos», und wo die gleiche Litanei sodann ipsissimis verbis
auch in bezug auf die «Ordnung» und das «Innen» wiederholt
wird, oder wenn a. a. 0. (S. 124) vom «verknäuelten» Menschen
gesagt wird, er bewege sich «aus der Verknäuelung in der Ver-
knäuelung zur Verknäuelung aus dem Unsinn im Unsinn zum
Unsinn aus dem Abstrusen im Abstrusen zum Abstrusen»
usw. Erfrischender wirkt hingegen die gelegentlich
ungewollte Komik, wenn z. B. geschildert wird, was man vor



76 Varia philosophica recenliora

dem Ueberhandnehmen der Zivilisation in den Vereinigten
Staaten gefunden habe (I, S. 11): «Prärien des mittleren
Westens durchdonnernde Büffelherden, sonneverdunkelnde
Taubenschwärme, stromanfüllendes Gedränge der Salme zur
Laichzeit», oder wenn wegen des inneren Funktionszusammenhangs

zwischen den menschlichen Organen verkündet wird (I,
S. 101), «magenkrank» könne man auch «in der großen Zehe
sein», und der «Magen» könne «an Kopfschmerzen leiden».
Diese Beispiele ließen sich vermehren. Allein das Gesagte
dürfte genügen. Aus solchen und ähnlichen Gründen glauben
wir deshalb nicht, mit einem Rezensenten in der «Neuen Zürcher

Zeitung» (Nr. 2029 vom 10. Nov. 1946) Ronigers Werk
«zum Krongut europäischer Kultur rechnen zu dürfen». Dazu
fehlt ihm offensichtlich die innere Größe und die geistige
Ueberlegenheit. Man wird sich schwerlich dazu entschließen
können, es ein zweites Mal durchzulesen; es einmal getan
zu haben ist nach unserer Meinung schon eine nicht ganz
unbeachtliche Leistung.

Arthur Liebert, Der Universale Humanismus, eine Philosophie
über das Wesen und den Wert des Lebens und der
menschlich-geschichtlichen Kultur als Philosophie der schöpferischen

Entwickelung, Zürich, Rascher Verlag, 299 S., geb.
Fr. 15.—.

Hegel sagt in der Vorrede zur Phänomenologie, die
Philosophie müsse sich «hüten, erbaulich sein zu wollen»; hier in
diesem letzten Buch von Arthur Liebert begegnen wir einer
Philosophie, die geradezu menschheitsbeglückend sein will.
Man hat den Eindruck, daß der in diesem Buch propagierte
«Universale Humanismus» nichts anderes sei als eine Art
Manifest zur Gründung eines weltweiten Humanistenbundes,
sozusagen eines «Weltareopags» (S. 284) mit Bundespalast
(ib.), Bundesversammlung, einem Weltgerichtshof als
Bundesexekutive und einem Bundespublikationsorgan zur Verbreitung

in vereinfachtem Latein (S. 283) eines «aktivistischen
Optimismus» und eines «optimistischen Aktivismus» (S. 293) und
zur Ueberwachung u. a. des öffentlichen Unterrichts von der
Primarschule an bis hinauf zur Universität (S. 280 f.). Ja,
Liebert ist naiv genug, seine «Kantstudien», deren langjähriger
Redaktor er war, und die nach einer Belgrader Episode unter



Varia philosophica recentiora 77

dem Namen «Philosophia» jetzt in Deutschland wieder erneut
erscheinen sollen, als «Grundstein» zu diesem Unternehmen zu
empfehlen (S. 277 f.), und man kann den Verdacht nicht ganz
abschütteln, daß er sich dabei selber bereits als Generalsekretär

dieser internationalen Humanistenbürokratie installiert
sieht. Nun, darüber hat die Vorsehung jetzt anders entschieden;
und man kann sich mit Recht fragen, was aus den geplanten
neuen «Kantstudien» werden soll, jetzt, nachdem ihr Spiritus
rector nicht mehr unter den Lebenden weilt.

Wie schon gesagt, scheint die Theorie des «Universalen
Humanismus» in diesem Buch bloß als Mittel zum Zweck
konzipiert zu sein. Trotzdem dürfte es sich lohnen, sich in Kürze
zu vergegenwärtigen, was Liebert mit ihm meint und anstrebt.
Wenn wir ihn recht verstehen, ist sein Grundgedanke der, daß
weder die traditionelle Wissenschaft noch die bisherigen
Religionen wegen ihres dogmatischen Geltungsanspruchs genügen
können, sondern in ein höheres Ganzes aufgehen müßten. Und
dieses Höhere nennt er eben den «universalen» oder
«ethischen» Humanismus. Der absolute menschliche Wert ist für
ihn die Kraft der sittlichen Entscheidung; und diese gibt sich
nach ihm darin kund, daß sie an allem Bestehenden Kritik übt,
alle faktischen Errungenschaften bloß als «Stadien auf dem
geschichtlichen Lebensweg» betrachtet und sich keiner als einer
definitiven Leistung verschreibt. Trotzdem will Liebert die
sogenannten Kulturgüter nicht geringschätzen. Er meint, daß die
Kunst an ihnen einen großen Anteil habe; und merkwürdigerweise

will er sie kritisch durch Kants Lehre vom «transzendentalen

Schein» vindizieren (S. 223 f.) — nach unserer
Auffassung sowohl in historischer als auch in systematischer
Hinsicht ein gründlich verfehltes Unterfangen. Ueberhaupt scheint
uns Lieberts Denken in diesem Buch reichlich vage und locker
zu sein und allen prinzipiellen Schwierigkeiten geflissentlich
aus dem Wege gehen zu wollen. Zugleich wendet er sich an ein
weiteres Publikum. Dadurch wird sein Stil, der im ganzen als
flüssig und uninspiriert bezeichnet werden kann, stellenweise
auch populär im ungünstigen Sinne des Wortes.

Wir machen kein Hehl daraus, daß uns dieser Liebertsche
«Schwanengesang» ganz eigentlich enttäuscht hat. Es ist peinlich

zu sehen, wie hier die Philosophie skrupellos in den Dienst



78 Miszelle

einer intellektuellen Betriebsamkeit gestellt und dadurch
verunglimpft wird, und man atmet fast auf bei dem Gedanken,
daß der Versuch einer Verwirklichung der in diesem Buch
angeregten Pläne nun voraussichtlich unterbleiben dürfte. Er
könnte nach unserer Befürchtung nur dahin führen, die
Philosophie durch ihr anmaßliches Auftreten in den Augen aller
gründlichen Gelehrten und Forscher noch weiter in Mißkredit
zu bringen. Auch wir sind der Ansicht, daß uns heute ein
neuer Humanismus not tut, aber nicht einer, der mit
weltweiten äußern Zielen beginnt, sondern einer, der zunächst
jeden einzelnen wieder einmal zum sokratischen yvdj&i uauTÔv

aufruft und sodann sein äußeres Geschick demütig einer
höheren Führung anvertraut.

Basel. Hermann Gauß.

Miszelle.
Aramäisches in Joh. 8, 30—36.

Ueberm Lesen in der Peschitto-Ausgabe des NT der British and
Foreign Bible Society von 1905—1920 ist mir aufgefallen, daß der syrische
Text von Joh. 8, 30—36 prägnanter und logischer klingt als der griechische,
und zwar nicht infolge etwaiger Varianten, sondern durch zwei
Wortspiele, die den Gedankengang sozusagen leichtflüssiger, behender gestalten.

Man lese zuerst den griechischen Text und achte auf den Gedankengang.

Er ist ja nicht gerade undurchsichtig. Aber der Gegensatz Freier—
Sklave ist an sich nicht ohne weiteres identisch mit dem Gegensatz
Sohn—Sklave. Wenn auch die Juden mit ihrem Hinweis auf ihre
Abstammung von Abraham das Thema Sohn—Sklave angedeutet haben, so
sollte der Zusammenhang doch noch klarer hervortreten. Wenn nun
aufgezeigt werden kann, daß die Gegensatzpaare Freier—Sklave und Sohn—
Sklave sprachlich identisch sind, dann tritt die innere Einheit des

Gesprächs noch klarer zu Tage.
Daß überhaupt ein aramäischer Hintergrund anzunehmen ist, beweist

das erste Wortspiel. Im Syr. springt es dem Leser in die Augen: «Wer
Sünde tut, ist der Sünde Sklave» lautet im Syr.: dekulman de'äbed ehtetä
'abdähü dachtltä. Im Aramäischen sagt man bekanntlich wie im Syr. für
«tun» bzw. «arbeiten» 'ebad. Der Sklave bzw. Arbeiter heißt "abdä. Der
aram. Satz mag etwa so gelautet haben: Kol de'äbed 'awäjä 'abdäliü da-

'awäjä. In deutscher Uebersetzung könnte man das Wortspiel einigermaßen

so andeuten: «Wer Sünde arbeitet, ist der Sünde Arbeiter.» Der
Satz klingt natürlich im Semitischen viel eindrucklicher und logischer als
im griech. Text. Man sieht auch nicht ein, warum das Wort nicht von
Jesus stammen könnte.

Beiläufig mag erwähnt sein, daß die Schlußworte rf|<, àpap-nc«; durch


	Rezensionen

