
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 1

Artikel: Luther und die Reformation in der schwedischen Theologie der
Gegenwart

Autor: Lindroth, Hjalmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877524

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


40 H. Lindroth, Luther und die Reformation

In diesen weiten Rahmen erstaunlicher geschichtlicher
Fernwirkungen hineingestellt, gewinnen die christlichen
Alexandriner an Interesse, und zugleich erhalten wir von hier aus
einen neuen Beweis für die Berechtigung und Notwendigkeit
unseres Vorhabens: sie von allen rationalen Uebermalungen
und intellektualistischen Verengungen zu befreien und sie wieder

als das erscheinen zu lassen, was frühere Jahrhunderte
mit Recht in ihnen sahen, als die großen Lehrmeister des
geistlichen Lebens, die Formgeber und Gestalter der aszetisch-
mystischen Frömmigkeit.

Mainz. Walther Völker.

Luther und die Reformation
in der schwedischen Theologie der Gegenwart.

Da Schweden davon verschont geblieben ist, in den letzten
Weltkrieg hineingezogen zu werden, so konnte man sich hier
während dieser Jahre nach bestem Vermögen und mit größtem
Eifer Friedensaufgaben zuwenden, wohl wissend, daß man auf
diese Weise auch der Umwelt am besten diente. Auch auf dem
Gebiete der theologischen Forschung wurde lebhafte Arbeit
geleistet. Diese war neben der Bibelfrage, dem Kirchengedanken 1

und anderen Einzelgebieten vor allem auf die Theologie
Luthers und der Reformation gerichtet.

Nichts ist wohl charakteristischer für die heutige schwedische

Theologie als die intensive Erforschung der Theologie
Martin Luthers, der eine große Anzahl schwedischer Theologen

viel hingebungsvolle Arbeit gewidmet haben, die zu
einem vertieften Verständnis von Luthers Auffassung des
Christentums geführt hat. Mögen andere — häufig aus
Unkenntnis und aus mangelndem Verständnis für Luther — sich
noch so herabsetzend über ihn äußern, in der schwedischen

1 Anm. der Redaktion: Siehe ThZ 1945/2 S. 158. Es darf hier auch daran
erinnert werden, daß ein Schwede den umfassendsten Ueberhiick über die
Behandlung des Kirchengedankens in der deutsehen, englischen,
französischen und skandinavischen Theologie gegeben hat: Olof Linton, Das
Problem der Urkirche in der neueren Forschung, eine kritische Darstellung,
Inaugural-Dissertation (ca. 380 Bücher und Abhandlungen sind hier
verarbeitet), Uppsala, 1932. K.L.S.



in der schwedischen Theologie der Gegenwart 41

Theologie ist man, unbeeinflußt von gewissen politischen
Meinungen, in ruhiger Sachlichkeit davon überzeugt, daß seit den

Tagen der Apostel das Zentrale im Evangelium von niemandem
besser verstanden worden und bei niemandem voller zum
Ausdruck gekommen ist als bei Luther. In gewisser Beziehung
kann die heutige schwedische Theologie als eine Lutherrenaissance

bezeichnet werden, und der Verfasser dieses Artikels
konnte eine zusammenfassende Uebersicht der wesentlichen
Ergebnisse der in Schweden auf dem Gebiet der systematischen
Theologie in den letzten Dezennien geleisteten Arbeit unter
dem Titel «Lutherrenässansen i nyare svensk teologi» (Die
Lutherrenaissance in der neueren schwedischen Theologie)
1941 veröffentlichen.

Diese Lutherrenaissance ist vor einem Menschenalter von
Einar Billing eingeleitet worden, der meines Erachtens auf
Grund eines intensiven Lutherstudiums, schon lange vor dem
Auftreten der dialektischen Theologie im deutschen Sprachgebiet,

in Schweden all das Wertvolle dargestellt hatte, was die
dialektische Theologie später bringen sollte, ohne aber in deren
Einseitigkeiten und Uebertreibungen zu verfallen. Das erklärt
auch, warum die dialektische Theologie in der schwedischen
Theologie keinen Eingang gefunden hat: sie hatte nach der
Meinung vieler schwedischer Theologen nichts zu bringen,
was man nicht bereits besaß.

Um von den Ergebnissen der neueren schwedischen
Lutherforschung vor Ausbruch des letzten Weltkrieges nur das Aller-
wichtigste wieder ans Licht zu ziehen, sei hier an die gewaltige,

«kopernikanische» Umwälzung der Denkweise erinnert,
die Luther nach der Meinung der schwedischen Forschung
zustande gebracht hatte, indem er den Schwerpunkt des

religiösen Lebens vom Menschen zu Gott verlegte und sowohl in
religiöser wie in ethischer Beziehung die herrschende
anthropozentrische, eudämonistische und egozentrische Einstellung
durch eine klar theozentrische ersetzte. Die schwedische
Lutherforschung hatte ferner den neuen und vertieften Inhalt
hervorgehoben, den Luther dem christlichen Gottesbild
gegeben hatte, indem er in neuartiger Weise sowohl von Gottes
Gerechtigkeit, Heiligkeit und Zorn, als auch von seiner
Barmherzigkeit, Gnade und Liebe spricht, und beides in einer span-



42 H. Lindroth, Luther und die Reformation

nungsvollen Einheit zusammenfassend, Gott selbst (Deus ipse)
als Liebe, freie, unmotivierte und spontane Liebe bestimmt. Sie
hat bemerkt, wie Luther gegenüber allen monistischen
Tendenzen den Gegensatz zwischen Gott und der Welt, Gott und
dem Menschen, Gott und dem Bösen zu nivellieren und
auszugleichen, den urchristlichen Dualismus mit neuem Ernst und
neuem Verständnis vertritt, und wie auf diese Weise der
altkirchliche «klassische» Versöhnungsgedanke bei ihm neues
Leben bekommen hat. Sie fand bei Luther eine im Verhältnis
zur scholastischen Theologie neue Sicht des Menschen, der
total als Sünder gesehen wird, und den neuen und radikalen
Ernst seines Sündenbegriffes, gemäß welchem die Sünde überall

dabei ist, auch bei den «guten Werken» des Menschen. Hier
kann ferner erinnert werden an die vielen verschiedenen Seiten,
die die Forschung in Luthers Glaubensbegriff entdeckt hat;
wie das Für-wahr-Halten kein fremdes Element in seiner
Auffassung vom Wesen des Glaubens ist und dabei doch nicht
gesagt werden kann, Luther sei in einer mittelalterlichen
Betrachtungsweise steckengeblieben, sondern wie gerade sein
Glaubensbegriff, dieser Zentralbegriff in Luthers reformatorischem

Denken, dogmengeschichtlich etwas Neues darstellt.
Die Forschung hat hervorgehoben, daß seine neue Anschauung
vom Wesen des Glaubens es Luther sogar ermöglicht hat, den
gesamten christlichen Glaubens- und Lebensinhalt im ersten
Gebot des Dekalogs zu sammeln. Erinnert werden soll auch
noch an die intensive Durchforschung des Lutherschen
Rechtfertigungsbegriffes in seiner unauflöslichen Beziehung zur
Erneuerung, wie bei Luther der gerechtfertigte Mensch «simul
iustus et peccator» ist, und wie Luthers Auffassung der
Rechtfertigung überhaupt nicht psychologisch, sondern nur eschato-
logisch verstanden werden kann, nicht einem mittelalterlichen
Habitus-Denken, sondern dem urchristlichen Aeon-Denken
gemäß. Schließlich wäre zu erwähnen, wie man im Rahmen der
neueren schwedischen Lutherforschung zu der Erkenntnis
gekommen ist, daß Luthers Ethik eigentlich Sozialethik ist, daß

man es bei ihm mit einer Neuorientierung in bezug auf den
Ausbau des Kirchengedankens, der Ausgestaltung der Staatslehre

und der Auffassung vom Verhältnis zwischen Christentum

und Humanismus zu tun hat, und vor allem daß, im Gegen-



in der schwedischen Theologie der Gegenwart 43

satz zur Enteschatologisierung des Christentums im römischen
Katholizismus, das urchristliche eschatologische Motiv bei
Luther neues Leben bekommen hat und aufs neue wirksam
geworden ist.

Zu der Reihe der älteren, noch aktiven Lutherforscher,
deren Arbeitsergebnisse oben äußerst summarisch angegeben
worden sind, traten während der Kriegsjahre mehrere
vielversprechende jüngere Forscher. Ein anderwärts schwer mißhandeltes

Problem ist von G. Törnvall in «Andligt och världsligt
regemente hos Luther. Studier i Luthers världs- och samhälls-
bild» (Geistliches und weltliches Regiment bei Luther. Studien
über Luthers Welt- und Gesellschaftsbild) 1940 in verdienstvoller

Weise untersucht worden. Der Verfasser stellt diese

Frage in Beziehung zur Rechtfertigungslehre. Da zu den
weltlichen Ordnungen (dem Leben der Gesellschaft) eine bürgerliche

Gerechtigkeit gehört, so erhebt sich die Frage nach dem
Verhältnis dieser iustitia civilis zur iustitia Christiana bzw.
zur iustitia actualis. Bedeutungsvoll ist da der Hinweis Törn-
valls, daß iustitia civilis hei Luther als wirkliche Gerechtigkeit
neben iustitia Christiana gestellt wird. Die Gutheit kommt von
Gott nicht nur in der iustitia Christiana, sondern auch in der
iustitia civilis. Wenn aber dem so ist — und dieses kann ja
nicht bestritten werden —, daß innerhalb des bürgerlichen
Lebens ratio und liberum arbitrium freien Spielraum haben
und wirksam sind, wird da nicht die wirkliche Gutheit der
bürgerlichen Gerechtigkeit doch gewissermaßen dem Menschen
als Verdienst zugerechnet und so der römischen Verdienstlehre

die Tür geöffnet? Nach Törnvall entgeht Luther dieser
Konsequenz durch die Unterscheidung von «Person» und
«Amt». Iustitia civilis repräsentiert nicht des Menschen
persönliche Gutheit, sondern die mitgeschaffene Gutheit des

Amtes, die demjenigen, der es ausübt, nicht zugerechnet werden
kann. Daß die Amtstat gut ist, hat seinen Grund in Gottes
Anordnung. Damit aber die Amtstat gut sei, muß Gottes Anordnung

wirklich dahinter stehen. Also kann der Mensch diese
Gutheit nicht als sein Verdienst in Anspruch nehmen. Iustitia
civilis und iustitia Christiana sind auf diese Weise absolut
voneinander abgegrenzt, so daß zwischen ihnen kein Konkurrenzverhältnis

entstehen kann. Das Verhältnis zwischen iustitia



44 H. Lindroth, Luther und die Reformation

Christiana und iustitia civilis hat seine Entsprechung im
Verhältnis zwischen Schöpfer und Geschöpf bzw. im Verhältnis
zwischen dem geistlichen und dem weltlichen Regiment.

Die Luthersche Lehre vom Regiment ist nach Törnvall auf
der klaren Scheidung von geistlichem und weltlichem Regiment
aufgebaut, die im Unterschied zwischen Schöpfer und Geschöpf
ihre Entsprechung hat. Wie die Grenze zwischen Schöpfer und
Geschöpf nicht ausgelöscht werden darf, so darf es auch keine
Vermischung der beiden Regimente geben; sie herbeigeführt
zu haben war der Fehler der Papstkirche. Da Gott jedoch hinter

seiner ganzen Schöpfung steht, werden auch die beiden
Regimente nicht auf verschiedenem Gebiet ausgeübt, sondern
Gott übt sein Regiment teils weltlich, teils geistlich auf ein und
demselben Gebiet aus. Die weltlichen Ordnungen können darum

in das Gottesverhältnis aufgenommen werden. Die Möglichkeit

hierzu ist dadurch gegeben, daß der Erlösergott zugleich
auch der Schöpfergott ist. Der Einheit und Spannung zwischen
den beiden Regimenten entsprechen Einheit und Spannung im
christlichen Glauben an Gott als Schöpfer und Erlöser. So

wird Luthers Welt- und Gesellschaftsbild zurückgeführt auf
den Punkt, der sich durch die ganze Dogmengeschichte als der
Kardinalpunkt des christlichen Gottesglaubens erwiesen hat:
die Identität von Schöpfergott und Erlösergott.

Luthers Berufungsgedanke steht in naher Beziehung zu
seinem Welt- und Gesellschaftsbild. Im Anschluß an eine 1909
erschienene Broschüre Einar Billings «Unsere Berufung»,
in welcher der Berufungsgedanke als Synthese von Vor-
sehungs- und Vergebungsglauben bestimmt wird, wurde in der
schwedischen Theologie Berufung im Lutherschen Sinn lange
Zeit als ausschließlich unter dem Vorzeichen des Evangeliums
stehend angesehen. Billing hatte jedoch in der obengenannten
Schrift keinen Anspruch erhoben, Luthers Berufungsgedanken
darzustellen, sondern er brachte darin seine eigene Auffassung
von der christlichen Berufung zum Ausdruck. In seiner ersten
großen Lutheruntersuchung «Luthers Lehre vom Staat» 1909
hatte Billing jedoch angedeutet, daß nach Luther die Berufung
als Uebung des Glaubens und Abtötung des Fleisches eher unter

dem Vorzeichen des Gesetzes stehe. Hieran knüpft nun
Gustaf Wingren in seiner Arbeit «Luthers lära om kalleisen»



in der schwedischen Theologie der Gegenwart 45

(Luthers Lehre vom Beruf2) 1942 an, wenn er hier die
Berufung bei Luther als im wesentlichen mit dem Gesetz
verbunden betrachtet. Unter Vermeidung genetischer,
entwicklungsgeschichtlicher und psychologischer Fragen untersucht
Wingren, was Berufung nach Luther bedeutet, und stellt dessen

Aussagen über die Berufung in ihren theologischen
Gesamtzusammenhang ein. Die Untersuchung verläuft in drei
Hauptetappen: Im ersten «Erde und Himmel» überschriebenen
Kapitel wird die an und für sich vergängliche Herrschaft des
Gesetzes über das körperliche Leben auf Erden in Gegensatz
gestellt zum ewigen Reich des Evangeliums über das Gewissen
im Himmel. Da sowohl das geistliche als auch das weltliche
Regiment in Gottes Hand liegen, bedeutet die Scheidung
zwischen den beiden Reichen an und für sich kein feindliches
Gegensatzverhältnis. Aber bei Luther ist es faktisch so, daß
der Gedanke von den beiden Regimenten fast immer in den
Gedanken von der zwischen dem Reiche Christi und dem Reiche
des Teufels herrschenden Gegensätzlichkeit und Feindschaft
übergeht. Gott und der Teufel stehen nicht als neutrale Größen
nebeneinander, sondern sie sind einer des anderen Feind. Der
ständige Kampf zwischen ihnen geht mitten hindurch durch
beide Regimente, das weltliche und das geistliche, das Reich des
Gesetzes über den Körper auf Erden und das Reich des
Evangeliums über das Gewissen im Himmel. Dieses wird von Wingren

im zweiten Kapitel seiner Arbeit unter dem Titel «Gott
und Teufel» untersucht. Bis jetzt war Wingrens Aufmerksamkeit

nur auf die Mächte oder Ordnungen, Reiche oder
Regimente gerichtet, und es wurde von der Stellung des Menschen
im Gesamtzusammenhang abgesehen. Es ist jedoch klar, daß
die ganze Betrachtung allzu abstrakt und wirklichkeitsfremd
bliebe, würde nicht auf den Menschen entscheidend Rücksicht
genommen. Das dritte «Der Mensch» betitelte Kapitel sieht darum

den Menschen, wie er mit seiner Berufung im irdischen
Bereich steht, in seiner Hoffnung aber das himmlische Reich er-

2 Anm. der Redaktion: Bei der Uebersetzung des schwedischen «kal-
lelse» durch das deutsche «Beruf», für das der Uehersetzer dieses
Aufsatzes «Berufung» vorgezogen hat, ist zu beachten, daß sich die Wörter
«kallelse» und «Beruf» nicht völlig decken. In einer Erörterung von «Beruf

und Berufung» werde ich im Anschluß an meinen Artikel icXfjcriç, ThWBz
NT 3. Bd. 1938 S. 492 ff., darauf genauer eingehen. K. L. S.



46 H. Lindroth, Luther und die Reformation

wartet. So ist er also zwischen Himmel und Erde gestellt. Er
steht aber auch zwischen Gott und dem Teufel, und sein
Leben in der Berufung ist eines der Schlachtfelder im Streit
dieser Mächte. Mit dieser Untersuchung ist Wingren sehr tief
in Luthers Anschauung eingedrungen sowohl in bezug auf
seine theologische Grundschau im allgemeinen, als auch auf
die Berufungslehre. Daß die Berufung, die oft harte, schwere
und mühsame Arbeit der Eltern, Hausväter, Diener, Obrigkeit,
Untertanen usw., nicht in idealistischer und wirklichkeitsfremder

Weise zunächst als ein Ausdruck von Gottes Gnade und
Evangelium gefaßt werden darf, sondern unter dem Vorzeichen
des Gesetzes und der harten Pflicht und Notwendigkeit steht,
ist einer realistischen Lebensauffassung, einem illusionsfreien
christlichen Wirklichkeitssinn sehr sympathisch. Dieses
vorurteilsfrei zum Ausdruck gebracht zu haben, ist das Verdienst
Wingrens. Seine ganze Darstellung zeichnet sich durch
wohltuende Anschaulichkeit und Realismus aus, dank denen jedermann

den hei Luther an sich sehr schwer zugänglichen
Gedanken verstehen und sich zu eigen machen kann.

Ein dritter von unseren jüngeren Lutherforschern, Ruben
Josefson, befand sich bei der Abfassung seiner Arbeit «Den
naturliga teologins problem hos Luther» (Das Problem der
natürlichen Theologie bei Luther) 1943 auf ähnlichen
Gedankenhahnen wie Wingren. Er sagt selbst in seinem Vorwort,
daß er bei Erscheinen von Wingrens Buch gewisse Kürzungen

an seinem Manuskript vornehmen konnte. Josefsons
Untersuchungen über die natürliche Theologie bei Luther bildet
eigentlich den zweiten Teil einer Trilogie, deren ersten Teil
der Verfasser unter dem Titel «Ödmjukhet och tro. En Studie
i den unge Luthers teologi» (Demut und Glaube. Eine Studie
zur Theologie des jungen Luther) 1939 vorgelegt hat. Wie aus
dem Untertitel zu ersehen ist, stellt diese letztgenannte Arbeit
einen Beitrag dar zu der seit Karl Holls Lutherforschung
aktuellen Frage nach der Theologie des jungen Luther und
nach dem Zeitpunkt und dem Sinn seines reformatorischen
Durchbruchs. Wie der Haupttitel zeigt, ist das eigentliche
Untersuchungsobjekt der Humilitasgedanke bei dem jungen
Luther. Dieser ist natürlich katholischen Ursprungs; daraus
entsteht die Hauptfrage, wie der Humilitasgedanke sich zu



in der schwedischen Theologie der Gegenwart 47

Luthers reformatorischer Sicht verhält, ob und in welchem
Maße er als Ausdruck dieser reformatorischen Sicht dienen
kann, und welchen Inhalt er dann in seinem neuen Zusammenhang

bekommt. Wenn Josefson im Titel seines Buches
«Glaube» zu «Demut» fügt, so ist darin das Hauptresultat
seiner Untersuchungen schon angedeutet. Humilitas und fides,
Demut und Glaube sind für den Verfasser im Grunde nur
verschiedene Ausdrücke für eine geistige Lebenshaltung, für ein
und dasselbe Gottesverhältnis. Josefsons Untersuchung ist ein
wertvoller Beitrag zur Erforschung des Lutherschen
Glaubenshegriffes, dieses noch lange nicht hinreichend klargelegten
Zentralhegriffes der Lutherschen Theologie.

In seiner zweiten Lutherarbeit «Das Problem der natürlichen

Theologie bei Luther» behandelt Josefson die Frage,
was es wohl bedeute, daß Luther einerseits eine allgemeine
natürliche Gotteserkenntnis vorauszusetzen scheint, aber
anderseits verneint, daß der natürliche Mensch irgendwie zu einer
lebendigen Gotteserkenntnis gelangen könne, da wirkliche
Gotteserkenntnis einzig aus der christlichen Offenbarung hervorgeht.

Dabei ist selbstverständlich, daß, wenn Luther irgendwie
mit einer «natürlichen Theologie» rechnet, es sich keineswegs
um eine natürliche Theologie im Sinne der Aufklärung handeln

kann. Eine subjektiv-rationelle Theologie gibt es bei
Luther nicht. Für den sogenannten metaphysischen Gottesbeweis

hat Luther kein Interesse. Ebenso fremd ist ihm die
religionshistorisch orientierte natürliche Theologie, die in den
außerchristlichen Religionen die Anknüpfung für die christliche

Offenbarung sucht, sowie auch die religionspsychologisch
bestimmte natürliche Theologie, deren Ausgangspunkt die
Vorstellung von den religiösen Anlagen des natürlichen Menschen
ist. Aber die natürliche Theologie, mit der Luther rechnet,
darf auch nicht scholastisch gedeutet werden. Die typisch
scholastische Ansicht, daß lex naturae ein direkter Ausdruck für
lex aeterna sei, fehlt bei Luther nicht nur, sondern steht
vielmehr in direktem Widerstreit zu seiner religiösen
Grundanschauung. Das Verhältnis zwischen natürlicher und geoffenbarter

Theologie bzw. zwischen Vernunft und Offenbarung darf
bei Luther auch nicht so verstanden werden, als repräsentiere
die Offenbarung eine theoretische Wahrheit, die die natürliche,



48 H. Lindroth, Luther und die Reformation

von der Vernunft gegebene Gotteserkenntnis sozusagen ergänzt.
Vernunft und Offenbarung liegen gewissermaßen nicht in
einer Linie und haben keinen kontinuierlichen Zusammenhang.

Vernunft einerseits und Glaube oder Offenbarung
anderseits sind zwei einander entgegengesetzte religiöse
Prinzipien. Rechnet Luther damit, daß der natürliche Mensch in und
durch seine Vernunft eine gewisse Gotteserkenntnis hat, so
bedeutet dies, daß jeder Mensch von Natur Religion hat, so daß
der natürliche Mensch immer einen Gott hat. Anders
ausgedrückt: Gott erreicht den Menschen auch in seiner natürlichen
Situation. Aber er erreicht ihn durch das Gesetz. Das Verhältnis

zwischen der Religion des natürlichen Menschen und dem
christlichen Glauben muß darum nach Luther aufgefaßt werden

als ein Ausdruck für das Verhältnis zwischen Gesetz und
Evangelium. Der natürliche Mensch befindet sich in der Sphäre
des Gesetzes. Und insofern dieses Gesetz das Gesetz Gottes ist,
wird auch der natürliche Mensch von Gott erreicht. Aber daß
Gottes Arm den Menschen durch das Gesetz erreicht, bedeutet
keineswegs, daß der Mensch von Natur in einer Verbindung mit
der christlichen Gottesoffenbarung stehe; denn diese ist im
Evangelium gegeben. Darum ist bei Luther der christliche
Glaube keine Religion unter Religionen nach religionshistorischer

Betrachtungsweise, sondern eine Sache sui generis. Der
christliche Glaube ist ein Gericht über alles, was menschliche
Religion heißt, und dessen Ueberwindung. Josefsons Arbeit
ist so ein Ausdruck für die in der schwedischen systematischen
Theologie immer mehr hervortretende Tendenz, sich von einer
allgemein-religionsgeschichtlichen Betrachtungsweise frei zu
machen, wenn es gilt, des christlichen Glaubens Eigenart zu
bestimmen. Sie ist auch ein neuer Beitrag zur Erforschung des
Lutherschen Glaubensbegriffes, dieses Grundbegriffes von
Luthers theologischem Denken.

Auch von Josefsons dritter Lutherarbeit «Luthers lära on
dopet» (Luthers Lehre von der Taufe) 1944 darf man sagen,
daß sie einen Beitrag zur Klärung des gar nicht so leicht zu
bestimmenden Lutherschen Glaubensbegriffes darstellt,
obwohl die Taufe dort nicht nur in ihrer Beziehung zum Glauben,

sondern in allen für sie wesentlichen Beziehungen untersucht

wird. Die Arbeit bezweckt sowohl eine entwicklungsge-



in der schwedischen Theologie der Gegenwart 49

schichtliche wie eine systematisch-theologische Analyse der
Lutherschen Tauflehre. Es wird gezeigt, wie die verschiedenen
Definitionen, durch welche Luther während der Kampfjahre
bis 1520 (speziell in De Captivitate) und auch nach diesem
Jahr (besonders in den beiden Katechismen) die Taufe
bestimmt, ihren Grund in den verschiedenen Frontstellungen
haben, in welche Luther sich jeweils gestellt sah. Anfänglich,
als es galt, der römischen Kirche gegenüber das Wesen der
Taufe klarzulegen, fiel die Betonung nicht auf das Zeichen,
sondern auf das Wort und die Verheißung. Später dagegen,
als er der spiritualistischen Verflüchtigung der Taufe durch
die Schwärmer entgegentreten mußte, wurde gerade das
Zeichen kräftig betont. Da nun aber bei Luther der Glaube stets
mit dem Sakrament als solchem zusammengehört, muß man
sich die Frage stellen, wie Luther die Kindertaufe annehmen
konnte. Nach Josefsons Ansicht löst Luther die Frage in der
Weise, daß er einerseits den Glauben als notwendig zur Taufe
gehörend fordert, anderseits aber den Glauben nicht in etwas
nur Psychologischem, also Erfahrbarem und Konstatierbarem
aufgehen läßt. Luther setzt beim Taufkind Glauben voraus;
doch weist er dabei den Gedanken zurück, daß dieser Glaube
zu einem Wissensobjekt gemacht werden könne, und daß die
Kirche das Kind unter der Voraussetzung eines konstatierbaren

Glaubens taufe. Der Glaube des Kindes ist einfach, daß
Christus selbst in der Taufe präsent ist. Auf einem anderen
Wege als dem Wege des Glaubens kann Christus den Menschen
nicht als Erlöser erreichen. Der Glaube des Kindes ist also nicht
dessen eigene Möglichkeit, sondern Gottes und Christi Möglichkeit.

Christus ist in der Taufe inkarniert, und Luthers Ueber-
zeugung vom Glauben des Kindes baut sich auf dem Glauben
an Christi Realpräsenz in der Taufe auf. Man bemerke, wie der
Glaube selbst für Luther ein Ausdruck für Gottes Handeln
ist und einen theozentrischen Gehalt hat. Dies wird aber nie
von dem verstanden werden, der auch dem Glaubensleben
gegenüber sich nicht von der anthropozentrischen Einstellung
frei machen kann und darum den Glauben nur in einer
psychologischen, im Grunde genommen also profanen Weise auffaßt.
Wenn Josefson den Glaubensbegriff Luthers in dieser Weise
deutet, so kommt hierin die in der heutigen systematischen

4



50 H. Lindroth, Luther und die Reformation

Theologie in Schweden immer mehr hervortretende Tendenz
zum Ausdruck, sich von der lange herrschenden Neigung, in
Psychologie aufzugehen, frei zu machen, d. h. das Bestrehen,
die Theologie in des Wortes wahrem Sinn Theologie sein zu
lassen.

Daß es wichtig ist, Luther und auch die lutherischen
Bekenntnisschriften nicht zu psychologisieren, betont Ragnar
Bring in seiner Schrift über «Gesetz und Evangelium und der
dritte Gebrauch des Gesetzes in der lutherischen Theologie»
(deutsch erschienen) 1943. Der Sinn des «tertius usus» in der
Formula Concordiae ist nach Bring gewöhnlich falsch ausgelegt

worden, wenn man ohne weiteres geglaubt hat, daß der
«dritte Gebrauch» im Sinne Melanchthons zu verstehen sei. Es
kommt darauf an, diese Lehre nicht als Regel und Norm für
bekehrte Christen darzustellen, sondern im Gegensatz zu einem
falschen Antinomismus die Gültigkeit des Gesetzes auch für
den Christen herauszustellen. Dabei ist aber nun nicht die
Grundlage der Unterschied zwischen bekehrten und nichtbe-
kehrten Menschen, der unlutherisch ist, sondern die Tatsache,
daß jeder Christ nicht nur ein neuer Mensch, sondern auch
ein alter Mensch ist. Christus wirkt in dem und durch den
Menschen, soweit dieser ein neuer Mensch ist. Als alter Mensch
jedoch muß der Christ vom Gesetz beherrscht werden. Die
gewöhnliche Auffassung des «tertius usus legis» ist dadurch
entstanden, daß Melanchthon die Anschauung Luthers nicht richtig

hat wiedergeben können. Dadurch ist es auch für den Pietismus

leicht geworden, seine Lehre von der Bekehrung und von
dem Gesetz als eine gewisse Regel für das christliche Leben
auszubilden.

Das Problem Luther und Melanchthon ist auch sonst in der
schwedischen systematischen Theologie stark beachtet worden.
Wenn es auch vorkommt, daß ihre Verschiedenheit überbetont
wird, so zeigt die Arbeit Henning Lindströms «Skapelse och
frälsning i Melanchthons teologi» (Schöpfung und Erlösung in
der Theologie Melanchthons) 1944, daß diese Verschiedenheit
jedenfalls groß genug ist. Diese Arbeit ist die erste größere
schwedische Melanchthonmonographie in neuerer Zeit. Während

bei Luther Schöpfung und Erlösung ein unteilbares Ganzes

bilden, scheidet Melanchthon — so sagt Lindström — die



in der schwedischen Theologie der Gegenwart 51

Schöpfung von der Erlösung und stellt sie, ähnlich wie Gesetz
und Evangelium, als getrennte Größen nebeneinander. So kann
Lindström, wie es der Titel andeutet, seine Untersuchung in
zwei große Abschnitte aufteilen; der erste handelt von «Gesetz

und Schöpfung», der zweite von «Evangelium und
Erlösung». Bei Melanchthon kann das Gesetz für sich behandelt
werden; denn das Gesetz ist vor dem Evangelium da, und das
Evangelium bekommt seinen Inhalt vom Gesetz, ist doch das
Evangelium das Schenken dessen, was das Gesetz verlangt.
Wenn das Gesetz von dem redet, was getan werden soll, so ist
es eine fortgesetzte Schöpfung, die uns im Gesetz begegnet.
Gott gestaltet die Welt nach seinem Willen und Gesetz in seiner
fortgesetzten Schöpfung, der Vorsehung, und die Menschen
stehen in dem Zusammenhang, den Gottes Wirken angibt, und
werden dort vor neue Forderungen gestellt. Dies ist der
Begriff der Schöpfung bei Melanchthon. Während also das
Gesetz in Beziehung zu einer fortgesetzten Schöpfung steht,
spricht das Evangelium von etwas, das geschehen ist. Im
Evangelium haben wir es mit einer abgeschlossenen Handlung
zu tun; es spricht davon, daß Christus alle Forderungen, die
uns gestellt werden, erfüllt hat. Dies ist der Melanchthonsche
Erlösungsbegriff. Aber bei Luther gibt es keine solche
Aufspaltung von Schöpfung und Erlösung bzw. von Gesetz und
Evangelium.

Mit der großen Arbeit Herbert Olssons «Calvin och refor-
mationens teologi I» (Calvin und die Theologie der Reformation

I) 1943 wird auch die dritte der großen Reformatorengestalten

in die Untersuchung hineinbezogen. Unter ständiger
Beachtung der aktuellen Calvinforschung behandelt der
Verfasser die umstrittene Frage nach der Stellung und der Aufgabe
des Prädestinationsgedankens in Calvins Theologie. Der
Verfasser löst diese Frage in der Weise, daß er zwar den
Prädestinationsgedanken im Zentrum der Calvinschen Theologie stehen
läßt, doch so, daß dieser dabei in einen spannungsvollen
Gegensatz zu einer analogia-entis-Metaphysik tritt, die eine
gewisse Aehnlichkeit mit dem metaphysischen Hintergrund der
Theologie Thomas von Aquinos hat. Indem die Calvinsche
Theologie sozusagen auf zwei Brennpunkte — den
Prädestinationsgedanken und die erwähnte Metaphysik — zurückge-

4*



52 K. Barth, Zum Gedächtnis an Johannes Wendland

führt wird, gelingt es dem Verfasser, in überzeugender Weise
sowohl die Spannung als auch die Einheit in Calvins Theologie
zu erklären. Dieser Hauptgesichtspunkt wird mit großer
systematischer Kraft und Konsequenz auf nahezu alle Seiten der
Theologie Calvins angewandt: Gottesbegriff, Christologie,
Anthropologie usw. Diese gründliche Calvinuntersuchung Ols-
sons bildet den ersten Band eines in Aussicht genommenen
mehrhändigen Werkes, in welchem der Verfasser beabsichtigt,
Calvins Theologie in den Gesamtzusammenhang der
Reformationstheologie hineinzustellen und so diese als Ganzes neu
zu beleuchten. Eine solche allseitige Untersuchung des gesamten

theologischen Denkens der Reformation gibt es bis jetzt in
der schwedischen Theologie noch nicht. Im vorliegenden Bande
gibt der Verfasser auch eine einleuchtende Erklärung für
gewisse rationalistische Züge in der modernen dialektischen
Theologie und in mancherlei «freikirchlicher» Theologie
reformierter Provenienz, deren tiefste Wurzel bei Calvin selbst in der
erwähnten analogia-entis-Metaphysik zu suchen ist.

Uppsala. Hjalmar Lindroth.
(Aus dem Schwedischen übersetzt von cand. theol. Georges Kaibel,

Montpellier, z. Z. Basel.)

Zum Gedächtnis an Johannes Wendland.
Rede bei der Bestattungsfeier am 10. Januar 1947.

Der Mann, von dem die Universität Basel und insbesondere
ihre Theologische Fakultät heute Abschied nehmen, ist 42

Jahre lang der Unsrige gewesen. Wir sind dankbar für das,
was er unter uns gewollt, gekonnt und getan hat. Und es ist
mir eine Ehre, als sein Fachgenosse und Nachfolger den Auftrag

zu haben, sein Bild hier noch einmal hervorzurufen.
Johannes Wendland gehört zu der Generation protestantischer

Theologen, deren Weg und Werk entscheidend in der
kritischen Auseinandersetzung mit Albrecht Ritsehl und in der
Neuaufnahme der älteren, insbesondere durch Schleiermacher
bestimmten Tendenz des 19. Jahrhunderts ihre Bestimmung und
ihren Charakter empfingen. Darin unterschied er sich von dem
vor einem Jahr von uns gegangenen Eberhard Vischer. Ohne
die allen herrschenden Richtungen des Jahrhunderts gemeinsamen

wissenschaftlichen Ueberzeugungen preiszugeben, hatte


	Luther und die Reformation in der schwedischen Theologie der Gegenwart

