
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 1

Artikel: Die Vollkommenheitslehre des Clemens Alexandrinus in ihren
geschichtlichen Zusammenhängen

Autor: Völker, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877523

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


W. Völker, Die Vollkommenheitslehre des Clemens Alexandrinus 15

Die jüdische Gebetsrichtung nach Jerusalem ist
religionsgeschichtlich wie kunstgeschichtlich von größter Bedeutung
geworden. Die christliche wie die islamische Religion sind
sowohl negativ wie positiv durch sie bestimmt worden. Die christliche

Kunst hat im Gegensatz zu ihr ihre Anregungen erfahren.

Aber der jüdischen Gebetsrichtung gegenüber wird nun
der spezifisch eschatologische Charakter der christlichen Religion

in Liturgie und Kunst noch einmal deutlich.
Rom. Erik Peterson.

Die Vollkommenheitslehre des

Clemens Alexandrinns in ihren geschichtlichen
Znsammenhängen.

Vorbemerkung: Während die Forschung sich mit großer Ausschließlichkeit

Problemen der mittelalterlichen oder neueren Mystik zugewandt
hat, fehlt es dagegen fast völlig an einschlägigen Untersuchungen über
die Mystik der Vaterzeit. Und doch wäre deren Kenntnis von großer
Bedeutung, schon um die Frage beantworten zu können, in welchem
Umfange entscheidende Gedanken der Folgezeit in der patristischen Periode
bereits grundgelegt sind. Ich habe seit langem meine Aufmerksamkeit
diesem Gebiete zugewandt und zunächst mit Arbeiten über die Alexandriner
eingesetzt. Von den drei ihnen gewidmeten Bänden sind zwei bereits
erschienen (I: Das Vollkommenheitsideal des Origenes, 1931: II: Fortschritt
und Vollendung bei Philo von Alexandrien, 1938), während der dritte
infolge der Ungunst der Zeiten noch ungedruckt ist (III: Der wahre Gno-
stiker nach Clemens Alexandrinus, 1941). In einem abschließenden Kapitel

konfrontiere ich hier die drei Alexandriner und arbeite die
übereinstimmenden und trennenden Züge ihrer Frömmigkeit heraus. Dieser
Abschnitt soll als Probe im folgenden abgedruckt werden; er wird hoffentlich

auch für sich allein verständlich sein.
Inzwischen ist ein vierter Band vollendet, der die Mystik Gregors

von Nyssa behandelt und zeigen soll, wie stark alexandrinisches
Gedankengut bei diesem Kappadozier nachwirkt (IV: Gregor von Nyssa als
Mystiker, 1946). Drei weitere Monographien sind geplant (V: Dionys der
Areopagite; VI: Der geistliche Kampf — Aszetik und Mystik im ältesten
Mönchtum der östlichen Kirche; VII: Maximus Confessor, der den gesamten

Ertrag der patristischen Mystik in sich zusammenfaßt und zugleich
die Grundlage für die byzantinische und damit auch für die russische
Mystik bildet).

Ir. Hausherr S. J., einer der besten Kenner altchristlicher
Mystik, hat in seinem lehrreichen Aufsatz: «Les grands cou-



36 W. Völker, Die Vollkommenheitslehre des Clemens Alexandrinus

rants de la spiritualité orientale» scharf geschieden zwischen
einer «spiritualité primitive», als deren Hauptvertreter er Ignatius

und Irenaus preist, und einer «spiritualité intellectualiste»,

als deren Repräsentanten die Alexandriner und Evagrius
erscheinen.1 Unser Versuch, das geistliche Lehen des Clemens
in seiner Ganzheit und Eigenart zu erfassen, hat uns jedoch
gezeigt, daß diese Trennung — wenigstens für unseren Autor
— kaum aufrechtzuerhalten ist. In Wirklichkeit steht Clemens
nicht im Gegensatz zur Frömmigkeit und Mystik der ältesten
Kirche, sondern stark unter deren Anregungen und hat deren
wichtigste Impulse sich zu eigen gemacht. Man sieht es bereits
deutlich an der Definition, die Hausherr vom Vollkommenheitsideal

der «spiritualité primitive» so treffend gibt: «L'homme
est avant tout une volonté libre, capable d'aimer et de se sacrifier

par son amour. Dans la charité donc et dans l'abnégation

consistera pour eux toute la perfection humaine.» Daher

bestehe die Vollkommenheit vornehmlich im Martyrium,
während die Alexandriner die contemplation als «la seule
perfection du chrétien» rühmen.2

Geht man der Frage weiter nach, so erkennt man bald, wie
überaus zahlreich die Einflüsse gewesen sind, welche die ältesten

kirchlichen Schriftsteller, die Apostolischen Väter ebenso
wie Irenäus, auf Clemens ausgeübt haben. Natürlich teilt er
mit ihnen eine Reihe von Anschauungen, die christliches
Allgemeingut sind, z. B. den Ernst des Gerichtsgedankens und
die Wertung der Taufe als des einmaligen großen Sündenerlasses.

Aber gleich hier beobachten wir, daß es sich bei ihm
nie um sklavische Entlehnungen handelt, sondern daß alles
Uebernommene mit ihm eigentümlichen Gedanken durchsetzt
wird. So verbindet sich mit dem Gericht die pädagogische
Auffassung der Strafe, so mit der Taufe die Gnosis, die in jener
ihre Grundlegung erfährt. Eine negative Einstellung zur Welt
verkündeten bereits die Apostolischen Väter an nicht wenigen
Stellen, und wenn der 2. Clemenshrief die Mahnung aufstellt:
rà kocRukö TaÛTa wç àXXÔTpia r|Y£Îobcu Kai pf] èTrv&upeîv aÙTiîiv (5, 6),
so mutet dies fast wie ein Programm an. Hat der gleiche Brief
nicht die Forderung der eYKptrreux recht eindringlich erhoben

1 «Orientalia Christiana Periodica» I, Roma 1935, S. 116 ff.
2 Ebd., S. 121 f.



in ihren geschichtlichen Zusammenhängen 17

(8,4.6; 14,3), die nach den "Worten des Ignatius etç tijuviv Tfjç

oapKÔç too Kupiou geschieht (Polycarp-Brief 5,2) Stützt sich nicht
2. Clem. 9, 3 dabei auf dieselbe Paulus-Stelle, die auch Clemens
anführt (1. Kor. 6, 19)? Und wenn 1. Clem. 35 die èfKpdTeia

mit beredten Worten als eine göttliche Gabe schildert, so ist
ihm unser Autor darin gefolgt. Besonders eng sind seine
Beziehungen zum Hirten des Hermas. Das Problem des Reichtums

versucht er im Anschluß an Hermas zu lösen, in der
Bußlehre ist dieser sein unverkennbares Vorbild, in der Rechtfertigung

des cpoßoq sein Vorgänger. Schilderte Clemens die ttîotiç
als Fundament der Ethik, stellte er die Reihenfolge tuotiç—
«pößoc;—ÙTâTru auf, so geht beides auf den «Hirten» zurück; das
starke Betonen des Gehorsams und die Verbindung von
Tugend und Gehorsam ist gewiß allgemeinchristlich, findet sich
aber — abgesehen von Irenaus — besonders häufig und fast
zur stereotypen Formel erstarrt bei Hermas. Die großen Heilsgüter

der dcphapcn'a, der Zujf| fand Clemens bei fast allen Schriftstellern

des 2. Jahrhunderts hervorgehoben, er bringt sie wie
vor ihm die Abendmahlsgebete der Didache oder die Ignatianen
mit der Gnosis in enge Beziehung, und gleich dem Märtyrerbischof

faßt er die dcp&apcria als eine Wirkung der Eucharistie
auf. War Hermas der Lehrmeister des Clemens in den mehr
praktischen Fragen des durchschnittlichen ethischen Lebens,
so Ignatius in den höheren Bezirken des mystischen Gnadenlebens

und Vollkommenheitsstrebens. Im 1. Clemens-Brief
erblickte Clemens indes die glücklichste Zusammenfassung dessen,

was für ihn die letzte Vollendung christlichen Daseins
ausmachte, wobei es ebenso aufschlußreich ist, die Zusammenstellung

der einzelnen Belegstellen zu prüfen, die er zu dem
Ideal-Porträt vereinigt hat, wie deren Kürzungen und
charakteristischen Zusätze zu beachten.

Kreist die Vollkommenheit um Gnosis und Liebe, so hat es
Clemens bei beiden nicht an Anknüpfungspunkten gefehlt. Die
Apostolischen Väter hatten eine doppelte Form der Gnosis
ausgeprägt, die er nur weiter zu entfalten und mit seinem
Geiste zu durchdringen brauchte. Für den Verfasser des
Barnabas-Briefes ist Gnosis die Enträtselung des geheimen Schriftsinns

(10, 10; 18, 1), was Clemens großzügig ausbaute und mit
seiner Theorie vom Symbolismus verband. Ignatius sah da-

•i



18 W. Völker, Die Vollkommenheitslehre des Clemens Alexandrinus

gegen in ihr vornehmlich eine Schau der überirdischen Welt,
einen Einblick in die xcmobeaia der Engelklassen. Wie hoch er
diese geheime Erkenntnis wertete, ergibt sich z. B. aus seiner
Mahnung an Polycarp: t« be dôpaxa aïïei, iva croi cpavepuuO-rj (2,
2).3 Clemens trat auch dieses Erbe an, wobei er es sogleich
in das Gewand einer platonischen Terminologie hüllte, ohne
damit die Herkunft dieser Gedanken selbst verdecken zu
können.

Für Hausherr ist die Liebe eines der Hauptmerkmale der
«spiritualité primitive», und tatsächlich spielt sie hier eine
hervorragende Rolle. Im Anschluß an 1. Kor. 13 verherrlicht
sie der 1. Clemens-Brief in einem begeisterten Hymnus (49,
1—6), die Ignatianen sind voll ihres Ruhmes 4, und Irenaus
ist einer ihrer eifrigsten Anwälte, was z. B. adv. haer. IV 20
besonders gut zeigt. Unsere Darstellung weist aber darauf
eindringlich hin, daß Clemens ein gleich beredter Lobredner der
Agape gewesen ist, und es ist sicher nicht zufällig, daß gerade
hier die Berührungen zwischen ihm und Irenäus besonders eng
sind. Schon in der Art, wie beide Väter in der Abwehr
Marcions die göttlichen Eigenschaften der Güte und Gerechtigkeit
in eine organische Beziehung setzen, stimmen sie überein, beide
sprechen den tiefen Gedanken aus, daß alle Gotteserkenntnis
nur durch die Liebe erfolgt, daß man desto tiefer in Gott
eindringe, je tiefer man liebe. Daher räumt Clemens der Agape
vor der Gnosis den Vorrang ein. Wenn er ferner die innere
Zusammengehörigkeit von Furcht und Liebe dartut, so greift
er wieder auf Gedanken des Irenäus zurück, spinnt sie weiter
aus und deutet schließlich gleich seinem Vorgänger von hier
aus auch den Unterschied von Gesetz und Evangelium, wobei
gewiß nicht verkannt werden soll, daß zwischen beiden auch
erhebliche Differenzen obwalten. Vergleicht man ihre
Ausführungen über die Agape, so erkennt man, daß hinter ihnen
das Johannes-Evangelium und gewisse Abschnitte der pauli-
nischen Briefe stehen. Dies schließt jedoch nicht aus, daß beide
im Gegensatz zu Paulus die Willensfreiheit mit allem
Nachdruck verteidigen. Sie verbinden sie regelmäßig mit dem
Gehorsam, betonen entschieden den Primat des Willens auf

3 Für Ignatius vgl. bes. Trail. 5, 2; Eph. 20, 1.
4 Vgl. Magn. 1, 2; 5, 2; Smyrn. 4, 1 u. ö.



in ihren geschichtlichen Zusammenhängen 19

Kosten des Intellektualismus, der bei ihnen allein in Gestalt
einer Nebenströmung in Erscheinung tritt, und sehen nur dann
die Gerechtigkeit Gottes gewahrt, wenn die Willensfreiheit
aufrechterhalten bleibt. So gewiß diese Vorstellungen
Allgemeingut waren, so hat sie doch Irenaus zum ersten Male
zusammenhängend behandelt, und die Berührungen zwischen ihm
und Clemens sind überraschend.

Die Liebe ist bei Clemens wie bei seinen Vorgängern das
entscheidende Motiv beim Martyrium. Gewiß hat er die
überkommenen Anschauungen gelegentlich korrigiert und
weitergebildet, was ein Vergleich mit den Märtyrerakten zeigt, aber
in den Grundzügen herrscht volle Uebereinstimmung. Die
satanischen Kräfte werden allseitig als eine Bedrohung der
menschlichen Existenz empfunden, der Märtyrer erscheint als
der wahre Imitator Christi, der mit dem Herrn in engem Kontakt

steht, der aus Liebe zum Nächsten leidet, für den der Tod
die Bluttaufe ist, der Eingang ins wahre Leben. Der Versuch,
das Lohnmotiv ganz auszuschalten, und das Verlangen, daß
der Märtyrer die dmiS-eia besitzen und frei von jedem Hasse

gegen den Verfolger sein müsse, ist clementinisches Eigengut,
das sich aus der Grundhaltung unseres Autors zur Genüge
erklärt.

Die Forderung eines ständigen Gebets ist der alten Zeit nicht
fremd gewesen, was die Mahnung des Ignatius an Polycarp
zeigt: Ttpoaeuxaîç axolale àbiaXenrroiç (Polyc. 1, 3). Clemens
brauchte die bereits vorhandenen Ansätze nur auszubauen; und
selbst bei der Formulierung des letzten Zieles alles
Vollkommenheitsstrebens, der Vergottung, konnte er an eine bestimmte
Tradition anknüpfen. Lehrreich ist ein Vergleich mit Irenäus,
der mit gleichem Nachdruck vom deum fieri spricht, von der
èEopoîiucnç, der Koivwvla, der ëvuuffiç mit Gott. Wenn Clemens im
Anschluß an Sapientia 6, 19 das Wesen der acphapcrla mit den
Worten umschreibt: àcpbapcrîa ôè èyfùç eïvai ttoieT heoû, so ist
Irenäus der gleichen Meinung und sieht in der heonoipcnç eine
Teilnahme an der göttlichen Herrlichkeit bei voller Wahrung
des eigenen Wesens. Dieses participari gloriae Dei (adv. haer.
IV 39, 2), diese Koivuuvia heoö (adv. haer. IV 40, 1) erfolgt in der
Schau, in der opacnç D-eoû: oi pxéTiovTeç tov beov èviôç eicnv toO
beoö Zujpç ouv pehéEouaiv oi ôpdùvTeç heôv (adv. haer. IV 20, ö),

2*



20 W. Völker, Die Vollkommenheitslehre des Clemens Alexandrinus

und diese wächst an Klarheit mit der Zunahme der Liebe. Mag
Irenaus auch stärker die Bedeutung des Pneuma hervorheben
als Clemens, dieser der Gnosis eine besondere Ausprägung
geben, so sind doch die Grundzüge ihrer Vergottungslehre die
gleichen.

Wie diese kurze Uebersicht, die nur eine Zusammenfassung
unserer früheren, verstreuten Beobachtungen sein will, zeigt,
ist Clemens tief mit Frömmigkeit und Vollkommenheitslehre
der älteren Zeit verbunden und teilt die Grundansichten der
«spiritualité primitive». Beide wurzeln in neutestamentlichen,
bzw. biblischen Gedanken. Man hat in letzter Zeit nicht ohne
Einseitigkeit immer auf das hingewiesen, was Clemens vom
Geist des NT, besonders vom Apostel Paulus, trennt. Es soll
gewiß nicht verkannt werden, daß sich dafür gewichtige
Beobachtungen in die Waagschale werfen lassen, aber man darf
das Verhältnis nicht als ein rein negatives betrachten. Man
übersehe nicht, wie stark der Einfluß gewesen ist, den die
Bergpredigt auf unseren Autor ausgeübt hat, wie eng das Band,
das ihn gleich Ignatius und Irenaus mit dem vierten Evangelium

verbunden hat! Besaß er auch für gewisse Seiten der
paulinischen Verkündigung — etwa für die Rechtfertigungslehre

— kein inneres Organ, betonte er in Uebereinstimmung
mit damaligen Anschauungen das liberum arbitrium zu stark,
was auf Kosten der Gnadenlehre geschehen mußte, so war er
doch für vieles andere, was er beim Apostel fand, aufgeschlossen.

Er sah in ihm den großen Herold der Agape, den Meister
der kosmologischen Spekulation, den ersten bedeutenden
Vertreter einer christlichen Gnosis, der wie ein geschickter
Pädagoge sich dem Fassungsvermögen seiner Zöglinge anpasse
und nur den Fortgeschrittenen die geheime acxpia anvertraue,
den Bahnbrecher des Symbolismus. Daher bevorzugt Clemens
auch die beiden Korintherbriefe, den Kolosser- und den Ephe-
serbrief, während die Ausführungen des Römer- und des Gala-
terbriefes, die sich auf die Rechtfertigung beziehen, auffallend
in den Hintergrund treten. Mit allem ist er ein Vorläufer des
origenistischen Paulus-Verständnisses, und man wird es den
Alexandrinern nicht absprechen können, daß sie sich ernst
und eindringlich um den Apostel bemüht haben, für seine
Botschaft in vielen Punkten geöffnet gewesen sind und stets seine
dankbaren Schüler haben sein wollen.



in ihren geschichtlichen Zusammenhängen 21

Liegt hier auch die tiefste Schicht ihrer Frömmigkeit, so
zeigt doch die Art, wie sie den Apostel auslegen, daß noch
andere Kräfte auf sie eingewirkt haben. Clemens steht stark
im Banne Justins und der anderen Apologeten, was die
Forschung gelegentlich bemerkt, wenn auch z. T. übertrieben
hat.5 Die abstrakten Züge im Gottesbild finden sich hier wie
dort, desgleichen der Hinweis auf Gottes curdtteia; der Logos
spielt bei Clemens die gleiche Rolle wie bei Justin, erscheint
als der «Inbegriff der Wahrheit» 6, und die griechische
Philosophie wird bei beiden mit dem Logos in Zusammenhang
gebracht. Dann ist es nur natürlich, daß Clemens mit seiner ge-
schichtstheologischen Konzeption in den Bahnen Justins geht
und auch die Heidenwelt in den Plan göttlicher Pädagogie mit
einbezieht, während Irenaus sich streng auf die Heilsgeschichte
beschränkt. Von hier aus erklärt sich die Bekämpfung griechischer

Frömmigkeit und Kultur, die weithin, ja fast ausschließlich

mit den Argumenten Justins und der anderen Apologeten
arbeitet. Wie Justin bemüht sich Clemens um den Nachweis,
daß Plato wichtigste Lehren dem Moses entlehnt habe, wobei
ibm freilich zuweilen Mißverständnisse unterlaufen seien

(Apol. I 44; 54; 59), wie Justin macht er auf Uebereinstimmun-
gen mit Dichtern und Philosophen aufmerksam (Apol. I 20),
und wenn Justin die Tendenz, die ihn bei diesen
Harmonisierungsversuchen leitet, in die Worte faßt: ei ouv Kai ôpoîtuç Tivà

toîç irap' ûpîv Tipuuiuévoiç TrouiTaîç Kai cpiXoaôcpoiç XéYopev..., ri uapà
irdvTaç àbtKutç picToijpeöa7 — so könnte dies auch Clemens
geschrieben haben. Nur hat er die Ansätze Justins (cf. auch
Theophilus II 37 f.) großzügig und imponierend ausgebaut und
an einem weitschichtigen Material die Richtigkeit dieser These

5 Vgl. E. de Faye, Clément d'Alexandrie 1898, S. 183: «On trouve chez

lui (seil. Justin) le germe de presque toutes les idées de Clément. Mais
elles sont encore si vagues et si indécises.» Vgl. auch J. Lebreton,
«Recherches de Science Religieuse», Paris 1928, S. 468; J. Lebreton et J. Zeiller,

Histoire de l'Eglise II, Paris 1935, S. 244 : Clemens sei «un Justin
dont les vues se seraient élargies, et dont la philosophie serait plus
mystique et plus ardente».

6 Hans Meyer, Die Geschichte der Lehre von den Keimkräften von der
Stoa bis zum Ausgang der Patristik, 1914, S. 96 u. 99: «...daß Clemens
der Sache nach dieselbe Auffassung vertritt wie Justin»; bei ihm fehle
bloß der Terminus Xoyoç cmepucmKÔç.

7 Apol. I 20, 3, S. 17, 12 ff. in der Ausgabe von Gustav Krüger.



22 W. Völker, Die Vollkommenheitslehre des Clemens Alexandrinus

durchzufüliren versucht. Dieselbe Beobachtung können wir
am Altersbeweis anstellen8 oder an der Bearbeitung der
Annahme, daß alle Erfindungen, Entdeckungen, alle Wissenschaft
und Philosophie auf die Barbaren zurückgehe, welche die
geistigen Lehrmeister der Griechen gewesen seien.9 Ferner
stimmt Clemens mit den Apologeten in einer Reihe von Lehren
überein, die christliches Allgemeingut waren, wie z. B. im
Betonen der Willensfreiheit oder in der Forderung der Nachfolge
Gottes, und die Notwendigkeit des Glaubens kann er wie Theo-
philus beweisen, der darauf aufmerksam macht, daß die Tnoriç
aller Wissenschaft zugrunde liege und daß jeder sich zu
Beginn seines Studiums einem Lehrer anvertraue (ad Autoly-
cum I 8). Aber was hat Clemens aus diesen Andeutungen
gemacht, wie hat er namentlich letzteres Argument in seine große
Rechtfertigung des Glaubens eingebaut, die wirkungsvoll das
zweite Stroma eröffnet! Auf der ganzen Linie beobachten wir
die Ueberlegenheit unseres Autors, der nichts sklavisch
übernimmt, sondern das ihm überkommene Gut weiter ausbaut, es
mit seinem Geiste durchdringt und seinen Zwecken dienstbar
macht. Es wäre eine lohnende Aufgabe, dies etwa an der
Geschichtstheologie des Clemens im einzelnen aufzuzeigen, der
von seinem reicher ausgebildeten Gottesgedanken aus die

Anregungen Justins umbildet und allem eine andere Nuance gibt,
doch liegt dies nicht im Plan unserer Aufgabe, weshalb es mit
einem Hinweis auf unsere früheren Darlegungen sein Bewenden

haben mag.
Mit dem Einfluß, den die Apologeten und besonders Justin

auf Clemens ausgeübt haben, verbindet sich der Philos. Beide
Alexandriner hatten den gleichen Feind zu bekämpfen,
verteidigten ihren Glauben und versuchten ihn durch kluge
Anpassungen auch dem Gegner annehmbar zu machen. Es ist
bereits auf den ersten Blick überraschend, wie eng die Be-

8 Justin erwähnt ihn nur beiläufig (Apol. I 54, 5; 59, 1), Tatian ist
bereits ausführlicher (Aôtoç trpôç"EMpvaç 29, 2; 31, Iff.), und Theophilus
geht vollends mit größter Gründlichkeit zu Werk (ad Autolyeum III
16 ff.). Alle werden aber an Gelehrsamkeit und Belesenheit von Clemens
übertroffen.

8 Besonders Tatian hat in seinem Aôyoç irpôç "EMpvaç diesen Gedanken

breit ausgesponnen, bleibt aber weit hinter der Materialfülle zurück,
die Clemens in den betreffenden Abschnitten von Stroma I ausbreitet.



in ihren geschichtlichen Zusammenhängen 23

Ziehungen zwischen ihnen gewesen sind; eine nähere
Nachprüfung läßt das Abhängigkeitsverhältnis als noch größer
erscheinen. Wir stellen es bereits bei der Gotteslehre fest, wo sie
mit Nachdruck betonen, daß eine Gotteserkenntnis an sich
unmöglich sei, die Gläubigen sich daher an den Logos zu halten
hätten, und wo sie andererseits doch wieder von einer Schau
der göttlichen oùoîa reden. Diese erscheint aber als Gnadengeschenk,

nie kann sich der Mensch auf dem Wege eigener
Spekulation zu diesen Höhen erheben. Die abstrakte Fassung
des Gottesbildes, die hei Clemens mit philonischen Wendungen
durchgeführt wird, steht bei beiden in einer gewissen Spannung

zu Gottes qnXavdpumia, die unermüdlich gepriesen und mit
der Gerechtigkeit durch eine Abstufung der Gaben, die sich
nach der Würdigkeit der Empfänger richtet, in Beziehung
gesetzt wird.

Auffällig sind die Uebereinstimmungen in der Deutung des
encujv- Gedankens, wo sie die etKübv auf den voûç beziehen und im
Menschen das Abbild des Abbildes, d. h. des Logos, sehen, ihm
also den dritten Platz zuweisen. Sie fassen die Willensfreiheit
als den eigentlichen Inhalt des Ebenbildes Gottes im Menschen
auf. Ihre Ausführungen über die Betätigung des liberum arbi-
trium hinterlassen gleichermaßen einen zwiespältigen
Eindruck. Bald wird der Primat des Willens energisch behauptet
und dieser regelmäßig mit dem Gehorsam verbunden, bald
dagegen erlangt der griechische Intellektualismus das Ueberge-
wicht, und der Xoyktiuôç wird die Quelle alles Tuns.

Die Sündenlehre des Clemens weist eine überraschende
Aehnlichkeit mit der Philos auf, die sich bis in kleinste Einzelheiten

erstreckt. Entsprechend der zwiefachen Fassung der
Willensfreiheit entsteht die Sünde teils aus der àcrbéveia, teils
aus der drvoia, die Affektenlehre ist bei beiden die gleiche und
geht vornehmlich auf eine stoische Wurzel zurück, die
Herrschaft der TTCtbri beschreibt Clemens mit philonischen Ausdriik-
ken, und auch in der Abstufung der Sünden in freiwillige und
unfreiwillige folgt er seinem Vorbild.

Beobachteten wir bei Clemens ein charakteristisches
Schwanken in der Stellung zur Welt, einen Wechsel zwischen
weltoffenen und aszetischen Zügen, so können wir bei Philo
das gleiche feststellen. Gerade hier sind die Berührungen



24 W. Völker, Die Vollkommenheitslehre des Clemens Alexandrinus

zwischen ihnen sehr eng, und bis ins Detail lassen sich mit
leichter Mühe Parallelen aufdecken. So begründen sie ihre
weltfreundliche Stimmung mit dem Schöpfergedanken, preisen
die goldene Mittelstraße der rechten XPn^iÇ und bringen ihre
doppelte Haltung zur Welt mit ihrer verschiedenen Einstellung zu
den TTci&ri in Zusammenhang. Zu dem Verlangen, diese zu
meiden und zu vernichten, paßt die Forderung einer Verachtung

der irdischen Güter, zu der Mahnung, die Leidenschaften
zu zügeln und zu beherrschen, dagegen die eines maßvollen
Gebrauches dessen, was die Welt uns bietet.

Wenn Clemens zum Ausbau seiner Tugendlehre Anleihen
bei der griechischen Philosophie aufnimmt, so stimmt er
regelmäßig mit Philo überein, und auch deren Kombination mit
biblischen Motiven haben sie beide gemeinsam. Im Unterschied zu
aller philosophischen Autonomie vertreten sie eine
gottbezogene Ethik, in der der Gehorsam gegenüber dem göttlichen
Gebot eine entscheidende Polle spielt; dies schließt jedoch nicht
aus, daß sich griechische Vorstellungen in diese Gedankengänge

einschieben und allem einen schillernden Charakter
verleihen. In den Einzelausführungen über die Tugend ist
Clemens besonders stark von Philo abhängig (Entwicklung der
Tugend doxpcrei und pabf|<Jei, Nützlichkeitserwägungen,
Unterscheidung von KabriKovTu und KaTophißpcrra usw.), er reproduziert
wie sein Vorgänger die stoischen Definitionen der vier
Haupttugenden, verbindet damit gleichfals biblische Anschauungen
(etwa bei der biKaiooüvri) und kann gelegentlich wieder wie ein
stoischer Philosoph sprechen. Bei der Schilderung des Tugendlebens,

das der Vollkommene führt, setzen sich die Berührungen

fort (vereinzeltes Erwähnen von Nützlichkeitsmotiven,
Tugend ein beuuprixiKÖv und TtpctKxiKÖv, jede Tat ein Kcn-opS-uupa),

wobei besonders hervorhebenswert ist, daß die Tugend in
diesem Stadium bei ihrem Träger zur é'Siç wird und eine völlige
Harmonie zwischen Gedanken, Taten und Worten schafft.

Daß Clemens auch in der Fassung der Gnosis von seinem
Vorläufer gelernt hat, wird niemand übersehen. Bereits in
terminologischer Hinsicht treten uns bedeutsame Aehnlichkeiten
entgegen. So betrachten beide die Worte yvûktiç und crocpia als

Synonyma und übernehmen Mysterien-Termini, wenngleich
sich Clemens hier etwas zurückhaltender zeigt; in der Bestim-



in ihren geschichtlichen Zusammenhängen 25

mung des Verhältnises von ooqna und èTriaifigri, sowie in der
Beschreibung der emcTTriiuri stimmen sie überein, wobei ein
häufiges Arbeiten mit stoischen Ausdrücken auffällt; das Wort
qnimoXoYia findet sich bei ihnen in gleicher Bedeutung, und
schon Philo hat heuupict im Sinne von religiöser Kontemplation
verwandt. Das Verhältnis von eykukXkx—cpiXocrotpia—aoqna hat
Clemens in fast wörtlicher Anlehnung an Philo geschildert,
die èïKÛKXia wie dieser gewürdigt, den wesentlichen Inhalt der
Philosophie ähnlich bestimmt. Bei beiden ist der voûç, bzw. das

riYepoviKÔv Träger der Gnosis, und als deren Wirkung wird die
Xapd gepriesen, die eucppocruvip bzw. die euöaipovta, die ihren alten
Sinn ganz verliert und mit dem Heilsgut gleichgesetzt wird. Es
erübrigt sich, auf weitere Uebereinstimmungen hinzuweisen,
da die angeführten Proben die starke Abhängigkeit des
Clemens von seinem Vorgänger zur Genüge dartun.

Wichtiger ist es, darauf zu achten, wie er ihn gedeutet hat.
Dabei drängt sich uns die Beobachtung auf, daß er ihn nicht
sklavisch ausgeschrieben, sondern von seinem christlichen
Standpunkt aus gelesen hat. Daraus erklären sich die
zahlreichen Veränderungen, absichtlichen Korrekturen und
Zusätze, die überall zu einer Vertiefung der philonischen Position
führen. Man sieht es bereits an Kleinigkeiten, z. B. an der Art,
wie Gen. 22, 3 f. (Abraham erblickte am dritten Tage den Ort
von ferne) ausgelegt wird. Philo gab als den tieferen Sinn
dieses Verses nur die Tatsache an, daß Gott schwer zu
erkennen sei und daß dem Menschen hierfür die Augen geöffnet
werden müssen, während Clemens in der Stelle einen Hinweis
auf die Auferstehung des Herrn glaubte heraushören zu müssen,

der selbst alles wahre Verständnis erschließe. Im übrigen
benutzt er gerade bei der Frage der Ferne und Unnahbarkeit
Gottes im Unterschied zu Philo ausgiebig seine Theorie vom
Symbolismus, die so bedeutsam für die Folgezeit werden sollte.
Gewiß rühmt er gleich jenem Gottes cpiXavöpiuTrici, aber als größten

Liebeserweis bezeichnet er die Hingabe des Sohnes, und im
ganzen Heilsplane sieht er nur eine Auswirkung dieser Agape,
deren Wesen er mit johanneischen Worten beschreibt. Beide
Alexandriner ordnen Gottes Güte der Strafgerechtigkeit unter,
aber in dem Maße, in dem der Liebesgedanke bei Clemens in die
Tiefe und Innigkeit christlichen Empfindens eingetaucht ist,



26 W. Völker, Die Vollkommenheitslehre des Clemens Alexandrinus

gewinnen auch seine Darlegungen über die Strafe als Auswirkung

göttlicher Güte ein anderes Schwergewicht als die
gleichlautenden Ausführungen Philos. Beide kennen die pädagogische

Bedeutung der Strafe, aber mit welchem Nachdruck betont
Clemens das Gericht und wie unlöslich ist mit diesem Christus
als der Weltenrichter verbunden!

Vergleicht man Philos Gedanken über den Logos mit den
clementini sehen, so muten sie kühl und blaß an, denn es fehlt
ihnen die Zartheit und Innigkeit, die diese auszeichnet.
Verbindet doch Clemens mit dem Logos tiefste christliche Anschauungen

über Inkarnation und Passion des Herrn und dessen
Beziehungen zur Kirche und zum sakramentalen Gnadenleben,
während Philo am Logos stärker metaphysisch interessiert
ist und das Geheimnis von dessen Verhältnis zu Gott enträtseln
will.

Bei aller Uehereinstimmung in der Lehre vom Gewissen
fehlt es auch hier nicht an lehrreichen Unterschieden. Wir
begegnen ihnen bereits im Terminologischen. Bevorzugte Philo
die vulgäre Bildung tö cruveibôç, so schließt sich Clemens dem
neutestamentlichen Sprachgebrauch an, insonderheit dem der
paulinischen Briefe, indem er mit Vorliehe das Wort p cruveibpcriç

verwendet. Beiden ist die religiöse Fassung des Gewissens
eigentümlich, aber Clemens legt — im Gegensatz zu Philo —
allen Akzent auf das vorausschauende Gewissen, das das
Tugendleben gestaltet und formt, während dieser ausschließlich

dessen richtende Tätigkeit beachtet.
Nicht minder stark sind die Berührungen auf dem Gebiete

der Buße, aber die philonischen Anregungen werden sofort
mit der christlichen Bußpraxis verbunden, und der clementi-
nische Gedanke, daß der Sündenschmerz auch nach erlangter
Vergebung bestehenbleibt, ja den Gläubigen ins Jenseits
begleitet, hat bei Philo keine Parallele. Gewiß vertreten beide
bei der Bekämpfung der Sünde das Zusammenwirken von
göttlicher Gnade und menschlichem Streben. Aber für Clemens
wird die Niederringung der Leidenschaften durch die Ein-
wohnung Christi möglich, die das Sakrament vermittelt;
Kirche, Sakrament und Schrift sind die Bundesgenossen, die
dem Menschen seine schwere Aufgabe erleichtern.

Besonders aufschlußreich ist eine Untersuchung der An-



in ihren geschichtlichen Zusammenhängen 27

schauungen, die sie vom Glauben vorgetragen haben. Sie kennen

noch keine feste Terminologie, erklären dessen Entstehen
mit Hilfe ihres synergistischen Schemas, sehen in ihm ein
Fürwahrhalten, streben aber zugleich über diese intellektualisti-
sche Fassung hinaus, formulieren seine Hauptaufgabe mit fast
den gleichen Worten und bringen ihn mit der ßeßaiÖTp«; in
Zusammenhang. Bei näherem Zusehen entdeckt man jedoch bald, wie
stark sich bei Clemens der christliche Einschlag bemerkbar
macht. Aber Glaube ist durch Christus vermittelt, der Gläubige
ist im Besitze des Hl. Geistes, und Glaube wie Geist werden
mit der Taufe verknüpft. Das stufenförmige Wachsen des Glaubens

wird von Clemens breit ausgeführt und dient als Grundlage

für die Verhältnisbestimmung von Pistis und Gnosis,
Ausführungen, die bei Philo keine Parallele haben. Der Glaube
erscheint bei Clemens ferner als das Fundament aller ethischen
Entwicklung, seine Stellung inmitten der menschlichen
Erkenntnis wird umsichtig dargelegt, während dafür andere
Ansichten, die einem Philo wichtig waren, in den Hintergrund
treten. Endlich übersehe man nicht die sieghafte Stimmung,
von der beseelt Clemens seine Darlegungen niedergeschrieben
hat! Mit ihnen verglichen muten die philonischen matt an, weil
sie nicht durchglüht sind vom Pathos des Christen, der sich
als zum tertium genus zugehörig fühlte. Bei der Gnosis und
der Frage nach ihren Ursprüngen stoßen wir auf einen ähn-,
liehen Unterschied. Philo hob nur hervor, daß alle crocpia
göttliches Geschenk sei, eine allgemein gehaltene Aussage, die
Clemens sofort mit christlichem Gehalte erfüllt. Gott verleiht
dem Gläubigen seinen Hl. Geist, woraus sich die Bedeutung
der Taufe erklärt, er bindet den Empfang der Gnosis an die
Vermittlung des Sohnes.

Einer christlichen Umbildung philonischer Aussagen
begegnen wir natürlich auch in der Tugendlehre. Beide teilen die
Hochschätzung der erxpcn-eia, aber Clemens schildert sie als
christliche Tugend, so wenn er z. B. als erhabenstes Motiv für
ihre Betätigung die Liebe zum Herrn anführt, oder im
Anschluß an die Bergpredigt alles äußere Schaugepräge ablehnt.
Unter dem Eindruck der Bergpredigt fordert er ferner ein
neues, ganz ungriechisches Ideal der dvöpeia, das gerade das
Duldende, das Ertragenkönnen betont und den kämpferischen



28 W. Völker, Die Vollkommenheitslehre des Clemens Alexandrinus

Zug bewußt ausschaltet. Das Muster aller avöpela bildet daher
der Märtyrer, der aus Liebe zum Herrn den Tod erleidet. Er
ist der wahre àhXrixriç. Bezog Philo die eû-féveia auf den gesetzestreuen

Juden, so bringt sie Clemens mit seinem Vollkommenheitsideal

in enge Berührung mit seiner Lehre von der eÎKihv,

seinem Gottesbild, und mit der Christologie, insofern der Herr
das Urbild aller eupeveia ist, an der die andern nur in abgestufter
.Weise Anteil haben. Die gleichen Vertiefungen in christlichem
Sinne begegnen uns bei den stoisch-philonischen Aussagen
über den Weisen, der wahrhaft reich, frei und königlich sei,
für den das dxpeTrxoç pévei gelte — aber für Clemens verleiht die
Liebe zu Gott diese erhabene Festigkeit, und der Friede, den
der Herr seinen Jüngern verheißen hat, bildet deren eigentlichen

Inhalt. Wie für Philo, so ist auch für Clemens das gute
Gewissen die Voraussetzung für den Gewinn der nappncda,
aber er verbindet sie unter der Nachwirkung neutestament-
licher Gedanken mit der Tte-rrolhricriç und èXuiç und deutet sie als
Ausdruck für die erfahrene Gotteskindschaft. Am klarsten tritt
die Umformung philonischer Ansichten bei der omdheia in
Erscheinung. Clemens verknüpft sie mit seinem Gottesgedanken,
sieht in ihrer Uebung pipnaiç ßeoö, bzw. Nachfolge Christi, insofern

Christus das hohe Vorbild für alle Apathie ist, und rückt
sie nahe an die Agape heran. Diese erscheint als das Wesen
der Apathie und zugleich als das Hauptmotiv, das zu deren
Erwerb führt.

Niemand wird die auffällige Uebereinstimmung beim
Verständnis der ègopoiujmç Ttpôç xöv heôv übersehen. Beide schieben
platonische und stoische Gedanken ineinander und kombinieren
sie mit Dt. 13, 4. Clemens kann aber dafür auch die Nachfolge
Christi einsetzen, ein gehorsames Nacheifern, das sich auf ein
enges, persönliches, von warmem Affekt erfülltes Verhältnis
zum Herrn gründet. Hat ferner Philo zuerst die opoiuicnç mit
biblischen Anschauungen verbunden, indem er sie mit der
Lehre vom Ebenbilde Gottes im Mensehen vereinte, so setzte
Clemens diesen Verschmelzungsprozeß fort: die ôuoîuucnç ist
Einsetzung in die Sohnschaft und als solche immer an Christus
gebunden.

Aus den angeführten Beispielen wird man ein Bild von
den zwischen Philo und Clemens bestehenden Beziehungen ge-



in ihren geschichtlichen Zusammenhängen 29

winnen. Bei aller Abhängigkeit hat Clemens seinen Vorgänger
doch kritisch gelesen und von einem festen Standpunkte aus
gewürdigt. Man kann hier an einem eindringlichen Paradigma
lernen, wie er seine Quellen zu benützen pflegte, wie selbständig

und nach bestimmten Gesichtspunkten er seine Vorlagen
bearbeitete. Unermüdlich zog er von überall her ein weitschichtiges

Bildungsmaterial heran und fügte es unter ständigen,
planvollen Umbildungen seinem Kosmos ein. Es ist im Grunde
Philos Methode, die nur auf einer anderen Ebene angewandt
wird. Daraus erklären sich auch bei beiden die Uebereinstim-
mungen und Abweichungen in der Verwertung philosophischen
Gutes, besonders Piatos und der Stoiker. So legt sich Schicht
um Schicht fremden Erbes um den Kern der clementinischen
Frömmigkeit, aber alles wird mit mehr oder minder großer
Kraft mit ihrem Geiste durchdrungen. Ein geübtes Auge wird
gewiß Risse und Sprünge entdecken, aber die wohlmeinende
Absicht des Baumeisters tritt unverkennbar zu Tage, und die
Festigkeit seines Werkes wird durch solche kleinen Mängel
wohl nur geringen Schaden erleiden. —

Es ist eine reizvolle Aufgabe, auch Origenes in den Kreis
der Betrachtungen mit hineinzuziehen, durch einen Vergleich
Uebereinstimmendes und Trennendes bei den drei Alexandrinern

zu ermitteln und diese trotz aller Gemeinsamkeiten doch
scharf in ihrer Besonderheit ausgeprägten Persönlichkeiten
gegeneinander abzugrenzen. Das, was sofort auffällt und von
der Forschung auch immer wieder herausgestellt worden ist,
ist das Einende, die drei zum Typus alexandrinischer
Frömmigkeit Verbindende. Es tritt uns zunächst ganz offensichtlich
in der Art ihrer Exegese entgegen, die sie mit gleicher Meisterschaft

handhaben, es begegnet uns ferner in den Zügen, die
Clemens mit Philo gemeinsam hat. Wir stoßen aber auch sonst
überall auf seine Spuren. Alle drei sehen in der Bekämpfung
der Sünde den TrpôtToç ßaöpö? xfjç crujTripîaç und entwerfen ein in
den Grundzügen übereinstimmendes Schema des Aufstiegs;
sie bringen ihre Sündenlehre mit einem bestimmt geformten
Gottesbilde in Kontakt und würdigen in der Nachfolge Piatos
die göttliche Strafe z. T. als pädagogische Notwendigkeit. In
der Lehre vom Ebenbilde Gottes im Menschen steht Clemens
auf Philos Schultern und ist der Mittler zwischen Philo und



30 W. Völker, Die Vollkommenheitslehre des Clemens Alexandrinus

Origenes, während sein großer Schüler noch die Beziehungen
der eiKUjv zur Trinität und zur Logosmystik aufdeckte. Sie sind
Vertreter des Synergismus. Mochten sie auch in der näheren
Bestimmung der Gnosis voneinander abweichen, so verglichen sie
diese häufig mit einem Lichte und verwendeten weithin dieselbe
Terminologie, die vornehmlich der Stoa entlehnt ist (voôç, öia-

voia, to ripegoviKÖv als Träger der Gnosis), oder der religiösen
Ausdrucksweise des späteren Piatonismus entsprochen hat
(z. B. die Vorliebe für heuupîa, voeîv, vôrimç). Je länger man diese
Theologen studiert, desto größer wird die Zahl der Aehnlich-
keiten, die sich bis in Aeußerlichkeiten hinein erstrecken. Als
Schüler Piatos lösen sie z. B. das Problem, ob der Vollkommene

lügen dürfe, in Anlehnung an die Stoa benutzen sie gerne
den kosmologischen Gottesbeweis und bemühen sieh um eine
theologisch-spekulative Deutung der Schöpfungsgeschichte. Sie

preisen den wahren Gnostiker als den «Athleten» und verlangen

von ihm eine Reinheit in Taten, Worten und Gedanken, die
ihm so sehr zur zweiten Natur werden muß, daß sie sogar seine
Träume durchdringt.

Diese wenigen Andeutungen bedürfen indes sofort der
Ergänzung nach der andern Seite hin. Zeigt uns doch bereits
ein flüchtiges Studium, wie beträchtlich die Verschiedenheiten
sind, die zwischen den drei Alexandrinern obwalten. Sie sind
zwar alle Anhänger des Synergismus, aber in der Einschätzung

der Gnade und ihres Einflusses sind sie sich nicht einig.
Ich habe den Eindruck gewonnen, daß bei Clemens die
Ansätze zu einer Vertiefung des Gnadengedankens weniger
entwickelt sind als bei Philo, während bei Origenes der Anschluß
an biblische Anschauungen am stärksten ist. In der Deutung
der Sünde gehen sie bei allen Gemeinsamkeiten verschiedene
Wege. Bei Clemens treten die metaphysischen Spekulationen
über den Ursprung der Sünde zurück; rühmt er gleich Philo
Gottes Güte und Liebe, so klingen bei ihm johanneische Töne
mit. Welche Fülle von Beziehungen christlicher Prägung, die
den Untergrund der Sündenlehre bilden, treten uns bei ihm
entgegen: die Heilstatsachen der Inkarnation und Passion, die
Kirche mit ihrem sakramentalen Gnadenleben, mit der
Taufgnade und der eucharistischen Nahrung! Die philonischen
Gedanken erscheinen hier in anderen Zusammenhängen und wan-



in ihren geschichtlichen Zusammenhängen 31

dein damit auch ihren Charakter. Origenes fesselt uns sofort
durch seine feine Beobachtungsgabe, die uns bei seinen
Schilderungen des Entstehens und der Wirkungen der Sünde
entgegentritt, sowie durch die dramatische Bewegtheit, mit der er
das Ringen von Gott und Teufel um die Seele schildert, durch
den Ernst des Seelsorgers, der eindringlich vor einem Wachsen
der Sünde warnt, das gleichbedeutend mit dem Wachsen der
Dämonen in unserem Innern sei. Seine Ausführungen sind von
einer Glut und Wärme durchströmt, die wir bei Clemens
vergeblich suchen würden. In der Frage der Sündlosigkeit gehen
Philo und Clemens ein gut Stück Weges miteinander zusammen,

während Origenes viel weniger mit dieser Möglichkeit
rechnet, zu Demut und ständiger Bußstimmung mahnt, zu
fortgesetzter Wachsamkeit gegen dämonische Angriffe. Er hält alle
Vollkommenheit nur für eine höchst relative Größe, die vor
Gottes Heiligkeit verblasse, und betont mit Entschiedenheit,
daß sich das Gefühl für Sünde vertiefe, je größere innere
Fortschritte der Mensch erzielt habe. Wer wollte leugnen, daß hier
der Anschluß an die Bibel enger sei als hei Philo oder Clemens!

Ein interessanter Ausschnitt aus ihrem Verhalten zur Welt
ist ihre Einstellung zur Ehe. Für Philo ist sie ohne weiteres
ein Gut, Clemens kommt über ein Schwanken nicht hinaus,
indem er das Irdische bald positiv würdigt, bald als Hemmung
für eine restlose Hinkehr zu Gott betrachtet, bei Origenes ist
der aszetische Gedanke voll entwickelt und alles von
leidenschaftlicher Entschlossenheit und ungeteilter Hingahe an Gott
erfüllt. Sie sehen in der eippvri eine seelische Haltung, die dem
Vollkommenen eigentümlich ist. Clemens reproduziert gewiß
die philonischen Ideen, verbindet sie aber sofort mit der Agape
und setzt die eîppvri im Jenseits mit der àcpbapcrîa gleich;
Origenes stellt die Beziehungen zwischen eiprivp und Märtyrer her,
d. h. diese ist eine Hindeutung auf den Gnostiker, der der unio
mystica gewürdigt und in Gott versunken ist. So beobachten
wir bei aller äußeren Aehnlichkeit Verschiedenheiten, die sich
aus der jedem eigentümlichen Fassung der Vollkommenheit
ergeben.

Verfolgen wir diese Abweichungen in größere Einzelheiten,
so findet sich unsere Feststellung nur bestätigt. Es ist ganz
natürlich, daß ihre christliche Einstellung Clemens und Ori-



32 W. Völker, Die VoUkommenheitslehre des Clemens Alexandrinus

genes einander nähert und gegen Philo abgrenzt. Man denkt
unwillkürlich an die Rolle, welche die Taufgnade bei ihnen
gespielt hat als Grundlage für alles Streben nach Vollkommenheit,

wobei nicht verkannt werden soll, daß Origenes diese
Ansicht weiter ausgebaut hat. Aber auch sonst treten Differenzen

offen zu Tage. Die tiefere Wertung der Gedankensünde bei
Clemens und Origenes erklärt sich aus einem Einwirken von
Matth. 5, 28 — Philo legte den Akzent auf die Tatsünde. Von
einem WTalten und Angreifen dämonischer Mächte spricht
Philo nie, wohl aber unter dem Einfluß neutestamentlicher und
altchristlicher Tradition seine beiden Nachfolger: der Teufel
hat seine Hand beim Entstehen der Sünde mit im Spiele, der
Pneumatiker kämpft sein Leben lang gegen die Dämonen, und
besonders beim Martyrium hat er ihren konzentrierten
Ansturm auszuhalten. Mögen die clementinischen Ausführungen
im allgemeinen auch ruhiger gehalten sein als die des Origenes,
beide Alexandriner stehen im Banne frühchristlicher Anschauungen.

Daß der Vollkommene für seine Brüder zu arbeiten hat, ist
eine Vorstellung, die Philo ganz geläufig gewesen ist und die
er genau ausgeführt hat. Und doch haben seine Nachfolger mit
dem Bilde des Seelenführers, der zugleich der pneumatische
Lehrer ist, etwas völlig Neues geschaffen. Dieser leistet seine
hohe Aufgabe als Glied der Kirche, die Agape ist bei ihm das
treibende Motiv, und alles wird unter das Stichwort der Imi-
tatio Ghristi gestellt. Das Porträt des Gnostikers haben
Clemens wie Origenes im engen Anschluß an Philo gezeichnet,
aber es dabei nie vergessen, von ihrem christlichen Standpunkt
aus bedeutsame Korrekturen anzubringen. Sprechen sie von
der èopTri, die jener feiert, so verbinden sie sie mit der ständigen
Gegenwart Gottes, stellen sie in den großen Organismus, der
Diesseits und Jenseits umspannt, und lassen den Pneumatiker
mit den Chören der Heiligen und Vollendeten Feste feiern. Sie
nehmen ihn also aus seiner Vereinzelung heraus und ordnen
ihn als Glied in die irdische und himmlische Kirche ein. —
Philo hat fraglos den stoischen Begriff der xapâ mit biblischem
Gehalte erfüllt, aber Clemens führt diesen Umbildungsprozeß
energisch weiter und knüpft die x«pd an Christus. Bei ihm
wie bei Origenes sind die paulinisch-johanneischen Klänge un-
überhörbar.



in ihren geschichtlichen Zusammenhängen 33

Man kann diese enge Zusammengehörigkeit der beiden
christlichen Alexandriner auf der ganzen Linie beobachten. So
stimmen sie z.B. in der Fassung des Glaubens weithin überein.
Sie kennen eine ijnXr] ttîotiç, ein bloßes Fürwahrhalten der
einzelnen Glaubenssätze, als Anfangsstadium, das der Ergänzung
durch die Werke bedarf. Sie bringen diesen Glauben aber
sofort in Zusammenhang mit der Taufe und betonen seine
prinzipielle Ueberlegenheit über alle W~eltweisheit. Im Glauben
unterscheiden sie ferner Stufen, lassen die Koivp ttîotiç sich zu
einem Kupîuuç maTeüeiv entwickeln und würdigen sie endlich als
Vorstufe für das Gewinnen der Gnosis. Das Verhältnis von
Pistis und Gnosis ist bei beiden das gleiche; Origenes bedient
sich für dessen Beschreibung ähnlicher Wendungen wie
Clemens. Uebereinstimmung herrscht bei der Schilderung der
Anfangsstadien der Gnosis. Sie lassen diese beginnen mit einem
Einblick in die Natur, in den Kosmos, weshalb auch die
theologische Betrachtung der Schöpfungsgeschichte eine bedeutsame

Rolle spielt. Dem schließt sich die Einsicht in das Wesen
des Menschen an, ein erweitertes „yvütibi ooiutôv", das zur
Gotteserkenntnis führen soll. Die höheren Phasen des Aufstieges
verbinden sich regelmäßig mit dem damaligen Weltbild, und
auch nach dem Tode setzt sich dieser Prozeß des Reifens und
Wachsens unaufhörlich fort. Mit der Gnosis in engem Kontakt
steht die Ausbildung einer Theorie von den geistlichen Sinnen,
die bei Philo erst in Ansätzen anzutreffen ist, uns aber bei
Origenes in voller Entfaltung entgegentritt.

Alle innere Verwandtschaft verdeckt aber nicht die
Verschiedenheiten, die zwischen Clemens und Origenes bestehen.
Sahen wir eben, daß beide Alexandriner häufig gegen Philo
zusammenhalten, so fehlt es nicht ganz an Stellen, in denen
Clemens mit Philo übereinstimmt. Wir beobachten dies z. B.
bei einer Untersuchung der Terminologie, wo beide stärker als
Origenes dem philosophischen Sprachgebrauch verhaftet bleiben,

während dieser die Ausdrucksweise der Bibel bevorzugt.
Eine Prüfung der Termini, die sich auf die Nachfolge Gottes,
bzw. Christi beziehen, zeigt es mit voller Deutlichkeit. Clemens
redet gern von der èSopoîuucnç Ttpôç tôv heôv, vom pipeîo&cu heôv,
worin er Philo folgt, während bei Origenes die Nachfolge Gottes

in den erbaulichen Schriften zugunsten der Nachfolge Chri-
3



34 W. Völker, Die Vollkommenheitslehre des Clemens Alexandrinus

sti zurücktritt. Spricht Clemens aber von der Imitatio Christi,
so hält er sich selbst hier an eine platonische Wendung (éEopoiuj-

(Tiç Trpôç rèv Kupiov), Origenes wählt dagegen auch bei der Nachfolge

Gottes ein biblisches Wort (statt èEopoiuuoiç: àxoXoudeîv).
Seine Ausführungen über die Nachfolge Christi wurzeln
vollends im biblischen Geiste und versuchen ernsthaft, die Fülle
von Andeutungen und Hinweisen, die die Schrift enthält,
auszuschöpfen und ethisch fruchtbar zu machen.

Ein weiteres Beispiel dafür, daß Clemens gelegentlich mit
Philo zusammengeht, bietet seine Einstellung zur Welt. Beiden
fehlt es an einer entschiedenen Haltung, sie kommen über ein
Schwanken nicht hinaus, und selbst der Vollkommene bleibt
trotz alles Redens über Weltflucht doch der Welt verhaftet und
im Bannkreise bescheidener Lebensfreuden befangen. In den
origenistischen Schriften begegnet uns dagegen ein zum
Weltverzicht entschlossener aszetischer Eifer. Origenes schrieb
nicht schwungvolle Aufsätze über das, was er als erstrebenswert

empfahl, sondern lebte es wirklich. Wir stoßen wiederholt
auf dieses Verhalten, mag es sich nun um seine Stellung zum
Reichtum, zur Ehe, zum eigenen Körper oder zur Verwandtschaft

handeln.
Aufschlußreich ist auch die Wertung des Leides bei den

Alexandrinern. Allein Origenes hat dessen Bedeutung klar
erkannt, es als notwendige Vorbereitung für den Empfang der
Gnosis gewürdigt und in der Anfechtung ein wesentliches
Charakteristikum des nach Vollkommenheit strebenden Lebens
gesehen. Er hat aus eigenem Erfahren heraus das bewegte
Ineinander von mystischer Verzückung und tentatio geschildert,
und man spürt es aus seinen Darlegungen heraus, eine wie
hohe positive Bedeutung er dem Leide selbst für den Pneumatiker

beilegte. Bei Philo wie Clemens suchen wir solche
Gedanken vergeblich. Damit in Zusammenhang steht das
verschiedene Verhalten zum Martyrium. Vergleicht man Clemens
mit Origenes, so spürt man sofort, daß die Stimmung bei jenem
ruhig und überlegt ist, er schreibt über das Martyrium als der
Theoretiker, der sich dabei unbestreitbare Verdienste erwarb,
aber selbst keine experientia besaß. Bei Origenes ist dagegen
alles innerlich bewegt und Ausdruck persönlicher Erfahrungen,

und zugleich hat er den Märtyrer als den wahren Imitator



in ihren geschichtlichen Zusammenhängen 35

Christi hingestellt, eine Deutung, die bei Clemens gewiß nicht
fehlt, die jetzt aber großzügig durchgeführt wird. Es ist dann
nur folgerichtig, wenn das Martyrium als Sühnopfer aufgefaßt

und auch insofern mit Christi Passion in Parallele gesetzt
wird.

Dies führt uns zu einem Vergleich des mystischen Gnadenlehens.

Wir haben zu zeigen versucht, in wie hohem Maße es
Clemens besaß, wie er bei seinem Verständnis der Gnosis eine
Theorie der Beschauung entwickelt hat und wie ihm sogar,
wenn ich recht sehe, die «eingegossene» Beschauung der Sache
nach nicht fremd gehlieben ist. Und doch treten gerade hier die
Unterschiede zu Origenes greifbar in Erscheinung. Man vermißt
bei Clemens das ganze Gebiet der Logosmystik. Wie innig hat
Origenes von der Geburt Christi im Herzen der Gläubigen
gesprochen, wie glutvoll in seiner Auslegung des Hohenliedes
die geheimen Beziehungen des Vollkommenen zum Logos
unter dem Bilde der Brautmystik geschildert!10 An die Stelle
des clementinischen Ideals vom qpûùç êcTTÔç ist das unaufhörliche
Schwanken getreten, das selige Haben, das nur kurze Zeit
währt, der schmerzliche Verlust mit all seiner Oede und Trok-
kenheit, auf den das erneute Beschenktwerden folgt. — Die

10 Man hat es bestritten, daß Origenes aus wirklicher Erfahrung
spreche, und vielmehr gemeint, daß es sich nur um Bilder handle, die
übernommen seien (so Hai Koch, Pronoia und Paideusis, Berlin-Leipzig
1932, S. 339). Dem widersprechen aber mehrere Stellen im Hohelied-Kommentar

(vgl. meine in der Vorbemerkung genannte Arbeit über Origenes,
S. 103f.), und schon die eine Wendung: nisi quia ipse patiatur, non potest
intelligere (Hohelied Horn. 1, 7, VIII 39, 17 in der Ausgabe von Baehrens)
beweist es zur Genüge, daß hinter den Ausführungen des Origenes wirkliche

Erlebnisse stehen (gegen H. Lietzmann, Geschichte der alten
Kirche II, Berlin-Leipzig, S. 326). Man hat früher selbst in Kreisen, die
der Mystik mit innerem Verständnis und großer seelischer Aufgeschlossenheit

gegenüberstanden, dies abgelehnt und in Origines allein den
Theoretiker der Mystik gesehen, eine Einstellung, die jetzt einer besseren
Erkenntnis Platz zu machen seheint. Es sei hier vor allem an die Studien
von M. Viller, dem Herausgeber des «Dictionnaire de Spiritualité, Ascétique

et Mystique», und von Hugo Rahner erinnert. Was für Origenes
zugegeben ist, muß auch für Clemens eingeräumt werden. Bei ihm hat man
weithin die experientia geleugnet (vgl. A. Fonck, «Dictionnaire de Théologie

catholique» X 2, Sp. 2605). Doch hat es schon früher auch nicht an
Forschern gefehlt, die näher an die Sache heranführten (so W.R.Inge,
Philosophy of Plotinus I, 1918, S. 99).

M*



36 W. Völker, Die Vollkommenheitslehre des Clemens Alexandrinus

Darlegungen der Strom, über das Gebet sind wichtig als erste
zusammenfassende Abhandlung über diesen Gegenstand, die in
manchen Zügen origenistische Anschauungen vorwegnehmen,
wenn sie auch dessen Reichtum, Glut und Innigkeit bei weitem
nicht erreichen und sich an Gefühlsstärke mit ihnen nicht messen

können. Beide kennen das innere Gebet, das Herzensgebet,
und sehen in ihm den einzigen Weg, der Schau Gottes
teilhaftig zu werden. Aber was Clemens hierüber zu sagen weiß,
bleibt im Grunde fragmentarisch, während Origenes das
Verdienst hat, die Ansätze seines Vorgängers weiter ausgeformt
zu haben. Er hat ferner einzelne Gehetsstufen unterschieden
und deutlich gegeneinander abgegrenzt, theoretisch alle Fragen

über das Gebet in einem besonderen Traktate erörtert und
sich praktisch in seinen Predigten als eifrigen und eindrucksvollen

Beter gezeigt. Ekstatisches Erleben lag einem Clemens
fern, er stimmt wieder mit Philo überein, den ich ebenfalls nicht
für einen Ekstatiker halte, ohne sich freilich dessen Manier
zu eigen zu machen, zuweilen wie ein solcher zu reden. Von
Origenes sind beide Alexandriner getrennt, denn dieser besaß
hier persönliche Erfahrungen. Clemens wie Origenes bezeichnen

als Wirkung der öeiupia die Vergottung, aber Origenes ist
bei deren Beschreibung zurückhaltender, wenn er auch das
Wort beôç als Charakteristikum des Pneumatikers nicht
vermeidet.

In wie wechselndem Lichte und erstaunlicher Mannigfaltigkeit
erscheinen uns somit trotz aller Gemeinsamkeiten die drei

Alexandriner in ihren gegenseitigen Beziehungen! Philo
lieferte das Schema, das dem inneren Aufstieg als Grundlage
diente, grenzte die einzelnen Phasen voneinander ab, formulierte

die Probleme und schlug die Lösungen vor, die weithin
vorbildlich sein sollten — aber vom Geiste wahrer Mystik
war er weit entfernt, und aszetisches Streben ließ er oft —
unbeschadet gegenteiliger Aeußerungen — ganz vermissen.
Clemens greift diese Anregungen auf und schafft auf dem Boden
von Schrift und Tradition sowie unter weitgehender Benutzung
der christlichen Literatur des zweiten Jahrhunderts und
geschickter Verwertung philosophischer Lehren im Porträt des
vollkommenen Christen, des Gnostikers, etwas Neues, das die
Entwicklung der christlichen Aszetik und Mystik entscheidend



in ihren geschichtlichen Zusammenhängen 37

beeinflussen sollte. Er ist der tiefe Christ und originelle Kopf,
der in der neuen Religion wurzelnd einen ersten Entwurf vom
Stufengang des inneren Lebens vorlegte, dem er die besten
Gedanken der Vergangenheit einfügte. Sein großer Nachfolger
konnte hier weiterbauen, alles enger an die Schrift binden,
manches berichtigen und Neues hinzufügen, das Ausdruck
seiner persönlichen Erfahrung war und die Züge der clemen-
tinischen Mystik in wichtigen Punkten umformen mußte. Er
darf daher mit Recht als der eigentliche Formgeber des as-
zetisch-mystischen Ideals betrachtet werden, der mönchische
Strenge in der Lebensführung, spekulative Kraft, glutvolles
inneres Erleben, das sich vorübergehend bis zu den Höhen
der Ekstase erhob, verzehrende Liebe zum Herrn, die das
Martyrium leidenschaftlich herbeisehnte, und zu den Brüdern,
denen sie in Predigt und Unterricht unermüdlich Gottes Wort
auslegte — der dies alles in sich vereinte und im täglichen
Studium der Hl. Schrift und als treues Glied der Kirche eine
rastlose Tätigkeit entfaltete, die er unter das Stichwort der
Imitatio Christi stellte.11 So häuften die beiden christlichen
Alexandriner in ihren Schilderungen des yvujcttikôç einen wahren

Schatz von inneren Erfahrungen, Weisungen und
Aufgaben an, die das christliche Leben von seinen Anfängen bis
zu den Gipfeln der Vollkommenheit begleiteten und jeder
einzelnen Phase die entscheidende Blickrichtung für eine gesunde
Weiterentwicklung schenkten.

Die kommenden Jahrhunderte sollten von diesem Erbe zehren,

das sie umwandelten, bereicherten und einem andern
Zeitgeist anpaßten. Die großen Kappadozier, allen voran Gregor
von Nyssa, stehen stark unter alexandrinischem Einfluß, den
sie mit Gedanken des Methodius und Anregungen des Mönch-
tums kombinieren, während man im Hintergrund den Neupla-
tonismus als eine immer stärker einwirkende Macht beobachtet.

12 Evagrius Ponticus ist ein Schüler Basilius' des Großen
11 Meine Auffassung steht in deutlichem Gegensatz zu H. Lietzmanns

rationaler Origenes-Auslegung, die sich vom Grundsatz leiten läßt: «Man
muß sich hüten, Origenes mystisch auszudeuten» (Geschichte der alten
Kirche II, S. 326). Lietzmann ergreift daher auch für Hai Koch Partei
(op. cit. S. 327 Anm. 1).

12 Ueber Gregor von Nyssa vgl. jetzt die neueren Untersuchungen von
E. von Ivânka, Vom Piatonismus zur Theorie der Mystik (Zur Erkenntnis-



38 W. Völker, Die Vollkommenheitslehre des Clemens Alexandrinns

und Gregors von Nazianz und kannte durch deren Vermittlung
die christlichen Alexandriner aufs beste, was ein Studium
seiner noch erhaltenen Werke deutlich verrät.13 Seine große
Bedeutung für die Geschichte der altkirchlichen und byzantinischen

Mystik haben gerade neuere Untersuchungen aufgedeckt:

11 «C'est par Evagre que les grandes idées d'Origène
et de Grégoire de Nysse sont descendues de leurs hauteurs
inaccessibles à la portée des intelligences moyennes.» 15 Von ihm
wanderten sie, was besonders Ir. Hausherr überzeugend
gezeigt hat, zu Johannes Climacusie, Maximus Confessor17,

lehre Gregors von Nyssa), «Scholastik» 11, 1936, S. 163—195, und besonders

A. Lieske, Zur Theologie der Christusmystik Gregors von Nyssa,
«Scholastik» 14, 1939, S. 485—514, der mit überlegener Sachkenntnis das
Verhältnis Gregors zu Origenes und das jenem Eigentümliche
herausarbeitet. Nützlich für eine erste Orientierung ist H. U. von Balthasar, Der
versiegelte Quell, Salzburg 1939, eine erstmalige Uebersetzung einer der
mystischen Hauptschriften Gregors, der Auslegung des Hohenliedes (in
Auswahl).

18 Ueber Evagrius Ponticus ist in letzter Zeit viel gearbeitet worden.
Ich führe nur an: Ir. Hausherr, Le traité de l'oraison d'Evagre le Pon-
tique, «Revue d'Ascétique et de Mystique» 15, Toulouse 1934, S. 34—93,
113—170 (wichtig) ; A. Saudreau, La spiritualité d'Evagre le Pontique,
1936; H. U. v. Balthasar, Metaphysik und Mystik des Evagrius Ponticus,
«Zeitschr. für Aszese und Mystik» 14, München 1939, S. 31—47; M. Viller
hat in seiner Abhandlung: Aux sources de la spiritualité de Saint Maxime,
les œuvres d'Evagre le Pontique, «Revue d'Ascétique et de Mystique» 11,

1930, S. 156—184, 239—268, 331—336, auf die Beziehungen zwischen den
christlichen Alexandrinern und Evagrius hingewiesen. Vgl. auch W. Bousset,

Apophthegmata, Tübingen 1923, S. 287 ff.: Evagrius' Verhältnis zu
Origenes. Ueber den Einfluß des Origenes auf das älteste Mönchtum vgl. W.
Seston, Remarques sur le rôle de la pensée d'Origène dans les origines du
monachisme, «Revue de l'Histoire des Religions» 108, Paris 1933, S. 197—213.

14 Hier kommen neben den Untersuchungen M. Villers vor allem die
Ir. Ilausherrs in Betracht, außer der in der Anm. 13 genannten die ältere:
La méthode d'oraison hésychaste, «Orientalia Christiana» IX 2, Roma 1927.

15 Ir. Hausherr, «Revue d'Ascétique et de Mystique» 15, 1934, S. 169 f.
10 Vgl. besonders Ir. Hausherr in seiner in Anm. 14 genannten Studie,

S. 134ff.; doch übersehe man nicht die Verschiedenheiten, die zwischen
Climacus und den Alexandrinern bestehen.

17 Die engen Beziehungen zwischen Evagrius und Maximus Confessor
hat vor allem M. Viller aufgedeckt; aber bei ihm erscheint Maximus fast
als Kompilator, weil nur die capita de charitate berücksichtigt werden.
Neuere Forschungen bemühen sich daher mit Recht um eine Berichtigung
dieses etwas einseitigen Bildes. So J. Loosen, Logos und Pneuma im be-



in ihren geschichtlichen Zusammenhängen 39

Nicetas Stethatos 1S bis hin zu Gregor Sinaites und zum Hesy-
chasmus. «Sauf les déviations de sa méthode et les innovations
théologiques de Palamas, l'hésychasme dérive en droite ligne
du Sinaï, de Scété, d'Alexandrie.» 19

Daneben ist noch ein zweites Einflußgebiet der Alexandriner

zu beachten. Wir machten bereits des öfteren darauf
aufmerksam, daß sie in manchen Punkten als Vorläufer des Areo-
pagiten anzusehen seien. Es führt eine Linie von Philo über
die christlichen Alexandriner und Gregor von Nyssa zu den
Areopagitica 20, die alle Anregungen und Ansätze der Vorgänger

aufgegriffen und zu einem großen System entfaltet haben,
wobei der wechselnde philosophische Einfluß vom Spätplato-
nismus über Plotin zu Proclus zugleich einen Gradmesser für
tiefgreifende Wandlungen bildet.

Beide Ströme fluten ins Abendland hinüber. Johannes Cas-
sianus ist von den christlichen Alexandrinern direkt wie durch
Vermittlung des Evagrius beeinflußt worden 21, und seine Col-
lationes sind im Mittelalter eins der gelesensten Bücher geworden.

Die areopagitischen Schriften haben in der mittelalterlichen

Mystik des Abendlandes ihren stärksten Einfluß ausgeübt,

und ein so namhafter Mystiker wie Meister Eckhart —
um nur einen Namen zu nennen — stand unter ihrem Bann.

gnadeten Menschen des Maximus Confessor (Münsterische Beiträge zur
Theologie 24), Münster 1941, und besonders zwei Untersuchungen von
H. U. von Balthasar, die die Frage der Selbständigkeit und Abhängigkeit
bei Maximus klären wollen: Kosmische Liturgie, Maximus der Bekenner,
Höhe und Krise des griechischen Weltbildes, Freiburg i. Br. 1941, und:
Die «Gnostischen Centurien> des Maximus Confessor (Freiburger
Theologische Studien 61), Freiburg i. Br. 1941.

18 Ueber Nicetas Stethatos vgl. Ir. Hausherr, Un grand mystique byzantin,

Vie de Siméon le Nouveau Théologien, par Nicéthas Stéthatos, «Orien-
talia Christiana» XII, Roma 1928.

10 Ir. Hausherr, «Revue d'Ascétique et de Mystique» 15, 1934, S. 170.
20 Dies bedarf im einzelnen noch genauerer Nachweise; A. Lieske kündigt

eine Untersuchung über «Die Beeinflussung der mystischen Theologie

des Ps. Dionysius durch Gregor von Nyssa» an, «Scholastik» 14, 1939,
S. 502 Anm. 85.

81 Wie zwischen Clemens und Cassian Beziehungen bestehen, so ist
mit solchen auch zwischen Origenes und Evagrius einerseits und Cassian
anderseits zu rechnen; vgl. S. Marsiii, «Studia Anselmiana» 5, Roma 1936,
S. 150 ff.



40 H. Lindroth, Luther und die Reformation

In diesen weiten Rahmen erstaunlicher geschichtlicher
Fernwirkungen hineingestellt, gewinnen die christlichen
Alexandriner an Interesse, und zugleich erhalten wir von hier aus
einen neuen Beweis für die Berechtigung und Notwendigkeit
unseres Vorhabens: sie von allen rationalen Uebermalungen
und intellektualistischen Verengungen zu befreien und sie wieder

als das erscheinen zu lassen, was frühere Jahrhunderte
mit Recht in ihnen sahen, als die großen Lehrmeister des
geistlichen Lebens, die Formgeber und Gestalter der aszetisch-
mystischen Frömmigkeit.

Mainz. Walther Völker.

Luther und die Reformation
in der schwedischen Theologie der Gegenwart.

Da Schweden davon verschont geblieben ist, in den letzten
Weltkrieg hineingezogen zu werden, so konnte man sich hier
während dieser Jahre nach bestem Vermögen und mit größtem
Eifer Friedensaufgaben zuwenden, wohl wissend, daß man auf
diese Weise auch der Umwelt am besten diente. Auch auf dem
Gebiete der theologischen Forschung wurde lebhafte Arbeit
geleistet. Diese war neben der Bibelfrage, dem Kirchengedanken 1

und anderen Einzelgebieten vor allem auf die Theologie
Luthers und der Reformation gerichtet.

Nichts ist wohl charakteristischer für die heutige schwedische

Theologie als die intensive Erforschung der Theologie
Martin Luthers, der eine große Anzahl schwedischer Theologen

viel hingebungsvolle Arbeit gewidmet haben, die zu
einem vertieften Verständnis von Luthers Auffassung des
Christentums geführt hat. Mögen andere — häufig aus
Unkenntnis und aus mangelndem Verständnis für Luther — sich
noch so herabsetzend über ihn äußern, in der schwedischen

1 Anm. der Redaktion: Siehe ThZ 1945/2 S. 158. Es darf hier auch daran
erinnert werden, daß ein Schwede den umfassendsten Ueberhiick über die
Behandlung des Kirchengedankens in der deutsehen, englischen,
französischen und skandinavischen Theologie gegeben hat: Olof Linton, Das
Problem der Urkirche in der neueren Forschung, eine kritische Darstellung,
Inaugural-Dissertation (ca. 380 Bücher und Abhandlungen sind hier
verarbeitet), Uppsala, 1932. K.L.S.


	Die Vollkommenheitslehre des Clemens Alexandrinus in ihren geschichtlichen Zusammenhängen

