
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 3 (1947)

Heft: 1

Artikel: Die geschichtliche Bedeutung der jüdischen Gebetsrichtung

Autor: Peterson, Erik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877522

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
3. Jahrgang Heft 1 Januar/Februar 1947

Die geschichtliche Bedeutung der jüdischen
Gebetsr i chtung.

In Ps. 5, 8 ist beschrieben, wie der Fromme im Tempelvorhof
steht und, dem Tempel zugewandt, sich niederwirft. Auch

in Ps. 28, 2 ist eine ähnliche Situation erkenntlich. Der Beter
befindet sich «östlich des Tempelhauses auf einem der
Vorhöfe». 1 Daß man, dem Tempel zugewandt, betet, ist insofern
nicht erstaunlich, als man an eine besondere Präsenz Gottes im
Tempel glaubte. Auch außerhalb Israels betet man in der Richtung,

wo man den Gott gegenwärtig weiß.2 Die Gebetsrichtung

im Heiligtum selber ist also noch nicht eine
Gebetsrichtung im technischen Sinne des Wortes, ist noch keine
Orientierung, keine Qibla. Von einer solchen kann man erst
reden, wenn von allen Orten in eine bestimmte Richtung, auf
einen bestimmten Ort hin gebetet wird. Man sagt, daß sich der
Brauch, nach Jerusalem hin zu beten, erst in der Exils-Zeit
in der Diaspora ausgebildet habe. «Die Sitte läßt sich in der
vorexilischen Zeit weder belegen noch vermuten», schreibt
R. Kittel anläßlich 1. Kön. 8, 48 3, und ähnlich urteilt K. Marti
bei der Besprechung von Dan. 6, 11.4 Die Daniel-Stelle ist für
uns interessant; denn sie setzt den Brauch voraus, auf dem
Söller nach Jerusalem hin bei offenem Fenster zu beten. Freilich

hat A. E. Ehrlich die gewöhnliche Uebersetzung von den

«geöffneten» Fenstern wohl mit Recht beanstandet und den
Text dahin verstanden, «es waren Fenster darin gemacht» 5,

aber die Erwähnung der Fenster (die natürlich nicht geschlossen

waren) beim Gebet Daniels im Obergemach bleibt darum

1 So Hans Schmidt, Die Psalmen, Tübingen 1934, p. 52.
2 Siehe z. B. P. Stengel, Griech. Kultusaltertiimer, 3. Aufl., München

1920, p. 80.
3 R. Kittel, Die Bücher der Könige, Göttingen 1900, p. 78.
4 K. Marti in seinem Daniel-Kommentar, p. 44.
6 A. E. Ehrlich, Randglossen zur hebr. Bibel, Vol. VII, Leipzig 1914,

p. 142. Siehe auch J. A. Montgomery, A critical and exegetical commentary
on the book of Daniel, New York 1927, p. 274.

1



2 E. Peterson, Die geschichtliche Bedeutung

nicht weniger beachtenswert. Man betet nach Jerusalem auf
ein Fenster hin und nicht auf die leere Mauer. Das konnte im
Söller am leichtesten geschehen. Auch Tobit 3, 11 kennt das
Gebet auf das Fenster hin. G. F. Moore6 hat das Obergemach
so charakterisiert: es ist «an additional, ordinarily third, story
raised above the flat roof of the house at one corner, or upon
a tower-like annex to the building. It generally contains but
a single appartment, of larger or smaller dimensions, through
which latticed windows on all sides 7 give free circulation of
air, making it the most comfortable part of the house». Darum
dient der Söller auch als Zusammenkunftsort der Rabbinen.8
Weil der Söller allenthalben Fenster hat, ist er der bevorzugte

Gebetsort geworden; denn er ermöglicht, daß man in
ihm nach Jerusalem auf ein Fenster hin beten kann.9 Im
babylonischen Talmud Berakot 34 b10 heißt es: «R. Hi ja b.
Abba 11 sagte: Der Mensch bete nicht anders als in einer Stube,
wo Fenster da sind», und dann folgt als Beweis Dan. 6, 11.

Origenes in seiner Schrift über das Gebet setzt sich in c. 32 mit
Leuten auseinander, die auf die christliche Gebetsrichtung
nach Osten verzichten, wenn die Türen des Hauses nach einer
anderen Richtung hin gerichtet sind, und die darauf bestehen,
nach der Oeffnung des Hauses hin (und nicht mit dem Blick
auf eine Wand) ihre Gebete zu verrichten. Von da aus
versteht man, daß die älteren galiläischen Synagogen, die als
nach Süden (Jerusalem) hin gerichtet zu denken sind, die
betende Gemeinde auf die mittlere Eingangstür zu beten
lassen. Auch die Judenchristen haben ihre Synagogen nach

6 G. F. Moore, A critical and exegetical commentary on Judges, 2 ed.,

Edinburgh 1908, p. 96. Zum Obergemach äußert sich auch S. Krauß,
Talmudische Archäologie, Leipzig 1910, I p. 31 u. p. 327; ders., Synagogale
Altertümer, Wien-Berlin 1922, p. 357.

7 Vgl. Dan. 6, 11 den Plural «Fenster».
8 Vgl. (H. L. Strack u.) P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament

aus Talmud u. Midrasch, Bd. II, München 1924, p. 594.
9 Söller als Gebetsort bei den Juden: Kethuboth 50b; Berakoth 34b;

bei Christen: Act. 1, 13 f.; 20, 7 f.; Martyr. Polyc. 7, 1.
10 Uebersetzung von L. Goldschmidt, Bd. I p. 130 Z. 38 ff.
11 Generation der Tannaim; siehe H. L. Strack, Einleitung in Talmud

u. Midras, 5. Aufl., München 1921, p. 134; da er Schüler u. Freund Rabbis
war, wird seine Zeit in das 2./3. Jahrh. n. Chr. fallen.



der jüdischen Gebetsrichtung 3

Süden (Jerusalem) orientiert.12 Fenster und Tür dienen
augenscheinlich dazu, dem Gebet freien Lauf zu lassen, es nicht
in einen geschlossenen Raum einzuschließen. Wahrscheinlich
wird auch die jüdische Vorliebe für ein Gebet unter freiem
Himmel (also in einer itpocreuxfi) 13 statt in einem geschlossenen
Raum (also in einer auvorfuuTfi) mit diesen Vorstellungen
zusammenhängen. 14

Daß man in der Diaspora auf Jerusalem hin gebetet hat,
steht außer Zweifel. Aber diese jüdische Orientierung des
Gebets bekommt nun noch ein besonderes Gewicht nach der
Zerstörung des Tempels. Man betet von da an nach Jerusalem,
weil der Lage des irdischen Tempels die des himmlischen
entspricht. 15 (Im Judentum richtet sich der himmlische Tempel
nach dem irdischen, der himmlische Gottesdienst nach dem

irdischen, im Christentum ist das umgekehrt.) Von da aus
erhalten die Bestimmungen über die Gebetsrichtung in der
Mischna Berakot IV 5 16 und in der Tosefta III 14 ff.17 ihren
letzten Sinn. «Wer nördlich steht, richtet sein Angesicht nach
dem Süden, wer südlich steht, richtet sein Angesicht nach
dem Norden; wer östlich steht, richtet sein Angesicht nach
dem Westen, wer westlich steht, richtet sein Angesicht nach
dem Osten, und so betet ganz Israel, hingewandt nach einer
Stätte.»18 Die um 244 n. Chr. erbaute große Synagoge von

12 Das hat L. Rost scharfsinnig im «Palästina-Jahrbuch» 29, 1933, p. 53,

nachgewiesen. Das entspricht dem, was wir aus Irenaus u. Epiphanius über
die Qibla der Judenchristen (Elxai) wissen.

13 Siehe S. Krauß, Synagogale Altertümer, Wien-Berlin 1922, p. 270

n. 330.
14 Das hier angeschnittene Problem ist von 0. Weinreich, Gebet u.

Wunder (Genethliakon f. WTilh. Schmid, Tübinger Beiträge zur
Altertumswissenschaft V), Stuttgart 1929, gelegentlich gestreift, aber, wenn ich
recht sehe, nicht behandelt worden.

15 Siehe H.-J. Schoeps, Die Tempelzerstörung des Jahres 70 in der
jüdischen Religionsgeschichte («Coniectanea Neotestamentica» VI), Uppsala

1942, p. 30.
16 Siehe die Ausgabe von O. Holtzmann, p. 65 f.
17 Siehe O. Holtzmann, Der Toseftatraktat Berakot Beihefte zur

«Zeitschr. f. die alttestamentl. Wissenschaft» XXIII), Gießen 1912, p. 45.
18 Uebersetzung von 0. Holtzmann (s. Anm. 17). Sehr merkwürdig ist

das Zusammentreffen des Judenchristen Elxai in der detaillierten Formulierung

der judenchristlichen Gebetsrichtung (Epiphanius, Haer. XIX 3, 5,

1*



4 E. Peterson, Die geschichtliche Bedeutung

Dura zeigt, daß das Gebäude nach Jerusalem hin orientiert
war.18 Die Nische, in der der Behälter für die Tora-Rollen
stand, zeigte die Orientierung nach Jerusalem an, und wenn
über der Nische der Tempel, der siebenarmige Leuchter und
das Abrahamsopfer dargestellt ist20, so läßt uns diese
Darstellung keinen Augenblick im Zweifel, daß die Gebetsrichtung
auf Jerusalem hin eine Gebetsrichtung zum Tempel bedeutet,
der jedoch damals schon längst zerstört war. Doch hatte sich
ja der Glaube bei den Juden gehalten, daß die Schechina
niemals von der westlichen Mauer weichen werde.21 Die
Darstellung des Tora-Schreins in Form des Tempels von Jerusalem

in der jüdischen Katakombe Torlonia in Rom22 zeigt
über der Darstellung des Tempels noch den Stern. «Der Stern
über dem Tempelschrein ist unzweifelhaft verwandt mit dem

Ausgabe von K.Holl, I p. 220, 13 ff.) mit der Formulierung der Tosefta.
Die Formulierung in der Tosefta geht über die der Mischna noch hinaus.
Darf man annehmen, daß die Formulierung (und von ihr allein reden wir)
dem Elxai schon 100 Jahre vor der Tosefta bekannt war, während sie der
Mischna unbekannt geblieben wäre? Eine solche Annahme ist doch recht
schwierig, und darum möchte ich die Tosefta-Formulierung dem Epipha-
nius zuschreiben, der die ebionitische Gebetsriehtung nach Jerusalem dem

Elxai, wohl mit Recht, zuschreibt, ihn aber nun gegen die christliche Qibla
polemisieren läßt.

19 Siehe du Mesnil du Buisson, Les peintures de la synagogue de Doura-
Europos, Roma 1939, p. 11.

20 Tafel XIII 2 bei Du Mesnil du Buisson (s. Anm. 19). Das Abrahamsopfer

ist bekanntlich auch auf dem Mosaik der Synagoge von Beth Alpha
(Haus des Ilpha) dargestellt, wo es das Gegenstück zu der Darstellung
der Kultusgegenstände bildet. Vom Standpunkt der Komposition aus
gesehen, besteht ein Zusammenhang zwischen dem Dura-Bild und dem Mosaik
von Beth Alpha. Auch auf Misrach-Bildern kommt das Abrahamsopfer vor.
Vgl. auch Helen Rosenau, Die palästinischen Synagogen und ihr Einfluß
auf die Kunst des Abendlandes, zu E. L. Sukenik, The ancient Synagogue
of Beth Alpha, Jerusalem-London 1932, in den «Theologischen Blättern»
13, 1934, Sp. 289—295.

21 Siehe H.-J. Schoeps (s. Anm. 15), p. 30. Das Dura-Bild ist in noch
besserer Reproduktion als bei Du Mesnil du Buisson (s. Anm. 15) bei Ad.
Reifenberg, Denkmäler der jüdischen Antike, Berlin 1937, Tafel 40
reproduziert.

22 Siehe H. W. Beyer u. IL Lietzmann, Die jüdische Katakombe der
Villa Torlonia in Rom (Studien zur spätantiken Kunstgeschichte IV), Berlin

1930, Tafel 12 u. 13; Abbildung auch bei Ad. Reifenberg (s. Anm. 21),
Tafel 53.



der jüdischen Gebetsrichtung 5

Stern, den die Münzen des Simon zur Zeit des zweiten
Aufstandes über das Gebälk der Tempelfront zu setzen pflegen.
Hier kann kaum ein Zweifel obwalten, daß dieser Stern den
Num. 24, 17 geweissagten Messias darstellt, der in dem
,Sternensohn' Barkochba damals gerade seine irdische Realisation
gefunden haben sollte: wenn man das Münzbild in Prosa
übersetzt, so heißt es: ,Der Messias wird den Tempel und
seinen Kult wieder aufrichten.' Der vom Stern überstrahlte
Tempel ist das Sinnbild der messianischen Hoffnung des Volkes,

und er konnte es bleiben, auch als der Aufstand Barkochbas

zusammengebrochen war: auf unserm Katakombenbild
wird diese Bedeutung angenommen werden.» 23

Auch wenn das Bild in der Katakombe Torlonia keine
Darstellung der Gebetsrichtung in sich schließt (es ist auf der
Westmauer und nicht, wie man fordern müßte, auf der Ostseite
angebracht), so bleibt es doch von größter Bedeutung, daß die
Verbindung Tempel und messianischer Stern uns nun wenigstens

einmal auch außerhalb der Aufstandsmünzen in einem
Bilde erhalten ist, das in seinem Kompositionsschema mit
jener Darstellung in Dura Verwandtschaft hat, die die
Gebetsrichtung nach Jerusalem zum Ausdruck bringt.

In diese Zeit, in der die Juden, wenn sie nach Jerusalem
beteten, an die Wiederaufrichtung des Tempels durch den Messias

dachten, fallen, wie mir scheint, die entscheidenden
Auseinandersetzungen zwischen Heidenchristen und Judenchristen
über die wahre Richtung des Gebetes.24 Bekanntlich hat Ire-

23 So Beyer u. Lietzmann (s. Anm. 22), p. 24.
24 Wenn wir freilich den Epiphanius-Bericbt über Elxai als authentisch

nehmen, müßte der christliche Brauch, nach Osten zu beten, viel älter sein
und, wie F. J. Dölger, Sol Salutis, 2. Aufl., Münster 1925, p. 169 anzunehmen

geneigt ist, bis in das erste Jahrh., d. h. bis in die apostolische Zeit
zurückgehen. Das ist ja auch die Meinung der syrischen Kirche. So läßt
Ishodad diesen Brauch auf eine Anordnung des Petrus in Antiochia
zurückgehen (s. «Ephemerides .Liturgieae» 1945, p. 62 Anm. 24). Weigand in
der Festschrift für Seh. Merkle, Düsseldorf 1922, p. 370 hat gegenüber
Dölger darauf hingewiesen, daß Epiphanius dem Elxai, der an einer juden-
christlichen Sitte festgehalten habe, eine polemische Tendenz untergelegt
habe. Unsere Anmerkung 18 in diesem Aufsatz hat gezeigt, daß dem Elxai
die Tosefta-Ueherlieferung noch nicht bekannt sein konnte und daß
demgemäß auch von einer Polemik gegen eine schon bestehende christliche
Gebetsrichtung bei Elxai nicht die Rede sein kann (damit sind die Ein-



6 E. Peterson, Die geschichtliche Bedeutung

näus von den Ebionäern berichtet: «Et circumciduntur ac
persévérant in his consuetudinibus, quae sunt secundum legem,
et Iudaico charactere vitae, uti et Hierosolymam adorent, quasi
domus sit Dei.» 25 Diese Notiz über die Judenchristen geht
wahrscheinlich auf Justin zurück, fällt also ungefähr in die
Zeit des zweiten jüdischen Aufstandes. Die Notiz spricht nicht
davon, daß Gebetsrichtung und messianische Erwartung
miteinander verknüpft sind, und doch müssen wir eine Erörterung
gerade dieser Frage zwischen Juden und Christen voraussetzen,

weil sonst die Begründung der christlichen Gebetsrichtung

nach dem Osten mit der Erklärung, es sei die Richtung,
aus der Christus kommen werde, unverständlich bleibt. Die
syrische Doctrina apostolorum 26 (auch Canones apostolorum
oder Canones des Addai genannt) setzt in Canon 1 fest: «Die
Apostel haben also bestimmt, daß ihr nach Osten beten sollt,
weil, wie der Blitz, der aufleuchtet im Aufgang und scheint
bis zum Niedergang, so auch die Ankunft des Menschensohnes
sein wird', damit wir dadurch (durch die Gebetsrichtung nach
Osten) erkennen und verstehen, daß er vom Osten her plötzlich
erscheinen wird.» 27 F. J. Dölger hat schon ganz richtig
empfunden: «Im Zusammenhang mit der scharf ausgeprägten
Wiederkunftshoffnung des Urchristentums macht die Begründung
der Canones den Eindruck höchster Altertümlichkeit.» 28 Aber
dieser persönliche Eindruck von Dölger bedarf nun doch noch
einer Begründung. Es war die Schwäche in Dölgers Argumentation,

daß er nur jüdische und christliche Gebetsrichtung
voneinander abgehoben hatte und nicht das besondere Problem

wände von Dölger, p. 197 Anm. 1, hinfällig geworden; Dölger hat übrigens

auf p. 191 u. 196 die Mischna-Formulierung und die Tosefta-Ueber-
lieferung immer durcheinandergeworfen).

25 Irenaus, Haer. I 22 (Harvey p. 213 I 26, 2 p. 255 Stieren).
28 Das Alter dieser Schrift ist unbekannt. Nach F. C. Burkitt im «Journ.

of Theol. Stud.» 24, 1923, p. 201 stammt sie aus dem 3./4. Jahrh. n. Chr.
Nach demselben, ebd. 22, 1921, p. 283 ist sie nicht später als die Didascalia
anzusetzen.

27 Die Uebersetzung des syrischen Textes ins Deutsche nach F. J. Dölger

(s. Anm. 24) p. 172; vgl. auch die spätere kirchenrechtliche Ueber-
lieferung bei Dölger p. 178.

28 Es bleibt freilich zwischen diesem ersten kirchenrechtlichen Zeugnis

und der Zeit des zweiten jüdischen Aufstandes noch ein beträchtlicher
zeitlicher Abstand.



der jüdischen Gebetsrichtung 7

der Verknüpfung von Gebetsrichtung und messianisclier Hoffnung

gesehen hatte. In dieser Verbindung von Gebetsrichtung
und messianischer Erwartung, wie sie für uns im Judentum
zur Zeit des zweiten jüdischen Aufstandes erkennbar wird,
gründet die gegensätzliche christliche Verknüpfung des Ostens
als christlicher Gebetsrichtung und als Richtung der Wiederkehr

Christi in der alten syrischen Kirchenordnung. Damit
ist dann aber auch eine chronologische Fixierungsmöglichkeit
für die Entstehung der christlichen Gebetsrichtung in der
syrischen Kirche nach dem Osten gegeben. Die Verordnung, die
für uns erst in der syrischen Doctrina apostolorum faßbar
ist — und es handelt sich bei dem Gebet nach dem Osten in
der syrischen Kirche um eine rechtliche Anordnung 29

—, muß
in die Zeit des zweiten jüdischen Aufstandes zurückgehen.
Damit bekommen wir nunmehr in der Frage nach der
Herkunft der christlichen Gebetsrichtung nach dem Osten festen
Boden unter den Füßen. Man muß das Problem des christlichen
Gebets nach dem Osten von dem weitverbreiteten
religionsgeschichtlichen Brauch des Gebets nach dem Osten überhaupt
ablösen 30 und es als einen Diskussionspunkt in der
jüdischchristlichen Auseinandersetzung sehen, und man muß weiterhin

beachten, daß es im besonderen ein Problem der syrischen
Kirche ist, die zu einer konkreten Auseinandersetzung mit dem

jüdischen Kultbrauch gezwungen war.
Das Interessante an der Synagogendarstellung in Dura ist,

daß die Gebetsrichtung nach Jerusalem einen bildlichen
Ausdruck gefunden hat. In späterer Zeit — ich weiß nicht seit
wann — ist im europäischen Judentum, für welches das Gebet

nach Jerusalem ein Gebet nach Osten war 31, der Gebrauch

29 Aus dem Begriff der apostolischen Anordnung, die für die
Gebetsrichtung nach Osten im gesamten Schrifttum der syrischen Kirche zum
Ausdruck kommt (einen wichtigen Dölger entgangenen Text habe ich in
den «Ephemerides Liturgicae» 1945, p. 62 Anm. 24, beigebracht), ergibt sich
die m. E. richtige Erkenntnis, daß die christliche Gebetsrichtung nach
Osten nicht dem Zufall ihre Entstehung verdankt, sondern ein bewußter
gegen jüdischen Kultbrauch gerichteter, kirchenrechtlicher und theologischer

Akt der syrischen Kirche gewesen ist.
30 Bei Dölger wird das nicht immer deutlich.
91 I. Elbogen, Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen

Entwicklung, Leipzig 1913, p. 461 bemerkt: «Die in Europa allgemein be-



8 E. Peterson, Die geschichtliche Bedeutung

des Misrach-Bildes aufgekommen, um die Gebetsrichtung
anzuzeigen. Der Misrach ist «used to designate an ornamental
picture hung on the eastern wall of the house, or in front of
the reading-desk in synagogue».32 Das Bild eines solchen
Misrach vermittelt freilich mehr den Gedanken an die
Gebetsrichtung nach Osten — daher das Zitat aus Ps. 113, 3 33 — als
den Gedanken an ein Gehet auf den Tempel in Jerusalem hin.
Dabei ist es interessant, daß das Misrach-Bild nicht nur für
die Orientierung des öffentlichen Gebets in der Synagoge,
sondern auch für die des privaten Gebets in den Häusern Verwendung

findet. Aus der ältesten Zeit wissen wir nur auf Grund
des Befundes von Dura, daß die Gebetsrichtung des öffentlichen

Gebets ihre Darstellung gefunden hatte, es fehlt uns
jedoch an Zeugnissen für denselben Brauch im privaten
Gebet. Und doch ist es nicht unwahrscheinlich, daß auch das
private Gebet, z. B. im Söller des Hauses, die Gebetsrichtung
nach Jerusalem irgendwie markiert hatte. Die Bestimmungen
in der Mischna, Berakot IV 5 f., und Tosefta, Berakot III 14 ff.,
zeigen, daß man auch auf der Reise (auf dem Schiff, im Wagen
oder auf dem Esel reitend) bemüht war, im Privatgebet die
Qibla einzuhalten, und Tosefta III 14 beweist, daß man auf
Grund der Windrichtung die Gebetsrichtung festzustellen
suchte.

folgte Wendung war geographisch nicht ganz genau. Mordechai Jaffe
forderte darum eine südöstliche Richtung, aber obwohl sein Hinweis später
erneuert wurde, blieb es bei der Orientierung nach Osten.» Diese nur
ungefähre Einhaltung der Gebetsrichtung im Judentum ist alt. In der in
Anm. 33 besprochenen christlichen Streitschrift behaupten die Juden,
Daniel habe nach Süden gebetet, obwohl doch Südwesten genauer gewesen
wäre. Die weitherzige Behandlung der Gebetsrichtung im Judentum
unterscheidet sich von der strengeren im Islam.

32 Siehe den Artikel Mizrah in der «Jewish Encyclopaedia» VIII p. 628.
33 Ps. 113, 3 wird anscheinend nur in der christlich-jüdischen Diskussion

einer Schrift des 7. Jahrh. n. Chr., die Bardy unter dem Titel «Les
trophées de Damas» in der «Patrologia Orientalis» XV 2, Paris 1920,

p. 80 f. veröffentlicht hat, als Begründung für die christliche Gebetsostung
angeführt. Sonst kommt diese Psalm-Stelle in der christlichen Argumentation

m. W. nicht vor (s. meine Notiz im «Jahrbuch für Liturgiewissenschaft»

IV, 1924, p. 159). Das Zusammentreffen mit dem Psalm der Mis-
rach-Bilder wird wohl auf Zufall beruhen. Zum Traktat s. auch A. Lukyn
Williams, Adversus Judaeos, Cambridge 1935, p. 162 ff. (Ode Salom. 26, 5

berührt sich mit Ps. 113, 3.)



der jüdischen Gebetsrichtung 9

Alles das bisher Erörterte: Gebetsrichtung des öffentlichen
Gebetes, des privaten Gebetes, Gebetsrichtung außerhalb des

Hauses, Darstellung der Gebetsrichtung, kehrt in der christlichen

Qibla wieder. Das Problem ist bisher noch nicht erkannt
worden. In einem Aufsatz: «La Croce e la preghiera verso
oriente», der in den «Ephemerides Liturgicae» LIX, Rom 1945,
S. 52 ff., erschienen ist, habe ich darüber gehandelt. Ich
verweise für alle Einzelheiten auf diesen Aufsatz und hebe hier
nur das Wesentliche hervor. Wenn man von der Gebetsrichtung

des privaten Gebets seinen Ausgangspunkt nimmt, so
erkennt man zunächst ohne Schwierigkeit, daß das Kreuz die
Funktion hat, im Zimmer die Gebetsrichtung nach Osten
anzuzeigen. Charakteristisch dafür sind die Akten des hl. Kar-
dagh, wo der Heilige sofort nach seiner Bekehrung sich in sein
cubiculum begibt, das Kreuzzeichen an die Ostwand zeichnet
und dann auf den Knien sein Gebet beginnt (6. Jahrh. n. Chr.).
Auch die Qibla des Gebetes auf der Reise ist uns aus der
christlich-syrischen Literatur bekannt. In der syrischen Geschichte
des Johannes, Sohnes des Zebedäus, liest man, daß man (außerhalb

des Hauses) nach Osten hin betet, auf ein Kreuz zu, das
Johannes von seinem Hals genommen und in der Richtung
nach Osten aufgerichtet hatte. In den beiden genannten Fällen
handelt es sich weniger um eine Verehrung des Kreuzes 3\
sondern um die Hinwendung zur wahren Qibla, die durch das
Kreuz markiert wird. Dieser Brauch, auf ein Kreuz hin nach
Osten zu beten, muß alt sein; denn die apokryphen
Apostelgeschichten polemisieren schon gegen eine solche Sitte. Man
soll, heißt es in der Polemik, nicht an das sichtbare Kreuz aus
Holz denken, wenn man betet, sondern an das unsichtbare
Kreuz, das man in der Aszese darstellt und das zu einem wortlosen

mystischen Gebet führt (Martyr. Petri c. 8 ff.). Mit Hilfe
der Acta Xantippae et Polyxenae läßt sich für die alten Acta
Pauli ein verwandter Gedankengang rekonstruieren. Im mystischen

Gebet wird die Ostwand, gegen die hin man gebetet hat,
sozusagen durchdringbar. Ein Lichtkreuz wird an der
Ostwand sichtbar, und durch die Mauer hindurch erscheint ein

34 Zum Thema der Kreuzes-Spekulation vgl. neuerdings K. L. Schmidt,
Kanonische und apokryphe Evangelien und Apostelgeschichten, Basel 1944,

p. 65—76.



10 E. Peterson, Die geschichtliche Bedeutung

Jüngling, der zunächst wie Paulus aussieht, dann aber als
Jesus erkannt wird, dem das Kreuz vorausgegangen war. Man
beachte, daß das Lichtkreuz an der Ostwand sichtbar wird, also
dort, wo sonst ein Kreuz gemalt oder ein Kreuz aus Holz
angebracht wird.35 Mit diesen Zeugnissen aus den apokryphen
Apostelgeschichten werden wir in die Zeit geführt, die von der
Einführung der Gebetsrichtung nach Osten und der, wie wir
annehmen müssen, damit verbundenen Markierung der
Gebetsrichtung durch ein Kreuz nicht sehr weit entfernt ist. Man
darf vermuten, daß die kirchenrechtliche Anordnung auf den
Widerstand mystischer Kreise in Syrien gestoßen ist. Die
Polemik gegen Kreuz und Kreuzesverehrung in den östlichen
Sekten ist weit älter als der Bilderstreit in der byzantinischen
Kirche; sie geht mit der Polemik gegen die Gebetsrichtung
nach Osten parallel. Daß der Brauch, nach Osten auf ein Kreuz
hin zu beten, alt ist, beweist Tertullian, der nacheinander
Kreuz und Gebetsostung als zwei eng miteinander verbundene
Probleme behandelt; und diese Sitte, die beiden Fragen zusammen

zu behandeln, hat sich dann bei den christlichen Autoren
der Folgezeit gehalten. Der Schlüssel zur Lösung der Frage,
warum nun gerade das Kreuz mit der Gebetsrichtung nach
Osten verbunden ist, wird uns durch die Rekonstruktion der
Acta Pauli an die Hand gegeben. Das Kreuz, das, an der
Ostwand erkenntlich, dem Kommen Christi vorausgeht, ist das
eschatologische Kreuz, das Christus bei seiner zweiten
Ankunft vorauszieht. Es handelt sich um das eschatologische
Kreuz, um das «Zeichen des Menschensohnes» (Matth. 24, 30).
Wenn wir früher darauf hingewiesen haben, daß die christliche
Gebetsrichtung der jüdischen Gebetsrichtung nach Jerusalem
bewußt entgegengesetzt worden ist, dann wird man auch nicht
den besonders den Juden drohenden Charakter des eschatolo-
gischen Kreuzes-Symbols in der Gebetsrichtung der syrischen
Kirche verkennen. Das Kreuz ist in diesem Zusammenhang
etwas wie eine Illustration des Sacharja-Zitates in Matth. 24,
30 und Apk. Joh. 1, 7: «Und es werden ihn sehen alle Augen
und die ihn gestochen haben.»

Aus diesem Zusammenhang heraus wird nun auch das

35 In den «Ephemerides Liturgicae> 1945 p. 61 habe ich gezeigt, daß

die Mandäer gegen dieses Kreuz am der Wand polemisieren.



der jüdischen Gebetsrichtung 11

Kreuz in den Apsiden der altchristlichen Basiliken verständlich,

das bisher den Kunsthistorikern so viel Schwierigkeiten
bereitet hatte. Man ging von der Annahme aus, daß das Kreuz
ursprünglich das Marterwerkzeug Christi dargestellt habe,
und stand nun vor der Schwierigkeit, daß das absidale Kreuz
eher ein Sinnbild des Triumphes als des Leidens war. Um den
Uebergang zu finden, mußte man direkt oder indirekt die
sogenannte Kreuzes-Vision des Constantin zu Hilfe rufen.36
Aber alle diese Theorien erweisen sich als unrichtig, wenn
man einmal erkannt hat, daß die absidalen Darstellungen nichts
weiter als die Illustrierung der christlichen Gebetsrichtung
nach Osten sind. Wie der liturgische Brauch, nach Jerusalem
zu beten, in der Synagoge von Dura zur Darstellung des
jüdischen Tempels und des jüdischen Opferdienstes oberhalb der
Gebetsnische geführt hatte, so führt der liturgische Brauch
der Christen dahin, in der Apsis das eschatologische Thema
der Gebetsrichtung nach Osten zu behandeln. Dabei darf man
annehmen, daß das Thema des Kreuzes statt der Figur des zum
Gerichte wiederkommenden Christus durch die Abneigung der
Syrer gegen anthropomorphe Darstellungen bedingt ist. Wie
weit dabei das Kreuz des näheren ein jüdisches Symbol, sei
es den Jakob-Stern, sei es den siebenarmigen Leuchter,
verdrängen sollte, kann hier unerörtert bleiben. Eines scheint mir
nur gewiß, daß das absidale Kreuz das, wenn man so sagen
darf, Misrach-Bild der christlichen Gebetsrichtung im Altertum

gewesen ist.
Aber etwas anderes muß nun auch noch beachtet werden.

Die Illustrierung der jüdischen Gebetsrichtung nach Jerusalem
ist in Dura oberhalb der Nische, in die man die Tora-Rollen
stellte, erfolgt und nicht innerhalb derselben. Die Aufstellung
der Tora-Rollen in die Gebetsnische 37, bzw. des Tora-Schreines

38 Die Kreuzes-Vision des Constantin setzt umgekehrt den Glauben
an die Existenz des im Himmel befindlichen, eschatologischen Kreuzes
voraus. Ich halte es nicht für unmöglich, daß Constantin schon in seiner
Jugend durch die Sibyllinische Literatur Kenntnis von diesem Kreuz
gehabt hat.

87 Hat die Muschel in der Gebetsnische von Dura vielleicht die Funktion

auszudrücken, daß hier die Gebete erhört werden? Natürlich weiß ich
wohl, was die Archäologen über die Muschel als Nischengrund sagen; aber
hier handelt es sich vielleicht doch um mehr als ein dekoratives Motiv.



12 E. Peterson, Die geschichtliche Bedeutung

in Apsiden, ist, wie Du Mesnil du Buisson 38 wohl mit Recht
bemerkt hat, eine Analogie zu dem heidnischen Brauch,
Götterstatuen oder Reliefs in die zentralen Nischen der Tempel zu
stellen. Die Tora-Rolle, bzw. der Tora-Schrein tritt an die Stelle
des Götterbildes. Wenn wir nun in der altchristlichen Basilika
die Illustration der Gebetsrichtung nach Osten an der
Wölbung der Apsis finden, so scheint mir hier die Vorstellung
vorzuliegen, daß man nicht auf eine Gebetsnische hin betet, in der
das Götterbild durch die Tora-Rolle ersetzt wird, sondern nach
Osten, auf den Himmel zu, dessen Wölbung man in der
Wölbung der Apsis wiederfand. Die Darstellungen des eschatologi-
schen Kreuzes auf dem Himmelsgrund in den Wölbungen der
Apsiden sind ein beredtes Zeugnis für diesen Glauben. Wie
die christliche Gebetsrichtung nach Osten die jüdische
Gebetsrichtung auf den irdischen Tempel in Jerusalem transzen-
diert30, so verwandelt sie auch die jüdische Apsis oder
Gebetesnische in den Himmel der christlichen Apsis40 und
gestaltet die horizontale Gebetshaltung der Juden 41 in eine «nach
oben» gerichtete Gebetshaltung um.42 Das alles zeigt, wie
bedeutungsvoll für Liturgie und Kunst die im Gegensatz zur
jüdischen Gebetsrichtung entwickelte christliche Gebetsrichtung

geworden ist.
Die jüdische Gebetsrichtung hat dann noch einmal im Islam
38 Vgl. seine in Anm. 19 genannte Arbeit, p. 11.
39 Ueber diese Transzendierung des Tempelkultes siehe meine Studie

«Das Buch von den Engeln», Leipzig 1935.
40 Man kann nicht sagen, daß die christliche Apsis ein Ersatz für das

Gebet in das Freie ist. Denn dieses richtet sich ja auf das irdische Heiligtum,

nicht auf einen transzendenten «Himmel». (In Syrien setze man erst
im 6. Jahrh. n. Chr. Fenster in die Apsiden, wie bei F. Sarre u. E. Herzfeld,

Archäologische Reise im Euphrat- und Tigrisgebiet, 1910 ff., Guyer
im Bd. II p. 7 irrigerweise meint.)

41 Gebet mit Aufblick zum Himmel ist bei den Juden selten; siehe
(H. L. Strack u.) P. Billerbeck (s. Anm. 8), p. 246.

42 Die «nach oben» gerichtete Gebetshaltung wird damit in eine sekundäre

Verbindung mit der griechischen Gebetshaltung zu den Göttern des
Himmels gebracht, wie das Gebet nach Osten dann mit dem Sonnenkult in
eine Beziehung gesetzt werden konnte. Aber das alles ist eine sekundäre
Folgeerscheinung (in den Arbeiten von Dölger kommt dieser Tatbestand
nicht immer klar zum Ausdruck), die mit der eigentlich entscheidenden
historischen Auseinandersetzung zwischen jüdischer und christlicher Religion

nur indirekt zu tun hat.



der jüdischen Gebetsrichtung 13

eine bedeutende Rolle gespielt. Bekanntlich hat Mohammed im
Anfang die jüdische Gebetsrichtung nach Jerusalem beachtet.43
Erst später wurde die Gebetsrichtung nach Mekka festgesetzt.

Interessant ist, daß vor Einführung der Gebetsnische die
Markierung der Gebetsrichtung, etwa durch besondere Steine,
sich als notwendig erwies.44 Das ist eine Analogie zu dem
christlichen Brauch, die Gebetsrichtung durch ein Kreuz zu
markieren. Die Qibla-Platte des Islam scheint mir ebenso wie
die Gebetsnische auf jüdischen Brauch zurückzugehen. Nach
dem Johannesbuch der Mandäer45 verneigen sich die Juden
vor einem «Gewölbe». M. Lidzbarski vermutet, es sei damit
die Gebetsnische, der Mihrab, gemeint.46 Nun wird im Qolasta
der Mandäer von denen gesprochen, «die sich vor einem
Gewölbe und Ziegel verneigen».47 Lidzbarski hat schon auf
Talmud bab. Sanhédrin 107 gewiesen, wo erzählt wird, daß Jesus
einen Ziegelstein aufgestellt und sich vor ihm verneigt habe.
H. L. Strack, der ebenfalls diesen Text beibringt4S, hat damit
gar nichts anfangen können. M. E. will der Zusammenhang
folgendes besagen: Jesus kommt zu Rabbi Jehosua ben Pe-

rahja 40, während dieser das Schema rezitiert. Der Rabbi gibt
ein Zeichen mit der Pland, das von Jesus dahin gedeutet wird,
er stoße ihn gänzlich fort. Daraufhin heißt es von Jesus: «So

ging er fort, richtete einen Ziegelstein auf und betete ihn an»,
d. h. Jesus setzte seine eigne Qibla fest. Es ist interessant, daß
auf der berühmten Disputation über den Talmud in Paris im
Jahre 1240 der Rabbi zur Erklärung der Talmud-Stelle auf
das (Qibla-) Kreuz der Christen hingewiesen hat.50 Wenn ein
besonders markierter Ziegelstein im Judentum wie im Islam

43 Siehe A. Sprenger, Das Leben u. die Lehre des Mohammad, 2. Aufl.
1869, 3. Bd. p. 49 f.

44 Vgl. Handwörterbuch des Islam, p. 498. Es handelt sich um eine
Analogie zu dem christlichen Brauch, die Gebetsrichtung durch ein Kreuz
zu markieren.

45 M. Lidzbarski, Das Johannesbuch der Mandäer, 1905/15 p. 136.
48 Ebd., p. 114 Anm. 2.
47 M. Lidzbarski, Mandäische Liturgien, 1920 p. 131.
48 H. L. Strack, Jesus, die Häretiker u. die Christen, Leipzig 1910, p. 33.
49 H. L. Strack, Einleitung in Talmud u. Midraä, 5. Aufl., München 1921,

p. 117.
58 H. L. Strack (s. Anm. 48).



14 E. Peterson, Die geschichtliche Bedeutung der jüdischen Gebetsrichtung

die Qibla anzeigte, ist dann nicht vielleicht schon der Stein
in der Wand, der nach Habakuk 2, 11 gegen den Menschen
zeugt5l, als eine solche Qibla-Platte zu deuten? Zu einer
solchen Annahme bestimmt mich ein anderer mandäischer Text.62
Dort ist von dem kirchlichen Messias Lügen-Messias) in
folgender Weise die Rede: «Von Osten nach Westen wird er
an einem Tage kommen, bis daß der Ziegel aus der Wand für
ihn zeugt.» Auf Grund des früher Ausgeführten ist dieser
Text jetzt leicht zu verstehen. Es handelt sich um die Begründung

der christlichen Gebetsrichtung aus Matth. 24, 27, wie
wir sie aus der syrischen Doctrina apostolorum kennen und
für die der Ziegel aus der Wand in Habakuk 2, 11, also der
uns nunmehr bekannte Qibla-Stein, Zeugnis ablegen wird. Der
Text läßt darauf schließen, daß die syrischen Christen den
jüdischen Qibla-Stein gebraucht haben, was uns nicht verwundern

darf, wenn wir sehen, daß auch in einer christlichen
Kapelle bei Horns53 und in koptischen Kirchen die jüdische
Gebetsnische gelegentlich vorkommt.64

Daß die Gebetsnische im Islam, entgegen anderen früher
geäußerten Vermutungen, auf die jüdische Gebetsnische
zurückgeht, scheint mir vor allem auf Grund der Gebetsnische
in Dura sehr wahrscheinlich zu sein.65 Selbst die Form des
Mihrab mit den beiden Säulen ist in der Gebetsnische von
Dura vorgebildet. Und wenn wir in Mesopotamien den Mihrab
mit Darstellung der Lampe finden, die man auf die Licht-Sure
im Koran zurückgeführt hat56, so darf man vielleicht doch
auch auf die «ewige Lampe» hinweisen, die in der Synagoge
vor dem Synagogen-Schrein hängt.67

61 Rabbinische Zitate bei (H. L. Strack u.) P. Billerbeck (s. Anm. 8),
p. 253.

62 Bei M. Lidzbarski, Ginza, 1925 p. 414, 13 f.
53 Mélanges Univ. Beyrouth 14, 1929, fasc. 1, p. 6.
64 Bemerkt sei noch, daß das im Talmud Sanhédrin angegebene Datum

über die Entstehung der christlichen Qibla (R. Jehoshua ben Perahja lebte
100 Jahre n. Chr.) vorzüglich mit dem von uns früher erschlossenen Datum
(zwischen 130 u. 150) ühereinstimmt.

65 Siehe auch S. Krauß, Synagogale Altertümer, Berlin-Wien 1922,

p. 341.
50 Sarre-Herzfeld (s. Anm. 40), p. 286 f.
57 Siehe z.B. E. L. Sukenik (s. Anm. 20), Tafel 8, auch bei Ad. Reifenberg

(s. Anm. 21), Tafel 49.



W. Völker, Die Vollkommenheitslehre des Clemens Alexandrinus 15

Die jüdische Gebetsrichtung nach Jerusalem ist
religionsgeschichtlich wie kunstgeschichtlich von größter Bedeutung
geworden. Die christliche wie die islamische Religion sind
sowohl negativ wie positiv durch sie bestimmt worden. Die christliche

Kunst hat im Gegensatz zu ihr ihre Anregungen erfahren.

Aber der jüdischen Gebetsrichtung gegenüber wird nun
der spezifisch eschatologische Charakter der christlichen Religion

in Liturgie und Kunst noch einmal deutlich.
Rom. Erik Peterson.

Die Vollkommenheitslehre des

Clemens Alexandrinns in ihren geschichtlichen
Znsammenhängen.

Vorbemerkung: Während die Forschung sich mit großer Ausschließlichkeit

Problemen der mittelalterlichen oder neueren Mystik zugewandt
hat, fehlt es dagegen fast völlig an einschlägigen Untersuchungen über
die Mystik der Vaterzeit. Und doch wäre deren Kenntnis von großer
Bedeutung, schon um die Frage beantworten zu können, in welchem
Umfange entscheidende Gedanken der Folgezeit in der patristischen Periode
bereits grundgelegt sind. Ich habe seit langem meine Aufmerksamkeit
diesem Gebiete zugewandt und zunächst mit Arbeiten über die Alexandriner
eingesetzt. Von den drei ihnen gewidmeten Bänden sind zwei bereits
erschienen (I: Das Vollkommenheitsideal des Origenes, 1931: II: Fortschritt
und Vollendung bei Philo von Alexandrien, 1938), während der dritte
infolge der Ungunst der Zeiten noch ungedruckt ist (III: Der wahre Gno-
stiker nach Clemens Alexandrinus, 1941). In einem abschließenden Kapitel

konfrontiere ich hier die drei Alexandriner und arbeite die
übereinstimmenden und trennenden Züge ihrer Frömmigkeit heraus. Dieser
Abschnitt soll als Probe im folgenden abgedruckt werden; er wird hoffentlich

auch für sich allein verständlich sein.
Inzwischen ist ein vierter Band vollendet, der die Mystik Gregors

von Nyssa behandelt und zeigen soll, wie stark alexandrinisches
Gedankengut bei diesem Kappadozier nachwirkt (IV: Gregor von Nyssa als
Mystiker, 1946). Drei weitere Monographien sind geplant (V: Dionys der
Areopagite; VI: Der geistliche Kampf — Aszetik und Mystik im ältesten
Mönchtum der östlichen Kirche; VII: Maximus Confessor, der den gesamten

Ertrag der patristischen Mystik in sich zusammenfaßt und zugleich
die Grundlage für die byzantinische und damit auch für die russische
Mystik bildet).

Ir. Hausherr S. J., einer der besten Kenner altchristlicher
Mystik, hat in seinem lehrreichen Aufsatz: «Les grands cou-


	Die geschichtliche Bedeutung der jüdischen Gebetsrichtung

