Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 3(1947)

Heft: 1

Artikel: Die geschichtliche Bedeutung der jldischen Gebetsrichtung
Autor: Peterson, Erik

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877522

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

3. Jahrgang Heft 1 Januar/Februar 1947

Die geschichtliche Bedeutung der jiidischen
Gebetsrichtung.

In Ps. 5, 8 ist beschrieben, wie der F'romme im Tempelvor-
hof steht und, dem Tempel zugewandt, sich niederwirft. Auch
in Ps. 28, 2 ist eine dhnliche Situation erkenntlich. Der Beter
befindet sich «ostlich des Tempelhauses auf einem der Vor-
hofey.* Dafl man, dem Tempel zugewandt, betet, ist insofern
nicht erstaunlich, als man an eine besondere Prisenz Gottes im
Tempel glaubte. Auch auflerhalb Israels betet man in der Rich-
tung, wo man den Gott gegenwirlig weill.? Die Gebetsrich-
tung im Heiligtum selber ist also noch nicht eine Gebets-
richtung im technischen Sinne des Wortes, ist noch keine
Orientierung, keine Qibla. Von einer solchen kann man erst
reden, wenn von allen Orten in eine bestimmte Richtung, auf
einen bestimmten Ort hin gebetet wird. Man sagt, dal sich der
Brauch, nach Jerusalem hin zu beten, erst in der Exils-Zeit
in der Diaspora ausgebildet habe. «Die Sitte 14t sich in der
vorexilischen Zeit weder belegen noch vermuteny, schreibt
R. Kittel anldaflich 1. Kon. 8, 483, und &dhnlich urteilt K. Marti
bei der Besprechung von Dan. 6, 11. * Die Daniel-Stelle ist fiir
uns interessant; denn sie setzt den Brauch voraus, auf dem
Soller nach Jerusalem hin bei offenem Fenster zu beten. Frei-
lich hat A. E. Ehrlich die gewéhnliche Uebersetzung von den
«gedffneteny Fenstern wohl mit Recht beanstandet und den
Text dahin verstanden, «es waren Fenster darin gemacht» 8,
aber die Erwidhnung der Fenster (die natiirlich nicht geschlos-
sen waren) beim Gebet Daniels im Obergemach bleibt darum

1 So Hans Schmidt, Die Psalmen, Tiibingen 1934, p. 52.

? Siehe z.B. P.Stengel, Griech. Kultusaltertiimer, 3. Aufl.,, Miinchen
1920, p. 80.

% R. Kittel, Die Biicher der Konige, Gottingen 1900, p. 7S.

4 K. Marti in seinem Daniel-Kommentar, p. 44.

5 A. E. Ehrlich, Randglossen zur hebr. Bibel, Vol. VII, Leipzig 1914,
p. 142, Siehe auch J. A. Montgomery, A critical and exegetical commentary
on the book of Daniel, New York 1927, p. 274.



2 E. Peterson, Die geschichiliche Bedeutung

nicht weniger beachtenswert. Man betet nach Jerusalem auf
ein Fenster hin und nicht auf die leere Mauer. Das konnte im
Soller am leichtesten geschehen. Auch Tobit 3, 11 kennt das
Gebet auf das Fenster hin. G. I'. Moore ® hat das Obergemach
so charakterisiert: es ist «an additional, ordinarily third, story
raised above the flat roof of the house at one corner, or upon
a tower-like annex to the building. It generally contains but
a single appartment, of larger or smaller dimensions, through
which latticed windows on all sides? give free circulation of
air, making it the most comfortable part of the house». Darum
dient der Séller auch als Zusammenkunftsort der Rabbinen. ®
Weil der Soller allenthalben Fenster hat, ist er der bevor-
zugte Gebetsort geworden; denn er ermdoglicht, dall man in
ihm nach Jerusalem auf ein Fenster hin beten kann.® Im
babylonischen Talmud Berakot 34 b* heillit es: «R.Hija b.
Abba * sagte: Der Mensch bete nicht anders als in einer Stube,
wo Fenster da sindy, und dann folgt als Beweis Dan. 6, 11.
Origenes in seiner Schrift iiber das Gebet setzt sich in c. 32 mit
Leuten auseinander, die auf die christliche Gebetsrichtung
nach Osten verzichten, wenn die Tiiren des Hauses nach einer
anderen Richtung hin gerichtet sind, und die darauf bestehen,
nach der Oeffnung des Hauses hin (und nicht mit dem Blick
auf eine Wand) ihre Gebete zu verrichten. Von da aus ver-
steht man, daBl die ilteren galiliischen Synagogen, die als
nach Siiden (Jerusalem) hin gerichtet zu denken sind, die
betende Gemeinde auf die mittlere Eingangstiir zu beten
lassen. Auch die Judenchristen haben ihre Synagogen nach

8 G. F. Moore, A critical and exegetical commentary on Judges, 2 ed.,
Edinburgh 1908, p.96. Zum Obergemach duBiert sich auch S.Krauf, Tal-
mudische Archidologie, Leipzig 1910, I p.31 u. p.327; ders., Synagogale
Altertiimer, Wien-Berlin 1922, p. 357.

7 Vgl. Dan. 6, 11 den Plural «Fenstery.

8 Vgl. (H. L. Strack u.) P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testa-
ment aus Talmud u. Midrasch, Bd. IT, Miinchen 1924, p. 594.

9 Soller als Gebetsort bei den Juden: Kethuboth 50 b; Berakoth 34 b;
bei Christen: Act. 1, 131.; 20, 7f.; Martyr. Polye. 7, 1.

10 Uebersetzung von L. Goldschmidt, Bd. I p. 130 Z. 38 ff.

11 Generation der Tannaim; siehe H. L. Strack, Einleitung in Talmud
u. Midrag, 5. Aufl.,, Miinchen 1921, p.134; da er Schiiler u. Freund Rabbis
war, wird seine Zeit in das 2./3. Jahrh. n. Chr. fallen.



der jiidischen Gebetsrichtung 3

Siiden (Jerusalem) orientiert. ** Fenster und Tiir dienen augen-
scheinlich dazu, dem Gebet freien Lauf zu lassen, es nicht
in einen geschlossenen Raum einzuschlieflen. Wahrscheinlich
wird auch die jiidische Vorliebe fiir ein Gebet unter freiem
Himmel (also in einer mpoogeuyn) ** statt in einem geschlossenen
Raum (also in einer ouvaywyd) mit diesen Vorstellungen zu-
sammenhiingen. 1*

Dafl man in der Diaspora auf Jerusalem hin gebetet hat,
steht auller Zweifel. Aber diese jiidische Orientierung des
Gebets bekommt nun noch ein besonderes Gewicht nach der
Zerstorung des Tempels. Man betet von da an nach Jerusalem,
weil der Lage des irdischen Tempels die des himmlischen ent-
gpricht. ** (Im Judentum richtet sich der himmlische Tempel
nach dem irdischen, der himmlische Gottesdienst nach dem
irdischen, im Christentum ist das umgekehrt.) Von da aus
erhalten die Bestimmungen iiber die Gebetsrichtung in der
Mischna Berakot 1V 5% und in der Tosefta I1I 14 ff. ** ihren
letzten Sinn. « Wer nordlich steht, richtet sein Angesicht nach
dem Siiden, wer siidlich steht, richtet sein Angesicht nach
dem Norden; wer o6stlich steht, richtet sein Angesicht nach
dem Westen, wer westlich steht, richtet sein Angesicht nach
dem Osten, und so betet ganz Israel, hingewandt nach einer
Stitte.» ** Die um 244 n. Chr. erbaute grofle Synagoge von

12 Das hat L. Rost scharfsinnig im «Palistina-Jahrbuch» 29, 1933, p. 53,
nachgewiesen. Das entspricht dem, was wir aus Irendus u. Epiphanius iiber
die Qibla der Judenchristen (Elxai) wissen.

13 Siehe S.Kraufl, Synagogale Altertiimer, Wien-Berlin 1922, p.270
u. 330. '

11 Das hier angeschnittene Problem ist von O. Weinreich, Gebet u.
Wunder (Genethliakon f. Wilh. Schmid, Tiibinger Beitrige zur Altertums-
wissenschaft V), Stuttgart 1929, gelegentlich gestreift, aber, wenn ich
recht sehe, nicht behandelt worden.

15 Siehe H.-J.Schoeps, Die Tempelzerstérung des Jahres 70 in der
jiidischen Religionsgeschichte («Coniectanea Neotestamentica» VI), Upp-
sala 1942, p. 30.

16 Siehe die Ausgabe von O. Holtzmann, p 65 f.

17 Siehe O. Holtzmann, Der 'Toseftatraktat Berakot (= Beihefte zur
«Zeitschr. f. die alttestamentl. Wissenschafty XXIII), Gielfen 1912, p. 45.

18 Uebersetzung von O. Holtzmann (s. Anm.17). Sehr merkwiirdig ist
das Zusammentreffen des Judenchristen Ilxai in der detaillierten Formu-
lierung der judenchristlichen Gebetsrichtung (Epiphanius, Haer. XIX 3, 5,

1#



4 E. Peterson, Die geschichtliche Bedeutung

Dura zeigt, daB das Gebdude nach Jerusalem hin orientiert
war. ' Die Nische, in der der Behilter fiir die Tora-Rollen
stand, zeigte die Orientierung nach Jerusalem an, und wenn
iiber der Nische der Tempel, der siebenarmige Leuchter und
das Abrahamsopfer dargestellt ist?, so liBt uns diese Dar-
stellung keinen Augenblick im Zweifel, daf} die Gebetsrichtung
auf Jerusalem hin eine Gebetsrichtung zum Tempel bedeutet,
der jedoch damals schon lingst zerstort war. Doch hatte sich
ja der Glaube bei den Juden gehalten, da} die Schechina nie-
mals von der westlichen Mauer weichen werde.?* Die Dar-
stellung des Tora-Schreins in Form des Tempels von Jerusa-
lem in der jiidischen Katakombe Torlonia in Rom *? zeigt
iiber der Darstellung des Tempels noch den Stern. «Der Stern
iiber dem Tempelschrein ist unzweifelhaft verwandt mit dem

Ausgabe von K. Holl, I p.220, 13 ff.) mit der Formulierung der Tosefta.
Die Formulierung in der Tosefta geht iiber die der Mischna noch hinaus.
Darf man annehmen, dal die Formulierung (und von ihr allein reden wir)
dem Elxai schon 100 Jahre vor der Tosefta bekannt war, wihrend sie der
Mischna unbekannt geblieben wire? Eine solche Annahme ist doch recht
schwierig, und darum michte ich die Tosefta-Formulierung dem Epipha-
nius zuschreiben, der die ebionitische Gebetsrichtung nach Jerusalem dem
Elxai, wohl mit Recht, zuschreibt, ihn aber nun gegen die christliche Qibla
polemisieren laft.

1% Sjehe du Mesnil du Buisson, Les peintures de la synagogue de Doura-
Europos, Roma 1939, p. 11,

20 Tafel XIII 2 bei Du Mesnil du Buisson (s. Anm. 19). Das Abrahams-
opfer ist bekanntlich auch auf dem Mosaik der Synagoge von Beth Alpha
(Haus des Tlpha) dargestellt, wo es das Gegenstiick zu der Darstellung
der Kultusgegenstinde bildet. Vom Standpunkt der Komposition aus ge-
sehen, besteht ein Zusammenhang zwischen dem Dura-Bild und dem Mosaik
von Beth Alpha. Auch auf Misrach-Bildern kommt das Abrahamsopfer vor.
Vgl. auch Helen Rosenau, Die palidstinischen Synagogen und ihr Einflufl
auf die Kunst des Abendlandes, zu L. L. Sukenik, The ancient Synagogue
of Beth Alpha, Jerusalem-London 1932, in den «Theologischen Blittern»
13, 1934, Sp. 289—295,

# Siehe H.-J.Schoeps (s. Anm. 15), p.30. Das Dura-Bild ist in noch
besserer Reproduktion als bei Du Mesnil du Buiszon (s. Anm. 15) bei Ad.
Reifenberg, Denkmiler der jiidischen Antike, Berlin 1937, Tafel 40 repro-
duziert.

2 Siehe H.W.Beyer u. H. Lietzmann, Die jiidische Katakombe der
Villa Torlonia in Rom (Studien zur spitantiken Kunstgeschichte IV), Ber-
lin 1930, Tafel 12 u. 13; Abbildung auch bei Ad. Reifenberg (s. Anm. 21),
Tafel 53.



der jiidischen Gebetsrichtung b

Stern, den die Miinzen des Simon zur Zeit des zweiten Auf-
standes iiber das Gebilk der Tempelfront zu setzen pflegen.
Hier kann kaum ein Zweifel obwalten, dal} dieser Stern den
Num. 24, 17 geweissagten Messias darstellt, der in dem ,Ster-
nensohn’ Barkochba damals gerade seine irdische Realisation
gefunden haben sollte: wenn man das Miinzbild in Prosa
iibersetzt, so heifit es: ,Der Messias wird den Tempel und
seinen Kult wieder aufrichten.” Der vom Stern iiberstrahlte
Tempel ist das Sinnbild der messianischen Hoffnung des Vol-
kes, und er konnte es bleiben, auch als der Aufstand Barkoch-
bas zusammengebrochen war: auf unserm Katakombenbild
wird diese Bedeutung angenommen werden.» *

Auch wenn das Bild in der Katakombe Torlonia keine Dar-
stellung der Gebetsrichtung in sich eschliefit (es ist auf der
Westmauer und nicht, wie man fordern miilite, auf der Ostseite
angebracht), so bleibt es doch von grofiter Bedeutung, dafl die
Verbindung Tempel und messianischer Stern uns nun wenig-
stens einmal auch aullerhalb der Aufstandsmiinzen in einem
Bilde erhalten ist, das in seinem Kompositionsschema mit
jener Darstellung in Dura Verwandtschaft hat, die die Ge-
betsrichtung nach Jerusalem zum Ausdruck bringt.

In diese Zeit, in der die Juden, wenn sie nach Jerusalem
beteten, an die Wiederaufrichtung des Tempels durch den Mes-
sias dachten, fallen, wie mir scheint, die entscheidenden Aus-
einandersetzungen zwischen Heidenchristen und Judenchristen
itber die wahre Richtung des Gebetes. ** Bekanntlich hat Ire-

2 So Beyer u. Lietzmann (s. Anm. 22), p. 24,

22 'Wenn wir freilich den Epiphanius-Bericht iiber Elxai als authentisch
nehmen, miilite der christliche Brauch, nach Osten zu beten, viel &dlter sein
und, wie F.J.Délger, Sol Salutis, 2. Aufl., Miinster 1925, p. 169 anzuneh-
men geneigt ist, bis in das erste Jahrh., d. h. bis in die apostolische Zeit
zuriickgehen. Das ist ja auch die Meinung der syrischen Kirche. So 1aft
Ishodad diesen Brauch auf eine Anordnung des Petrus in Antiochia zu-
riickgehen (s. «Ephemerides Liturgicae» 1945, p. 62 Anm. 24). Weigand in
der Festschrift fiir Seb. Merkle, Diisseldorf 1922, p.370 hat gegeniiber
Délger darauf hingewiesen, dafi Epiphanius dem Elxai, der an einer juden-
christlichen Sitte festgehalten habe, eine polemische Tendenz untergelegt
habe. Unsere Anmerkung 18 in diesem Aufsatz hat gezeigt, dal dem Elxai
die Tosefta-Ueberlieferung noch nicht bekannt sein konnte und dal} dem-
gemidl auch von einer Polemik gegen eine schon bestehende christliche
Gebetsrichtung bei Elxai nicht die Rede sein kann (damit sind die Ein-



6 E. Peterson, Die geschichtliche Bedeutung

nidus von den Ebiondern berichtet: «Et circumeciduntur ac per-
severant in his consuetudinibus, quae sunt secundum legem,
et Tudaico charactere vitae, uti et Hierosolymam adorent, quasi
domus sit Dei.» *® Diese Notiz iiber die Judenchristen geht
wahrscheinlich auf Justin zuriick, fillt also ungefihr in die
Zeit des zweiten jiidischen Aufstandes. Die Notiz spricht nicht
davon, dafl Gebetsrichtung und messianische Erwartung mit-
einander verkniipft sind, und doch miissen wir eine Erérterung
gerad> dieser Frage zwischen Juden und Christen voraus-
setzen, weil sonst die Begriindung der christlichen Gebetsrich-
tung nach dem Osten mit der Erkléirung, es sei die Richtung,
aus der Christus kommen werde, unverstindlich bleibt. Die
syrische Doctrina apostolorum ¢ (auch Canones apostolorum
oder Canones des Addai genannt) setzt in Canon 1 fest: «Die
Apostel haben also bestimmt, dafl ihr nach Osten beten sollt,
weil, wie der Blitz, der aufleuchtet im Aufgang und scheint
bis zum Niedergang, so auch die Ankunft des Menschensohnes
sein wird’, damit wir dadurch (durch die Gebetsrichtung nach
Osten) erkennen und verstehen, dafl er vom Osten her plétzlich
erscheinen wird.» *” . J. Délger hat schon ganz richtig emp-
funden: «Im Zusammenhang mit der scharf ausgeprigten Wie-
derkunftshoffnung des Urchristentums macht die Begriindung
der Canones den Eindruck héchster Altertiimlichkeit.» ** Aber
dieser personliche Eindruck von Ddlger bedarf nun doch noch
einer Begriindung. Es war die Schwiche in Délgers Argumen-
tation, dall er nur jiidische und christliche Gebetsrichtung
voneinander abgehoben hatte und nicht das besondere Problem

winde von Délger, p.197 Anm. 1, hinfillig geworden; Dolger hat iibri-
gens auf p.191 u. 196 die Mischna-Formulierung und die Tosefta-Ueber-
lieferung immer durcheinandergeworfen).

% Trenidus, Haer.I 22 (Harvey p. 213 = I 26, 2 p. 255 Stieren).

26 Das Alter dieser Schrift ist unbekannt. Nach F. C. Burkitt im «Journ.
of Theol. Stud.» 24, 1923, p.201 stammt sie aus dem 3./4. Jahrh, n. Chr.
Nach demselben, ebd. 22, 1921, p. 283 ist sie nicht spiter als die Didascalia
anzusetzen.

#7 Die Uebersetzung des syrischen Textes ins Deutsche nach I'. J. Dol-
ger (8. Anm.24) p.172; vgl. auch die spiitere kirchenrechtliche Ueber-
lieferung bei Délger p. 178.

28 s bleibt freilich zwischen diesem ersten kirchenrechtlichen Zeug-
nis und der Zeit des zweiten jiidischen Aufstandes noch ein betrichtlicher
zeitlicher Abstand,



der jidischen Gebelsrichtung 7

der Verkniipfung von Gebetsrichtung und messianischer Hoff-
nung gesehen hatte. In dieser Verbindung von Gebetsrichtung
und messianischer Erwartung, wie sie fiir uns im Judentum
zur Zeit des zweiten jiidischen Aufstandes erkennbar wird,
griindet die gegensiitzliche christliche Verkniipfung des Ostens
als christlicher Gebetsrichtung und als Richtung der Wieder-
kehr Christi in der alten syrischen Kirchenordnung. Damit
ist dann aber auch eine chronologische Fixierungsmoglichkeit
fiir die Entstehung der christlichen Gebetsrichtung in der syri-
schen Kirche nach dem Osten gegeben. Die Verordnung, die
fiir uns erst in der syrischen Doctrina apostolorum fafibar
ist — und es handelt sich bei dem Gebet nach dem Osten in
der syrischen Kirche um eine rechtliche Anordnung #** —, muf}
in die Zeit des zweiten jiidischen Aufstandes zuriickgehen.
Damit bekommen wir nunmehr in der Frage nach der Her-
kunft der christlichen Gebetsrichtung nach dem Osten festen
Boden unter den Fiilen. Man mul} das Problem des christlichen
Gebets nach dem Osten von dem weitverbreiteten religions-
geschichtlichen Brauch des Gebets nach dem Osten iiberhaupt
ablésen * und es als einen Diskussionspunkt in der jiidisch-
christlichen Auseinandersetzung sehen, und man mufl weiter-
hin beachten, daBl es im besonderen ein Problem der syrischen
Kirche ist, die zu einer konkreten Auseinandersetzung mit dem
jlidischen Kulthrauch gezwungen war.

Das Interessante an der Synagogendarstellung in Dura ist,
daBl die Gebetsrichtung nach Jerusalem einen bildlichen Aus-
druck gefunden hat. In spéterer Zeit — ich weill nicht seit
wann — ist im europiischen Judentum, fiir welches das Ge-
bet nach Jerusalem ein Gebet nach Osten war **, der Gebrauch

2 Aus dem Begriff der apostolischen Anordnung, die fiir die Gebets-
richtung nach Osten im gesamten Schrifttum der syrischen Kirche zum
Ausdruck kommt (einen wichtigen Délger entgangenen Text habe ich in
den <Ephemerides Liturgicae» 1945, p. 62 Anm. 24, beigebracht), ergibt sich
die m.E. richtige Erkenntnis, dall die christliche Gebetsrichtung nach
Osten nicht dem Zufall ihre Entstehung verdankt, sondern ein bewuBter
gegen jiidischen Kultbrauch gerichteter, kirchenrechtlicher und theologi-
scher Akt der syrischen Kirche gewesen ist.

30 Bei Dolger wird das nicht immer deutlich.

81 1. Elbogen, Der jiidische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Ent-
wicklung, Leipzig 1913, p.461 bemerkt: <«Die in Europa allgemein be-



8 E. Peterson, Die geschichtliche Bedeutung

des Misrach-Bildes aufgekommen, um die Gebetsrichtung an-
zuzeigen. Der Misrach ist «used to designate an ornamental
picture hung on the eastern wall of the house, or in front of
the reading-desk in synagogue».? Das Bild eines solchen
Misrach vermittelt freilich mehr den Gedanken an die Gebets-
richtung nach Osten — daher das Zitat aus Ps. 113, 3 2 — als
den Gedanken an ein Gebet auf den Tempel in Jerusalem hin.
Dabei ist es interessant, dafl das Misrach-Bild nicht nur fiir
die Orientierung des dffentlichen Gebets in der Synagoge, son-
dern auch fiir die des privaten Gebets in den Héusern Verwen-
dung findet. Aus der iiltesten Zeit wissen wir nur auf Grund
des Befundes von Dura, dall die Gebetsrichtung des o6ffent-
lichen Gebets ihre Darstellung gefunden hatte, es fehlt uns
jedoch an Zeugnissen fiir denselben Brauch im privaten Ge-
bet. Und doch ist es nicht unwahrscheinlich, dafl auch das
private Gebet, z. B. im Soéller des Hauses, die Gebetsrichtung
nach Jerusalem irgendwie markiert hatte. Die Bestimmungen
in der Mischna, Berakot IV 5 {., und Tosefta, Berakot 111 14 ff.,
zeigen, dafl man auch auf der Reise (auf dem Schiff, im Wagen
oder auf dem Esel reitend) bemiiht war, im Privatgebet die
Qibla einzuhalten, und Tosefta III 14 beweist, dal man auf
Grund der Windrichtung die Gebetsrichtung festzustellen
suchte.

folgte Wendung war geographisch nicht ganz genau. Mordechai Jaffe for-
derte darum eine siidostliche Richtung, aber obwohl sein Hinweis spéater
erneuert wurde, blieb es bei der Orientierung nach Osten.» Diese nur un-
gefihre Einhaltung der Gebetsrichtung im Judentum ist alt. In der in
Anm. 33 besprochenen christlichen Streitschrift behaupten die Juden, Da-
niel habe nach Siiden gebetet, obwohl doch Siidwesten genauer gewesen
wire. Die weitherzige Behandlung der Gebetsrichtung im Judentum unter-
scheidet sich von der strengeren im Islam.

32 Siehe den Artikel Mizrah in der «Jewish Encyclopaedia» VIII p. 628.

33 Ps.113, 3 wird anscheinend nur in der christlich-jiidischen Diskus-
sion einer Schrift des 7.Jahrh. n. Chr.,, die Bardy unter dem Titel «Les
trophées de Damas» in der «Patrologia Orientalis» XV 2 Paris 1920,
p. 80 f. verioffentlicht hat, als Begriindung fiir die christliche Gebetsostung
angefiihrt, Sonst kommt diese Psalm-Stelle in der christlichen Argumenta-
tion m. W. nicht vor (s. meine Notiz im «Jahrbuch fiir Liturgiewissen-
schafty IV, 1924, p.159). Das Zusammentreffen mit dem Psalm der Mis-
rach-Bilder wird wohl auf Zufall beruben. Zum Traktat s. auch A. Lukyn
Williams, Adversus Judaeos, Cambridge 1935, p. 162 ff. (Ode Salom. 26, 5
beriihrt sich mit Ps. 113, 3.)



der jidischen Gebetsrichtung 9

Alles das bisher Erorterte: Gebetsrichtung des 6ffentlichen
Gebetes, des privaten Gebetes, Gebetsrichtung aullerhalb des
Hauses, Darstellung der Gebetsrichtung, kehrt in der christ-
lichen Qibla wieder. Das Problem ist bisher noch nicht erkannt
worden. In einem Aufsatz: «La Croce e la preghiera verso
oriente», der in den «Ephemerides Liturgicaey LIX, Rom 1945,
S. 52 ff., erschienen ist, habe ich dariiber gehandelt. Ich ver-
weise fiir alle Einzelheiten auf diesen Aufsatz und hebe hier
nur das Wesentliche hervor. Wenn man von der Gebetsrich-
tung des privaten Gebets seinen Ausgangspunkt nimmt, so er-
kennt man zunidchst ohne Schwierigkeit, daBl das Kreuz die
Funktion hat, im Zimmer die Gebetsrichtung nach Osten an-
zuzeigen. Charakteristisch dafiir sind die Akten des hl. Kar-
dagh, wo der Heilige sofort nach seiner Bekehrung sich in sein
cubiculum begibt, das Kreuzzeichen an die Ostwand zeichnet
und dann auf den Knien sein Gebet beginnt (6. Jahrh. n. Chr.).
Auch die Qibla des Gebetes auf der Reise ist uns aus der christ-
lich-syrischen Literatur bekannt. In der syrischen Geschichte
des Johannes, Sohnes des Zebedius, liest man, dafl man (auler-
halb des Hauses) nach Osten hin betet, auf ein Kreuz zu, das
Johannes von seinem Hals genommen und in der Richtung
nach Osten aufgerichtet hatte. In den beiden genannten Fillen
handelt es sich weniger um eine Verehrung des Kreuzes **,
sondern um die Hinwendung zur wahren Qibla, die durch das
Kreuz markiert wird. Dieser Brauch, auf ein Kreuz hin nach
Osten zu beten, mul} alt sein; denn die apokryphen Apostel-
geschichten polemisieren schon gegen eine solche Sitte. Man
soll, heilldt es in der Polemik, nicht an das sichtbare Kreuz aus
Holz denken, wenn man betet, sondern an das unsichtbare
Kreuz, das man in der Aszese darstellt und das zu einem wort-
losen mystischen Gebet fithrt (Martyr. Petri c. 8 ff.). Mit Hilfe
der Acta Xantippae et Polyxenae lifit sich fiir die alten Acta
Pauli ein verwandter Gedankengang rekonstruieren. Im mysti-
schen Gebet wird die Ostwand, gegen die hin man gebetet hat,
sozusagen durchdringbar. Ein Lichtkreuz wird an der Ost-
wand sichtbar, und durch die Mauer hindurch erscheint ein

3 Zum Thema der Kreuzes-Spekulation vgl. neuerdings K. L. Schmidt,
Kanonische und apokryphe Evangelien und Apostelgeschichten, Basel 1944,
p. 65—76.



10 E. Peterson, Die geschichtliche Bedeutung

Jiingling, der zunéchst wie Paulus aussieht, dann aber als
Jesus erkannt wird, dem das Kreuz vorausgegangen war. Man
beachte, daB das Lichtkreuz an der Ostwand sichtbar wird, also
dort, wo sonst ein Kreuz gemalt oder ein Kreuz aus Holz an-
gebracht wird. ** Mit diesen Zeugnissen aus den apokryphen
Apostelgeschichten werden wir in die Zeit gefiihrt, die von der
Kinfiihrung der Gebetsrichtung nach Osten und der, wie wir
annehmen miissen, damit verbundenen Markierung der Gebets-
richtung durch ein Kreuz nicht sehr weit entfernt ist. Man
darf vermuten, daBl die kirchenrechtliche Anordnung auf den
Widerstand mystischer Kreise in Syrien gestofen ist. Die
Polemik gegen Kreuz und Kreuzesverehrung in den 6stlichen
Sekten ist weit dlter als der Bilderstreit in der byzantinischen
Kirche; sie geht mit der Polemik gegen die Gebetsrichtung
nach Osten parallel. Dafl der Brauch, nach Osten auf ein Kreuz
hin zu beten, alt ist, beweist Tertullian, der nacheinander
Kreuz und Gebetsostung als zwei eng miteinander verbundene
Probleme behandelt; und diese Sitte, die beiden Fragen zusam-
men zu behandeln, hat sich dann bei den christlichen Autoren
der Folgezeit gehalten. Der Schliissel zur Losung der Frage,
warum nun gerade das Kreuz mit der Gebetsrichtung nach
Osten verbunden ist, wird uns durch die Rekonstruktion der
Acta Pauli an die Hand gegeben. Das Kreuz, das, an der Ost-
wand erkenntlich, dem Kommen Christi vorausgeht, ist das
eschatologische Kreuz, das Christus bei seiner zweiten An-
kunft vorauszieht. Es handelt sich um das eschatologische
Kreuz, um das «Zeichen des Menschensohnesy (Matth. 24, 30).
Wenn wir frither darauf hingewiesen haben, dal die christliche
Gebetsrichtung der jiidischen Gebetsrichtung nach Jerusalem
bewullt entgegengesetzt worden ist, dann wird man auch nicht
den besonders den Juden drohenden Charakter des eschatolo-
gischen Kreuzes-Symbols in der Gebetsrichtung der syrischen
Kirche verkennen. Das Kreuz ist in diesem Zusammenhang
etwas wie eine Illustration des Sacharja-Zitates in Matth. 24,
30 und Apk. Joh.1, 7: «<Und es werden ihn sehen alle Augen
und die ihn gestochen haben.»

Aus diesem Zusammenhang heraus wird nun auch das

33 In den <Ephemerides Liturgicae» 1945 p.61 habe ich gezeigt, dafl
die Mandier gegen dieses Kreuz an der Wand polemisieren.



der jiidischen Gebetsrichtung 11

Kreuz in den Apsiden der altchristlichen Basiliken verstind-
lich, das bisher den Kunsthistorikern so viel Schwierigkeiten
bereitet hatte. Man ging von der Annahme aus, dafl das Kreuz
urspriinglich das Marterwerkzeug Christi dargestellt habe,
und stand nun vor der Schwierigkeit, dal das absidale Kreuz
eher ein Sinnbild des Triumphes als des Leidens war. Um den
Uebergang zu finden, mufite man direkt oder indirekt die so-
genannte Kreuzes-Vision des Constantin zu Hilfe rufen.
Aber alle diese Theorien erweisen sich als unrichtig, wenn
man einmal erkannt hat, dal} die absidalen Darstellungen nichts
weiter als die Illustrierung der christlichen Gebetsrichtung
nach Osten sind. Wie der liturgische Brauch, nach Jerusalem
zu beten, in der Synagoge von Dura zur Darstellung des jiidi-
schen Tempels und des jiidischen Opferdienstes oberhalb der
Gebetsnische gefiihrt hatte, so fiihrt der liturgische Brauch
der Christen dahin, in der Apsis das eschatologische Thema
der Gebetsrichtung nach Osten zu behandeln. Dabei darf man
annehmen, dafl das Thema des Kreuzes statt der Figur des zum
Gerichte wiederkommenden Christus durch die Abneigung der
Syrer gegen anthropomorphe Darstellungen bedingt ist. Wie
weit dabei das Kreuz des néheren ein jiidisches Symbol, sei
es den Jakob-Stern, sei es den siebenarmigen Leuchter, ver-
dringen sollte, kann hier unerértert bleiben. Eines scheint mir
nur gewil}, dall das absidale Kreuz das, wenn man so sagen
darf, Misrach-Bild der christlichen Gebetsrichtung im Alter-
fum gewesen ist.

Aber etwas anderes mull nun auch noch beachtet werden.
Die Illustrierung der jiidischen Gebetsrichtung nach Jerusalem
ist in Dura oberhalb der Nische, in die man die Tora-Rollen
stellte, erfolgt und nicht innerhalb derselben. Die Aufstellung
der Tora-Rollen in die Gebetsnische *?, bzw. des Tora-Schreines

% Die Kreuzes-Vision des Constantin setzt umgekehrt den Glauben
an die Existenz des im Himmel befindlichen, eschatologischen Kreuzes
voraus. Ich halte es nicht fiir unméglich, daf Constantin schon in seiner
Jugend durch die Sibyllinische Literatur Kenntnis von dizsem Kreuz ge-
habt hat.

37 Hat die Muschel in der Gebetsnische von Dura vielleicht die Funk-
tion auszudriicken, dall hier die Gebete erhort werden? Natiirlich weil} ich
wohl, was die Archiologen iiber die Muschel als Nischengrund sagen; aber
hier handelt es sich vielleicht doch um mehr als ein dekoratives Motiv.



12 E. Peterson, Die geschichtliche Bedeutung

in Apsiden, ist, wie Du Mesnil du Buisson *® wohl mit Recht be-
merkt hat, eine Analogie zu dem heidnischen Brauch, Gotter-
statuen oder Reliefs in die zentralen Nischen der Tempel zu
stellen. Die Tora-Rolle, bzw. der Tora-Schrein tritt an die Stelle
des Gdotterbildes. Wenn wir nun in der altchristlichen Basilika
die Illustration der Gebetsrichtung nach Osten an der W&l-
bung der Apsis finden, so scheint mir hier die Vorstellung vor-
zuliegen, dall man nicht auf eine Gebetsnische hin betet, in der
das Gotterbild durch die Tora-Rolle ersetzt wird, sondern nach
Osten, auf den Himmel zu, dessen Waélbung man in der Wél-
bung der Apsis wiederfand. Die Darstellungen des eschatologi-
schen Kreuzes auf dem Himmelsgrund in den Wélbungen der
Apsiden sind ein beredtes Zeugnis fiir diesen Glauben. Wie
die christliche Gebetsrichtung nach Osten die jiidische Gebets-
richtung auf den irdischen Tempel in Jerusalem transzen-
diert *, so verwandelt sie auch die jiidische Apsis oder Ge-
betesnische in den Himmel der christlichen Apsis?* und ge-
staltet die horizontale Gebetshaltung der Juden * in eine «nach
obeny gerichtete Gebetshaltung um. ** Das alles zeigt, wie be-
deutungsvoll fiir Liturgie und Kunst die im Gegensatz zur
jiidischen Gebetsrichtung entwickelte christliche Gebetsrich-
tung geworden ist.

Die jiidische Gebetsrichtung hat dann noch einmal im Islam

38 Vgl. seine in Anm. 19 genannte Arbeit, p. 11.

3 Ueber diese Transzendierung des Tempelkultes siehe meine Studie
«Das Buch von den Engelns, Leipzig 1935.

%0 Man kann nicht sagen, dafl die christliche Apsis ein Ersatz fiir das
Gebet in das Freie ist. Denn dieses richtet sich ja auf das irdische Heilig-
tum, nicht auf einen transzendenten «Himmel». (In Syrien setze man erst
im 6. Jahrh. n. Chr. Fenster in die Apsiden, wie bei I. Sarre u. E.Ilerz-
feld, Archiologische Reise im Euphrat- und Tigrisgebiet, 1910 ff., Guyer
im Bd. IT p. 7 irrigerweise meint.)

1 Gebet mit Aufblick zum Himmel ist bei den Juden selten; siche
(H. L. Strack u.) P.Billerbeck (s. Anm.8), p. 246.

%2 Die «nach oben» gerichtete Gebetshaltung wird damit in eine sekun-
dire Verbindung mit der griechischen Gebetshaltung zu den Géttern des
Himmels gebracht, wie das Gebet nach Osten dann mit dem Sonnenkult in
eine Beziehung gesetzt werden konnte. Aber das alles ist eine sekunddre
Folgeerscheinung (in den Arbeiten von Délger kommt dieser Tatbestand
nicht immer klar zum Ausdruck), die mit der eigentlich entscheidenden
historischen Auseinandersetzung zwischen jiidischer und christlicher Reli-
gion nur indirekt zu tun hat,.



der jidischen Gebetsrichtung 13

eine bedeutende Rolle gespielt. Bekanntlich hat Mohammed im
Anfang die jiidische Gebetsrichtung nach Jerusalem beachtet. **
Erst spiter wurde die Gebetsrichtung nach Mekka festgesetzt.

Interessant ist, dafl vor Einfiihrung der Gebetsnische die
Markierung der Gebetsrichtung, etwa durch besondere Steine,
sich als notwendig erwies.* Das ist eine Analogie zu dem
christlichen Brauch, die Gebetsrichtung durch ein Kreuz zu
markieren. Die Qibla-Platte des Islam scheint mir ebenso wie
die Gebetsnische auf jiidischen Brauch zuriickzugehen. Nach
dem Johannesbuch der Mandier ** verneigen sich die Juden
vor einem «Gewdlbey. M. Lidzbarski vermutet, es sei damit
die Gebetsnische, der Mihrab, gemeint. ** Nun wird im Qolasta
der Mandier von denen gesprochen, «die sich vor einem Ge-
wolbe und Ziegel verneigeny. *” Lidzbarski hat schon auf Tal-
mud bab. Sanhedrin 107 gewiesen, wo erzihlt wird, dafl Jesus
einen Ziegelstein aufgestellt und sich vor ihm verneigt habe.
H. L. Strack, der ebenfalls diesen Text beibringt *®, hat damit
gar nichts anfangen konnen. M. E. will der Zusammenhang
folgendes besagen: Jesus kommt zu Rabbi Jeho¥ua ben Pe-
rahja *, withrend dieser das Schema rezitiert. Der Rabbi gibt
ein Zeichen mit der Hand, das von Jesus dahin gedeutet wird,
er stofle ihn ginzlich fort. Daraufhin heilit es von Jesus: «So
ging er fort, richtete einen Ziegelstein auf und betete ihn any,
d. h. Jesus setzte seine eigne Qibla fest. Es ist interessant, daf}
auf der beriihmten Disputation iiber den Talmud in Paris im
Jahre 1240 der Rabbi zur Irklirung der Talmud-Stelle auf
das (Qibla-)Kreuz der Christen hingewiesen hat.* Wenn ein
besonders markierter Ziegelstein im Judentum wie im Islam

2 Sjehe A.Sprenger, Das Leben u. die Lehre des Mohammad, 2. Aufl.
1869, 3. Bd. p.49 1.

4 Vgl. Handworterbuch des Islam, p.498. Iis handelt sich um cine
Analogie zu dem christlichen Brauch, die Gebetsrichtung durch ein Kreuz
zu markieren.

% M. Lidzbarski, Das Johannesbuch der Mand&der, 1905/15 p. 136.

% Khd., p.114 Anm. 2.

47 M. Lidzbarski, Mandiische Liturgien, 1920 p. 131

%8 H. L. Strack, Jesus, die Hiretiker u. die Christen, Leipzig 1910, p. 33.

% H. L. Strack, Einleitung in Talmud u. Midra¥, 5. Aufl., Miinchen 1921,
p- 117.

% H. L. Strack (s. Anm. 48).



14 E. Peterson, Die geschichtliche Bedeutung der jiidischen Gebelsrichtung

die Qibla anzeigte, ist dann nicht vielleicht schon der Stein
in der Wand, der nach Habakuk 2, 11 gegen den Menschen
zeugt *, als eine solche Qibla-Platte zu deuten? Zu einer sol-
chen Annahme bestimmt mich ein anderer mandéischer Text. ®
Dort ist von dem kirchlichen Messias (= Liigen-Messias) in
folgender Weise die Rede: «Von Osten nach Westen wird er
an einem Tage kommen, bis dal der Ziegel aus der Wand fiir
ithn zeugt.» Auf Grund des frither Ausgefiihrten ist dieser
Text jetzt leicht zu verstehen. Iis handelt sich um die Begriin-
dung der christlichen Gebetsrichtung aus Matth. 24, 27, wie
wir sie aus der syrischen Doctrina apostolorum kennen und
fiir die der Ziegel aus der Wand in Habakuk 2, 11, also der
uns nunmehr bekannte Qibla-Stein, Zeugnis ablegen wird. Der
Text 148t darauf schliefen, dafl die syrischen Christen den
jiidischen Qibla-Stein gebraucht haben, was uns nicht verwun-
dern darf, wenn wir sehen, dall auch in einer christlichen
Kapelle bei Homs*® und in koptischen Kirchen die jiidische
Gebetsnische gelegentlich vorkommt. %

Dall die Gebetsnische im Islam, entgegen anderen friiher
geiiullerten Vermutungen, auf die jlidische Gebetsnische zu-
riickgeht, scheint mir vor allem auf Grund der Gebetsnische
in Dura sehr wahrscheinlich zu sein. *® Selbst die Form des
Mihrab mit den beiden S#ulen ist in der Gebetsnische von
Dura vorgebildet. Und wenn wir in Mesopotamien den Mihrab
mit Darstellung der Lampe finden, die man auf die Licht-Sure
im Koran zuriickgefiihrt hat®, so darf man vielleicht doch
auch auf die «ewige Lampey hinweisen, die in der Synagoge
vor dem Synagogen-Schrein hingt. %

51 Rabbinische Zitate bei (H.L.Strack u.) P.Billerbeck (s. Anm.8),
p. 253.

52 Bei M. Lidzbarski, Ginza, 1925 p.414, 13{.

5 Mélanges Univ. Beyrouth 14, 1929, fasec. 1, p. 6.

5 Bemerkt sei noch, dafl das im Talmud Sanhedrin angegebene Datum
iiber die Entstehung der christlichen Qibla (R. Jehoshua ben Perahja lebte
100 Jahre n. Chr.) vorziiglich mit dem von uns friiher erschlossenen Datum
(zwischen 130 u. 150) iibereinstimmt.

% Siehe auch S.KrauBl, Synagogale Altertiimer, Berlin-Wien 1922,
p- 341.

5 Sarre-Herzfeld (s. Anm. 40), p. 286 f.

57 Siehe z. B. E. L. Sukenik (s. Anm. 20), Tafel 8, auch bei Ad. Reifen-
berg (s. Anm. 21), Tafel 49.



W. Vélker, Die Vollkommenheitslehre des Clemens Alexandrinus 15

Die jiidische Gebetsrichtung nach Jerusalem ist religions-
geschichtlich wie kunstgeschichtlich von gréfiter Bedeutung
geworden. Die christliche wie die islamische Religion sind so-
wohl negativ wie positiv durch sie bestimmt worden. Die christ-
liche Kunst hat im Gegensatz zu ihr ihre Anregungen erfah-
ren. Aber der jiidischen Gebetsrichtung gegeniiber wird nun
der spezifisch eschatologische Charakter der christlichen Reli-
gion in Liturgie und Kunst noch einmal deutlich.

Rom. Erik Peterson.

Die Vollkommenheitslehre des

Clemens Alexandrinus in ihren geschichtlichen
Zusammenhiingen.

Vorbemerkung: Wihrend die Forschung sich mit grofler Ausschliel}-
lichkeit Problemen der mittelalterlichen oder neueren Mystik zugewandt
hat, fehlt es dagegen fast vollig an einschligigen Untersuchungen iiber
die Mystik der Viterzeit. Und doch wiire deren Kenntnis von grofler Be-
deutung, schon um die Frage beantworten zu konnen, in welchem Um-
fange entscheidende Gedanken der Folgezeit in der patristischen Periode
bereits grundgelegt sind. Ich habe seit langem meine Aufmerksamkeit die-
sem Gebiete zugewandt und zunichst mit Arbeiten iiber die Alexandriner
eingesetzt. Von den drei ihnen gewidmeten Binden sind zwei bereits er-
schienen (I: Das Vollkommenheitsideal des Origenes, 1931: II: Fortschritt
und Vollendung bei Philo von Alexandrien, 1938), wihrend der dritte
infolge der Ungunst der Zeiten noch ungedruckt ist (III: Der wahre Gno-
stiker nach Clemens Alexandrinus, 1941). In einem abschliefenden Kapi-
tel konfrontiere ich hier die drei Alexandriner und arbeite die iiberein-
stimmenden und trennenden Ziige ihrer Frommigkeit heraus. Dieser Ab-
schnitt soll als Probe im folgenden abgedruckt werden; er wird hoffent-
lich auch fiir sich allein verstidndlich sein.

Inzwischen ist ein vierter Band vollendet, der die Mystik Gregors
von Nyssa behandelt und zeigen soll, wie stark alexandrinisches Gedan-
kengut bei diesem Kappadozier nachwirkt (IV: Gregor von Nyssa als
Mystiker, 1946). Drei weitere Monographien sind geplant (V: Dionys der
Areopagite; VI: Der geistliche Kampf — Aszetik und Mystik im #dltesten
Moénchtum der ostlichen Kirche; VII: Maximus Confessor, der den gesam-
ten Ertrag der patristischen Mystik in sich zusammenfaBt und zugleich
die Grundlage fiir die byzantinische und damit auch fiir die russische
Mystik bildet).

Ir. Hausherr S.J., einer der besten Kenner altchristlicher
Mystik, hat in seinem lehrreichen Aufsatz: «Les grands cou-



	Die geschichtliche Bedeutung der jüdischen Gebetsrichtung

