
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 4

Nachruf: Dietrich Bonhoeffer zum Gedächtnis

Autor: Dress, Walter

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


296 W. Dreß, Dietrich Bonhoeffer zum Gedächtnis

Außerdem hat Marvin Farber, der schon genannte Herausgeber

dieser Hefte, das große Verdienst, einen schönen
Sammelband (Philosophical Essays in memory of Edmund Husserl

— Harvard University Press 1940) 6 sowie eine
ausgezeichnete Einführung in die Phänomenologie aus seiner eignen
Feder veröffentlicht zu haben unter dem Titel «The foundation
of Phenomenology» (Harvard University Press 1943). Einem
andern phänomenologisch interessierten amerikanischen Kreis,
der an der Universität Los Angeles (Südkalifornien) seinen
Mittelpunkt hat, entstammt die etwas summarische, aber recht
brauchbare Monographie von E. P. Walch 7: «Edmund Hus-
serl's Phenomenology» (Los Angeles 1939).

Zusammenfassend läßt sich sagen, daß die Verfolgung des
Geistes in Hitlerdeutschland die Ausbreitung der phänomenologischen

Bewegung im Ausland in fühlbarem Maße verstärkt
und beschleunigt hat.

Strasbourg. Jean Héring.

Dietrich Bonhoeffer zum Gedächtnis.
Ansprache bei der Trauerfeier

am 9. April 1946 in Berlin-Dahlem.

Im Auftrage Seiner Magnifizenz des Herrn Rektors der
Universität Berlin, der bedauert, durch die anläßlich der
Eröffnung der Technischen Universität stattfindenden Feierlichkeiten

am Erscheinen verhindert zu sein, und im Namen der
Evangelisch-Theologischen Fakultät habe ich in dieser Stunde
Worte der Erinnerung und der Verbundenheit zu sprechen.

6 Vgl. dazu die Bemerkungen von N. Berdjajew in dieser Zeitschrift
1946 p. 134 f. Doch darf nicht vergessen werden, daß die Hauptwerke von
J. P. Sartre («L'Imaginaire», Paris 1942, und «L'Etre et le Néant», Paris
1945) im einzelnen viele echt phänomenologische Analysen enthalten.

7 In deutscher Sprache erschienen sind von Patoüka wichtige Beiträge
zu dem oben erwähnten Heft der «Revue Internationale de Philosophie»
und zum ersten Heft der «Philosophia», von R. Ingarden u. a. die wertvolle
ästhetische Monographie «Das literarische Kunstwerk» (Halle, Niemeyer,
1931) und die zu wenig beachtete gründliche Abhandlung «Essentiale
Fragen» (Jahrbuch, Bd. VII) sowie die sehr lesenswerte Arbeit «Intuition und

Intellekt bei H. Bergson» (ebd., Bd. V).



W. Dreß, Dietrich Bonhoeffer zum Gedächtnis 297

Denn er gehörte zu uns — die entscheidenden Semester seiner
Studienzeit und die wenigen Jahre seiner akademischen
Wirksamkeit hat Dietrich Bonhoeffer neben und mit mir in einer
lebendigen und fruchtbaren Arbeitsgemeinschaft an der
Berliner Universität verbracht. Und es ist kein Zweifel, daß er
auch heute wieder in unserer Mitte stehen und mit uns kämpfen

würde für eine Neubegründung der Theologischen Fakultäten

als wissenschaftlicher Forschungs- und Lehrstätten, die
sich in Freiheit der Kirche verbunden und dem Evangelium
verpflichtet wissen. Der nationalsozialistisch verseuchten
Universität haben wir dann beide den Rücken gekehrt; wie sehr
ihm aber die so notwendige Reorganisation der Theologischen
Fakultäten am Herzen lag und daß auch er sich darüber
schon konkrete Gedanken gemacht hatte, habe ich in manchem
gemeinsamen Gespräch feststellen können. Er hat sich niemals
mit einem theologischen oder kirchenpolitischen Parteiprogramm

identifiziert; das lag in seiner wissenschaftlichen
Entwicklung begründet. Er ging den Weg von außen nach innen,
nicht im Sinn einerVerengerung des Gesichtsfeldes, sondern
indem er, sich dem Zentrum, dem Geheimnis der Kirche, nähernd
und selbst immer stärker und bewußter aus den zentralen
Kräften der evangelischen Verkündigung lebend, aufwies, wie
die Radien im weiten Bereich des geistigen Lehens von allen
Seiten diesem Mittelpunkt zustreben und wiederum vom Mittelpunkt

aus nach allen Seiten in die Weite strahlen.
Die ersten tiefen und bleibenden Eindrücke hat er auf der

Universität durch Adolf von Harnack empfangen, und es war
für sein ganzes kommendes Leben bedeutsam, daß ihm in der
Persönlichkeit des großen Gelehrten das helle und klare Ethos
eines vorbehaltlos der Erforschung der Wahrheit ergebenen
Daseins und zugleich die in den schlichtesten Bekenntnissen
sich äußernde Hingabe eines frommen und ehrfürchtigen Herzens

an das Evangelium entgegentrat. Was er Harnack
verdankt, hat er, damals eben junger Privatdozent für
systematische Theologie und nun schon von ganz anderen
Fragestellungen bedrängt, bei der Trauerfeier der Kaiser-Wilhelm-
Gesellschaft in seiner Gedächtnisrede für den Kreis der
Schüler ausgesprochen.

Er ging dann durch das systematische Seminar von Rein-



298 W. Dreß, Dietrich Bonhoeffer zum Gedächtnis

hold Seeberg und hat seine Lizentiatenarbeit bei Seeberg
eingereicht, gewiß schon damals, wie wir alle, die durch Zeit und
Persönlichkeit bedingten Grenzen der Seebergschen Dogmatik
durchschauend und wesentlich stärker durch die dialektische
Theologie beeinflußt, und doch zugleich die Anregungen
aufgreifend, die ihm in diesem Berliner Seminar geboten wurden.

Das ergibt sich aus dem Titel und Inhalt seiner beiden
ersten Schriften. Mit einer «Dogmatischen Untersuchung zur
Soziologie der Kirche» erwarb er sich den Grad eines Lizen-
tiaten der Theologie. Es ging ihm darum, die Sozialphilosophie
und die Soziologie in den Dienst der Dogmatik zu stellen und
mit ihrer Hilfe die Gemeinschaftsstruktur der christlichen
Kirche, die soziale Intention sämtlicher christlichen
Grundbegriffe herauszuarbeiten. Die Untersuchung selbst läßt
erkennen, daß sie auf einer umfassenden, für einen angehenden
systematischen Theologen ungewöhnlichen Kenntnis der
philosophischen Literatur beruht und daß der Verfasser mit den

philosophischen Problemstellungen vollkommen vertraut war.
Die Weite der Einflüsse, von denen er sich in die Theologie
hat führen lassen, wird sichtbar. Energisch aber ist die Wendung

zur Mitte, der Wille, eine dogmatische Arbeit im strengen

Sinn des Wortes zu leisten, und der Obertitel «Sanctorum
Communio» ist nicht nur ein geschickt gewähltes Etikett,
sondern der treffende Ausdruck dieses Bemühens.

War die Beachtung der durch die Soziologie gegebenen
Kategorien in der theologischen Arbeit schon durch Reinhold
Seeberg grundsätzlich gefordert worden, so lassen sich auch
in der Habilitationsschrift Bonhoeffers Anregungen Seebergs
nachweisen. Der von Seeberg so genannte Transzendentalismus
Luthers wird zu dem einen Ausgangspunkt der Untersuchung,
nur daß auch hier das Problem mitten hineingestellt wird in
die von dem Verfasser mühelos beherrschte philosophische
Problematik. Die beiden philosophischen Grundströmungen
der Gegenwart, denen je protestantisches und katholisches
Denken in besonderer Weise verbunden sind, Transzendentalphilosophie

und Ontologie, werden in ihrer Bedeutung für die
systematische Theologie kritisch besprochen. Wieder aber
wird die Untersuchung zugespitzt auf ein Grundproblem der
Dogmatik, auf das Akt-Sein-Problem, und der Versuch unter-



W. Dreß, Dietrich Bonhoeffer zum Gedächtnis 299

nommen, «das Anliegen des echten Transzendentalismus wie
das der echten Ontologie in einem ,kirchlichen' Denken —
einem Denken von der Kirche her und auf die Kirche hin -—

zur Einheit zu bringen». Ebendies ist ja für die evangelische
Theologie nach 1918 charakteristisch, daß sie sich in allen
Disziplinen, der biblischen Exegese, der kirchen- und
dogmengeschichtlichen Forschung, der systematischen und
praktischen Theologie, wie nie zuvor dem Problem, der Kirche
zugewendet hat. Es war deshalb natürlich, daß ein systematischer

Theologe dieses Problem in den Mittelpunkt seines Denkens

stellte. In einer inneren Folgerichtigkeit ist Bonhoeffer
ihm, auch in seinen späteren Schriften, Schritt für Schritt
nachgegangen. Es auf das engste mit den systematischen Grundfragen

der evangelischen Theologie verknüpft zu haben, ist
sein Verdienst gewesen. Damit war ihm zugleich der weitere
Weg seines Denkens und Handelns vorgezeichnet.

Auch der dialektischen Theologie hat er sich nicht
verschrieben, so wertvolle Förderung er ihr auch verdankt. Wenn
er sich in den letzten Monaten seines Lebens in der Haft mit
der Ausarbeitung einer Ethik beschäftigt hat, dann hat ihn dazu

die Erkenntnis bewogen, die ihm auch schon in den Schriften

über das gemeinsame Leben und die Nachfolge die Feder
geführt hat, daß die dialektische Theologie hier wichtige Fragen

von für den evangelischen Glauben wesentlicher
Bedeutung vernachlässigt und ihre Ergebnisse dadurch in
verhängnisvoller Weise verkürzt hat. Je entschiedener und
bewußter er aber um eine der neutestamentlichen Verkündigung
angemessene Deutung des Geheimnisses des christlichen
Lebens rang, um so williger und freudiger öffnete er sich aufs
neue der Weite des kreatürlichen Daseins in seinem ganzen
Umfang. Er las in den Monaten vor seinem Tode die «Götter
Griechenlands» von Walter Otto und fand in diesem Buch
eines Altphilologen — horrihile dictu — mehr christliche
Substanz als in manchem Elaborat christlicher Theologen.

Er war auch niemals ein Doktrinär, sondern wußte sich die
Unbefangenheit vor allem Willkürlichen zu wahren und wurde
dadurch zum schärfsten Kritiker der kirchlichen Entwicklung
in den letzten Jahren, die er, anstatt in eine Verchristlichung,
in eine neue, sich selbst genügende und sich selbst befriedi-



300 W. Dreß, Dietrich Bonhoeffer zum Gedächtnis

gende Klerikalisierung der Kirche münden sah. Es würde ein
wichtiger Zug in dem Bilde seines Wesens fehlen, wenn wir
nicht erwähnen wollten, daß er, wie — mir besonders erinnerlich

— einmal in einem Gespräch über Emanuel Hirsch
besonders hervortrat, jederzeit rückhaltlos bereit war, Gaben
und Leistungen sachlich anzuerkennen, und Freude hatte an
einem Gegner, der etwas konnte — eine Eigenschaft, die unter
evangelischen Theologen sehr selten zu sein pflegt. Niemals
ließ er sich auch dazu verleiten, den Grundsatz «right or
wrong — my country», dem in der Leidenschaft des Kampfes
so mancher Kirchenpolitiker unbedenklich huldigen zu dürfen
glaubt, sich zu eigen zu machen.

Vielleicht wirkte in dieser Haltung das liberale Erbe seines
Urgroßvaters, des Kirchenhistorikers Carl von Hase, in ihm
nach; doch gehen wir wohl nicht fehl, wenn wir auch darin
die strenge Zucht im Dienst der Wahrheit wiederfinden, in
die er sich, der Tradition der deutschen Theologischen Fakultäten

folgend, unter dem Einfluß vor allem von Harnack, in
freier Bindung an die unverbrüchlichen Gesetze wissenschaftlicher

Forschung mit einem empfindsamen Gewissen und
einem weiten Herzen gefügt hat.

Wie sehr er uns eben darum fehlt und was wir in
wissenschaftlicher Beziehung zur Klärung des trotz aller Bemühungen

der letzten 25 Jahre noch längst nicht geklärten, sondern
immer wieder aufs neue verwirrten und verdunkelten evangelischen

Kirchenbegriffes von ihm erwarten durften, habe ich
nur andeuten können. Daß er nun schauen darf, was er
geglaubt hat, daß sich ihm in unergründlichem Keichtum
enthüllt, was auch er in diesem irdischen Leben nur tastend ahnen
konnte, daß, was ihm hier schon freudige Gewißheit war, ihm
dort nun Fülle der Seligkeit sein wird — die Herrlichkeit Gottes,

das kann und soll uns in aller Trauer trösten und froh
und dankbar stimmen. «Wir sehen jetzt durch einen Spiegel
in einem dunklen Wort; dann aber von Angesicht zu Angesicht.

Jetzt erkenne ich's stückweise; dann aber werde ich
erkennen, gleich wie ich erkannt bin.»

Berlin-Dahlem. Walter Dreß.


	Dietrich Bonhoeffer zum Gedächtnis

